
การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
AN ANALYSIS OF SAṂSĀRA IN TRAI PHUM PHRA RUANG
ACCORDING TO ABHIDHAMMATTHA-SANGAHA FRAMEWORK





นายวิชิต ทองประเสริฐ

[image: logo]
๔

	วิทยานิพนธ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา
ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา

บัณฑิตวิทยาลัย
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
พุทธศักราช ๒๕๖๕

การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ






นายวิชิต ทองประเสริฐ

[image: logo]

	วิทยานิพนธ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา	
ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา

บัณฑิตวิทยาลัย
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
พุทธศักราช ๒๕๖๕

(ลิขสิทธิ์เป็นของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย)

An Analysis of Saṃsāra in Trai Phum Phra Ruang According to Abhidhammattha-sangaha Framwork





Mr. Wichit Thongprasert

[image: logo]

A Thesis Submitted in Partial Fulfillment of
the Requirements for the Degree of
Master of Arts
(Buddhist Studies)

Graduate School
Mahachulalongkornrajavidyalaya University
C.E. 2022

(Copyright by Mahachulalongkornrajavidyalaya University)
[image: C:\Users\FA-01\Desktop\IMG-7628.jpg]
	บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อนุมัติให้นับวิทยานิพนธ์เรื่อง “การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ” เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา

	
	
	
	
	

	
	(พระมหาสมบูรณ์  วุฑฺฒิกโร, รศ. ดร.)
คณบดีบัณฑิตวิทยาลัย
	

	คณะกรรมการตรวจสอบวิทยานิพนธ์	........................................................
	ประธานกรรมการ

	
	(พระเทพปวรเมธี, รศ. ดร.)
	

	
	
	
	

	
	(ผศ. ด  ร. อุทัย สติมั่น)
	

	
	
	........................................................
	กรรมการ

	
	(ผศ. ดร.โยตะ ชัยวรมันกุล)
	

	
	
	........................................................
	กรรมการ

	
	(รศ. ดร.ธวัช หอมทวนลม)
	

	
	
	........................................................
	กรรมการ

	
	(ดร.กฤติยา ถ้ำทอง)
	



	คณะกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์	รศ. ดร.ธวัช หอมทวนลม
	ประธานกรรมการ

	[bookmark: OLE_LINK7][bookmark: OLE_LINK8]
	ดร.กฤติยา ถ้ำทอง
	กรรมการ



[image: logo]
	๖

	ชื่อผู้วิจัย
	
	........................................................
	
	

	
	(นายวิชิต ทองประเสริฐ)
	




	ชื่อวิทยานิพนธ์	:
	การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์
อภิธัมมัตถสังคหะ

	ผู้วิจัย
	:
	นายวิชิต ทองประเสริฐ

	ปริญญา
	:
	พุทธศาสตรมหาบัณฑิต (พระพุทธศาสนา)

	คณะกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์
	
	:
	รศ. ดร.ธวัช หอมทวนลม, ปธ.๔, ศศ.บ. (สื่อสารมวลชน),
M.A. (ปรัชญาและศาสนา), Ph.D. (ปรัชญา)

	
	:
	ดร.กฤติยา ถ้ำทอง, ศศ.บ. (สื่อสารมวลชนวิทยุและโทรทัศน์),
ศศ.ม. (การท่องเที่ยวและการโรงแรม), พธ.ด. (พระพุทธศาสนา)

	วันสำเร็จการศึกษา	:
	๑๗ สิงหาคม ๒๕๖๕

[bookmark: _Toc943433][bookmark: _Toc945423][bookmark: _Toc958777][bookmark: _Toc966145]บทคัดย่อ
การศึกษาวิจัยเรื่อง “การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถ
สังคหะ”นี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อ ๑) ศึกษาสังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ๒) ศึกษาสังสารวัฏ
ในไตรภูมิพระร่วง และ ๓) วิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพประเภทการวิจัยเชิงเอกสาร เพื่อให้ทราบถึงข้อมูลต่าง ๆ
ตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ ผู้วิจัยได้เก็บข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิ และ เอกสารทุติยภูมิ แล้วนํามา
ดำเนินการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงอรรถาธิบายและพรรณนาความ และสรุปข้อมูลตามวัตถุประสงค์
ของการวิจัย
ผลการวิจัยพบว่า
๑. สังสารวัฏ คือ การเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ ด้วยอำนาจกิเลส กรรม วิบาก
หมุนเวียนอยู่เช่นนั้น ตราบเท่าที่ยังตัดกิเลส กรรม วิบาก ไม่ได้ สอดคล้องทั้งนัยตรงและนัยอ้อม
กับคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะทั้ง ๙ ปริเฉท โดยเฉพาะในปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค
ประกอบด้วย ปฏิจจสมุปปบาท อธิบายถึงเหตุและผลของการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ
และปัจจัยสนับสนุน ๒๔ ปัจจัย
๒. หัวใจสําคัญของไตรภูมิพระร่วง คือ การที่สอนให้เห็นถึงความไม่เที่ยงแท้ของสรรพสิ่ง
ต้องมีการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏต่อไปโดยไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้ จะมีเพียงแต่พระนิพพาน
เท่านั้นที่ถือว่าหลุดพ้นจากสังสารวัฏ สามารถบรรลุด้วยการปฏิบัติตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา
จึงจะไม่มีการเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารอีกต่อไป
๓. สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง มีฐานมาจากแนวคิดเรื่องกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด
ประกอบด้วย กามภพ รูปภพ และอรูปภพ ปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ปริเฉทที่ ๑
จิตตสังควิภาค อธิบายถึง กุศลจิต อกุศลจิต วิบากจิต กิริยาจิต มหัคคตจิต และโลกุตรจิต
และปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค ประกอบด้วย ปฏิจจสมุปบาทและปัจจัยสนับสนุน ๒๔ ปัจจัย


ข



	Thesis Title	:
	An Analysis of Saṃsāra in Trai Phum Phra Ruang
According to Abhidhammattha-sangaha Framwork

	Researcher
	:
	Mr. Wichit Thongprasert

	Degree
	:
	Master of Arts (Buddhist Studies)

	Thesis Supervisory Committee
	
	:
	Assoc. Prof. Dr.Thawash Homtuanlom, Pali IV,
B.A. (Philosophy), M.A. (Phiolosophy & Religion),
Ph.D. (Philosophy)

	
	:
	Dr. Krittiya Thumthong, B.A. (Mass Communication,
Radio & Television), M.A. (Tourism & Hospitality),
Ph.D. (Buddhist Studies)

	Date of Graduation	:
	August 17, 2022

[bookmark: _Toc943434][bookmark: _Toc945424][bookmark: _Toc958778][bookmark: _Toc966146]Abstract
The study entitled “An Analysis of Saṃsāra in Trai Phum Phra Ruang
According to Abhidhammattha-sangaha Framework” consisted of the following
objectives: 1) to investigate Saṃsāra in Abhidhammattha-sangaha manual; 2) to
explore Saṃsāra in Trai Phum Phra Ruang; and 3) to analyze Saṃsāra in Trai Phum
Phra Ruang according to Abhidhammattha-sangaha framework. The study used
a qualitative research approach to collect data through studying documents in
accordance with the research objectives. Primary and secondary data were collected
and analyzed using explanatory and descriptive methods before being summarized
in accordance with the study objectives.
From the study, the following results are found:
1) Saṃsāra refers to the round of rebirth in different planes due to the power
of defilements, kamma, and vipāka (consequences of actions). This round of rebirth
will continue as long as there are still defilements, kamma, and vipāka. This is
consistent with all nine chapters of Abhidhammattha-sangaha, both directly and
indirectly, particularly Chapter 8 on Relations or Conditionality. This chapter is
concerned with Paṭicca-samuppāda, which describes the dependent origination,
the law of dependent arising and causal relations of wandering in the round of rebirth,
including the 24 conditional relations.
2) The key of Trai Phum Phra Ruang is comcerned with the impermanence
of all things, which must unavoidably be wandered in the round of rebirth; only when
Nibbāna is attained is one released from the round of rebirth, which can be attained
by following the Buddhist teachings.
3) Saṃsāra in Trai Phum Phra Ruang is based on the concept of kamma and
wandering in the round of rebirth which center on kāma-bhava (sense-sphere),
rūpa-bhava (form-sphere), and arūpa-bhava (formless-sphere). This can be found in
Abhidhammattha-sangaha, Chapter 1 on Consciousness, which describes kusala-citta
(wholesome consciousness), akusala-citta (unwholesome consciousness), vipāka-citta
(resultant consciousness), kiriyā-citta (functional consciousness), mahaggata-citta
(developed consciousness), and lokuttara-citta (supramundane consciousness); and
Chapter 8 on Relations or Conditionality, which describes Paṭicca-samuppāda and
24 conditional relations.

ง


[bookmark: _Toc943435][bookmark: _Toc945425][bookmark: _Toc958779][bookmark: _Toc966147][bookmark: _Toc1244320][bookmark: _Toc94893834]กิตติกรรมประกาศ
วิทยานิพนธ์เรื่อง “การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัม
มัตถสังคหะ” นี้สำเร็จลงได้ด้วยความอนุเคราะห์ให้ความช่วยเหลือจากคณะผู้บริหาร คณาจารย์
กรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์ ที่ได้ให้คำแนะนำเรียบเรียงข้อมูลและช่วยตรวจทานเนื้อหา
จนวิทยานิพนธ์เสร็จสมบูรณ์
ขอกราบขอบพระคุณคณะกรรมการตรวจสอบวิทยานิพนธ์ทุกท่าน ซึ่งประกอบด้วย 
พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, รศ. ดร. คณบดีบัณฑิตวิทยาลัย พระเทพปวรเมธี, รศ.ดร., ประธาน
กรรมการสอบป้องกันวิทยานิพนธ์ ผศ. ดร.อุทัย สติมั่น กรรมการสอบป้องกันวิทยานิพนธ์ และ
ผศ. ดร.โยตะ ชัยวรมันกุล กรรมการสอบป้องกันวิทยานิพนธ์ ที่ได้สละเวลาและให้ความอนุเคราะห์
ตรวจสอบวิทยานิพนธ์ฉบับนี้ให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น ขอขอบพระคุณคณะกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์
ได้แก่ รศ. ดร.ธวัช หอมทวนลม ประธานกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์ และ ดร.กฤติยา ถ้ำทอง
กรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์ ที่ได้เมตตาอนุเคราะห์ให้คำปรึกษาแนะนำ ช่วยเหลือในการปรับปรุง
แก้ไขวิทยานิพนธ์จนสำเร็จด้วยดี และพร้อมทั้งให้คำแนะนำแก้ไขบางส่วนเพื่อให้เนื้อหาในวิทยานิพนธ์
มีความสมบูรณ์มากยิ่งขึ้น
สุดท้ายนี้ ขอกราบขอบพระคุณ พระเดชพระคุณพระเทพศาสนาภิบาล เจ้าคณะภาค ๑๔
เจ้าอาวาสวัดไร่ขิง พระอารามหลวง ผู้อำนวยการวิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี
และพระมหาบุญเลิศ อินฺทปญฺโญ, ศ. ดร. รองผู้อำนวยการวิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี
ฝ่ายบริหาร ขอขอบพระคุณ ดร.วันไชย์ กิ่งแก้ว รองผู้อำนวยการวิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี
ฝ่ายวางแผนและการประกันคุณภาพ ขอขอบคุณเพื่อนๆ นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา รุ่นที่ ๔ ทุกรูป/คน ที่คอยให้คำแนะนำช่วยเหลือ และให้กำลังใจด้วยดี
เสมอมา คุณค่าและประโยชน์ใดๆ อันจะพึงมีจากวิทยานิพนธ์เล่มนี้ ผู้วิจัยขอน้อมถวายเป็นพุทธบูชา
ธรรมบูชา สังฆบูชาและมอบบูชาเป็นกตเวทิตาคุณแก่บิดามารดา ครูบาอาจารย์ พี่ๆ น้องๆ รวมทั้ง
คณะญาติ ผู้มีอุปการคุณทุกท่าน ซึ่งไม่สามารถจะเอ่ยนามได้ทั้งหมด ผู้ให้กำลังใจ ผู้ให้กำลังสนับสนุน
ตลอดระยะเวลาที่ได้ทำวิทยานิพนธ์ฉบับนี้มา ขอกราบขอบพระคุณ และขอบคุณไว้ ณ โอกาสนี้

	นายวิชิต ทองประเสริฐ

	๑ สิงหาคม ๒๕๖๕



ญ


[bookmark: _Toc943436][bookmark: _Toc945426][bookmark: _Toc958780][bookmark: _Toc966148][bookmark: _Toc1244321][bookmark: _Toc94893835]สารบัญ
	           เรื่อง 
	หน้า


บทคัดย่อภาษาไทย	ก
บทคัดย่อภาษาอังกฤษ	ค
กิตติกรรมประกาศ	จ
สารบัญ	ฉ
สารบัญตาราง	ซ
สารบัญแผนภาพ	ฌ
คำอธิบายสัญลักษณ์และคำย่อ	ญ
บทที่ ๑  บทนำ	๑
๑.๑ ความเป็นมาและความสำคัญของปัญหา	๑
๑.๒ คำถามวิจัย	๓
๑.๓ วัตถุประสงค์ของการวิจัย	๓
๑.๔ ขอบเขตของการวิจัย	๓
๑.๕ นิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย	๔
๑.๖ ทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง	๕
๑.๗ กรอบแนวคิดการวิจัย	๑๘
๑.๘ วิธีดำเนินการวิจัย	๑๘
๑.๙ ประโยชน์ที่ได้รับจากการวิจัย	๑๙
บทที่ ๒  สังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ	๒๐
๒.๑ ความเป็นมาและโครงสร้างคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ	๒๐
๒.๒ สังสารวัฏที่ปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ	๒๖
บทที่ ๓  สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง	๒๙
๓.๑ ความเป็นมาและความสำคัญของไตรภูมิพระร่วง	๒๙
๓.๒ คัมภีร์ที่มีอิทธิพลต่อไตรภูมิพระร่วง	๓๕
๓.๓ แนวคิดเรื่องสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง	๓๙

	
	สารบัญ (ต่อ)
	

	       เรื่อง
	
	หน้า



บทที่ ๔  สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ                           ๙๓
            ๔.๑ สังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ	๙๓
๔.๒ สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง	๙๔
๔.๓ สรุป	๙๗
๔.๔ องค์ความรู้จากการวิจัย	๙๙
บทที่ ๕  สรุป อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ	๑๐๐
๕.๑ สรุปผลการวิจัย	๑๐๐
๕.๑ อภิปรายผลการวิจัย	๑๐๒
๕.๒ ข้อเสนอแนะในการวิจัย	๑๐๔
บรรณานุกรม	๑๐๕
ประวัติผู้วิจัย	๑๑๐


[bookmark: _Toc94893836][bookmark: _Toc1244322]สารบัญตาราง
	ตารางที่ 
	หน้า


ตารางที่ ๔.๑ แสดงสาระสำคัญในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะและไตรภูมิพระร่วง	๙๘


[bookmark: _Toc94893837]สารบัญภาพ
	ภาพที่ 
	หน้า


แผนภาพที่ ๑.๑   กรอบแนวคิดการวิจัย	๑๘


[bookmark: _Toc94893838]คำอธิบายสัญลักษณ์และคำย่อ
[bookmark: _Hlk63052413]
๑. คำย่อชื่อคัมภีร์พระไตรปิฎก
อักษรย่อในวิทยานิพนธ์ฉบับนี้ ใช้อ้างอิงจากคัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลิมพระเกียรติสมเด็จพระนางเจ้าสิริกิติ์ฯ พระบรมราชินีนาถ พุทธศักราช ๒๕๓๙
[bookmark: _Hlk533579342]พระอภิธรรมปิฎก
	คำย่อ
	                        ชื่อคัมภีร์
	ภาษา

	อภิ.สงฺ. (ไทย)
อภิ.วิ. (ไทย)
อภิ.ธา. (ไทย)
อภิ.ปุ. (ไทย)
อภิ.ก. (ไทย)
อภิ.ย. (ไทย)
[bookmark: _GoBack]อภิ.ป. (ไทย)
	= อภิธรรมปิฎก
= อภิธรรมปิฎก
= อภิธรรมปิฎก
= อภิธรรมปิฎก
= อภิธรรมปิฎก
= อภิธรรมปิฎก
= อภิธรรมปิฎก
	ธรรมสังคณี
วิภังค์
ธาตุกถา
ปุคคลบัญญัติ
กถาวัตถุ
ยมก
ปัฏฐาน
	

	(ภาษาไทย)
(ภาษาไทย)
(ภาษาไทย)
(ภาษาไทย)
(ภาษาไทย)
(ภาษาไทย)
(ภาษาไทย)


๒. การระบุเลขหมายพระไตรปิฎก
	การอ้างอิงพระไตรปิฎก จะระบุ เล่ม/ข้อ/หน้า หลังอักษรย่อชื่อคัมภีร์ เช่น อภิ.สงฺ. (ไทย)
๓๔/๑/๑ หมายถึง อภิธรรมปิฎก ธรรมสังคณี ภาษาไทย เล่ม ๓๔ ข้อ ๑ หน้า ๑ ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย ๒๕๓๙


[bookmark: _Toc1071705][bookmark: _Toc94893839][bookmark: _Hlk536608341][bookmark: _Hlk536608289][bookmark: _Hlk536608806][bookmark: _Hlk534717144][bookmark: _Hlk34653][bookmark: _Hlk963315][bookmark: _Hlk961251]บทที่ ๑

[bookmark: _Toc1071706][bookmark: _Toc1242317][bookmark: _Toc1242673][bookmark: _Toc1242822][bookmark: _Toc1243448][bookmark: _Toc1244324][bookmark: _Toc47929706][bookmark: _Toc94893840]บทนำ

[bookmark: _Toc94893841][bookmark: _Toc966166]๑.๑ ความเป็นมาและความสำคัญของปัญหา
ธรรมชาติของมนุษย์ จะต้องการคำตอบในปัญหาต่าง ๆ เมื่อต้องการคำตอบก็จะแสวงหา
คำตอบเหล่านั้น ไม่อาจทนนิ่งเฉยปล่อยให้ความสงสัยครอบงำอยู่ได้ ดังนั้นมนุษย์จึงพยายามทุกวิถีทาง
ที่จะรู้คำตอบของปัญหานั้น ๆ ไม่ว่าจะยาก เสียเวลาหรือเสียทรัพย์สิน เช่น การใช้ทรัพย์สินจำนวน
มหาศาลในการสร้างจรวด สร้างยานอวกาศ เพื่อไปสำรวจดวงจันทร์ หรือดาวอังคาร เป็นต้น มนุษย์จะมี
ความสุข หากได้รู้ในสิ่งที่ตนต้องการรู้ สำหรับประเด็น สังสารวัฏ หรือ การเวียนว่ายตายเกิดก็เช่นเดียวกัน
เป็นปัญหาที่มนุษย์ทุกยุคทุกสมัยสนใจใคร่รู้ใคร่ศึกษา ในประเด็นนี้ศาสนาและปรัชญาต่าง ๆ ได้กล่าวไว้
โดยเฉพาะพระพุทธศาสนา ได้ระบุถึง สังสารวัฏ ไว้มากมายหลายแง่มุม
พระไตรปิฎกเป็นคัมภีร์สำคัญที่สุดในพระพุทธศาสนา แบ่งออกเป็น ๓ ส่วน ได้แก่ พระวินัย
ปิฎก พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎก ซึ่งอาจสรุปย่อได้เป็น ๒ หมวด คือ ธรรมและวินัย คำว่า
ธรรม หมายถึง พระสุตตันตปิฎก และ พระอภิธรรมปิฎก ส่วนวินัย คือ พระวินัยปิฎก เนื้อหาหรือ
สาระสำคัญในคัมภีร์พระไตรปิฎกนั้น ๓ หมวด คือ พระวินัยปิฎก ว่าด้วยข้อระเบียบบังคับของภิกษุ
และภิกษุณี เรียกว่า อาณาเทศนา พระสุตตันตปิฎกว่าด้วย เรื่อง หลักธรรมที่มีเรื่องราวประกอบ เรียกว่า
โวหารเทศนา และพระอภิธรรมปิฎกว่าด้วยหลักธรรมไม่มีเรื่องราวประกอบ เรียกว่า ปรมัตถเทศนา[footnoteRef:1] [1:  สุชีพ ปุญญานุภาพ, พระไตรปิฎกฉบับสำหรับประชาชน, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราช
วิทยาลัย, ๒๕๓๙), หน้า ๒๔.] 

พระอภิธรรมปิฎก เป็นปิฎกที่ว่าด้วยเรื่อง จิต เจตสิก รูป นิพพาน และบัญญัติ ซึ่งเป็นธรรม
อันยิ่ง ธรรมอันพิเศษ ธรรมอันละเอียดลุ่มลึกและประเสริฐยิ่งกว่าธรรมทั้งปวงที่จะยังสัตว์ ให้ไปสู่สวรรค์
และนิพพาน เหมือนฉัตรอันยิ่งใหญ่ที่ประเสริฐกว่าฉัตรทั้งหลาย เพราะมิได้กล่าวถึงสัตว์ บุคคล สถานที่
และเหตุการณ์ต่าง ๆ เข้ามาประกอบแต่อย่างใดทั้งสิ้น นับเป็นเรื่องของวิชาการทางพระพุทธศาสนา
แบ่งออกเป็น ๗ คัมภีร์ คือ ธัมมสังคณี วิภังค์ ธาตุกถา ปุคคลบัญญัติ กถาวัตถุ ยมก และ ปัฏฐาน จัดเป็น
หมวดธรรมได้ ๔๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ พระอภิธรรมนี้ชาวพุทธถือว่า ออกจากพระโอษฐ์ของพระพุทธเจ้า
ดังที่พระอรรถกถาจารย์ กล่าวไว้ในอัฏฐสาลินี อรรถกถา ว่าเป็นธรรมที่พระพุทธองค์ทรงเทศนาโปรด
เทพยดามีพระพุทธมารดาเป็นประธาน เป็นการแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อพระพุทธมารดา สำหรับ
ในมนุษยโลกนี้ ทรงแสดงพระอภิธรรมแก่พระสารีบุตรอัครสาวกเบื้องขวาเป็นครั้งแรกที่ป่าไม้จันทน์แดง
ใกล้สระอโนดาต แล้วพระสารีบุตรได้นำมาสั่งสอนแก่ศิษย์ต่อ ๆ มา พระอภิธรรมจึงเป็นหลักการศึกษา
พระพุทธศาสนาจนตราบเท่าทุกวันนี้
การศึกษาพระอภิธรรมปิฎกสำหรับผู้ที่ยังไม่มีพื้นฐานความรู้เรื่องปรมัตถธรรมนั้น เป็นเรื่อง
ที่ค่อนข้างลำบาก เพราะคัมภีร์อภิธรรมทั้ง ๗ นั้น กล่าวสภาวธรรมแต่ละอย่างเข้าไว้ในที่เดียวกัน
ทำให้รู้สึกว่า ปะปนยุ่งเหยิง ยากที่จะแยกแยะได้ว่าอะไรเป็นอะไรสำหรับผู้ที่เริ่มต้นศึกษา ผู้สนใจศึกษา
จากคัมภีร์พระอภิธรรมปิฎกโดยตรงจำนวนไม่น้อยที่ท้อถอย เลิกศึกษาพระอภิธรรมปิฎกแล้ว หันไปศึกษา
เฉพาะพระวินัยปิฎกและพระสุตตันตปิฎกซึ่งทำความเข้าใจได้ง่ายกว่า สำหรับผู้ที่ยังสนใจศึกษา
พระอภิธรรมปิฎกอยู่ก็ปรารถนาจะมีปกรณ์ที่เป็นคู่มือประกอบการศึกษาพระอภิธรรมปิฎก ดังนั้นคัมภีร์
อภิธัมมัตถสังคหะ ที่แต่งโดยพระอนุรุทธาจารย์ จึงเป็นคู่มือการศึกษาพระอภิธรรมปิฎกที่สะดวก
และเข้าใจได้ง่ายขึ้น ประกอบด้วย ๙ ปริเฉท ในปริจเฉทแรก ๆ มีการกล่าวถึงสภาวธรรมแยกเป็น
แต่ละอย่าง เพื่อให้ศึกษาเป็นเรื่อง ๆ ในปริเฉทหลัง ๆ ถึงได้กล่าวรวมกันปะปนกัน เพื่อแสดงการทำงาน
ร่วมกันเกี่ยวข้องกันของสภาวธรรมเหล่านั้น เป็นการสะดวกอย่างยิ่งแก่ผู้เริ่มต้นจะศึกษาพระอภิธรรม
ทั้งหลาย จึงได้รับนิยมจากผู้สนใจศึกษาพระอภิธรรมเป็นอย่างมาก
ในสมัยสุโขทัย พญาลิไทยทรงศึกษาพระพุทธศาสนาจนมีความแตกฉานในพระไตรปิฎก
ทรงนิพนธ์เตภูมิกถาหรือไตรภูมิพระร่วง อธิบายภพภูมิ ต่าง ๆ เพื่อปกครองให้ราษฎรมีจริยธรรม
เกรงกลัวต่อการกระทำความชั่วและขวนขวายในการทำความดี ผู้กระทำความชั่วจะไปเกิดในอบายภูมิ
ผู้กระทำความดีจะได้ไปเกิดในสุคติภูมิ ทำให้มีผลดีต่อการปกครอง ไตรภูมิพระร่วงเป็นวรรณคดีเก่าแก่
เล่มหนึ่งของชาติไทย กล่าวถึงแนวคิดเรื่องจักรวาลวิทยา ซึ่งเป็นแนวคิดเชิงอภิปรัชญา แสดงการแสวงหา
คำตอบเกี่ยวกับสภาพความเป็นจริงของโลก กล่าวถึงการเกิดของภูเขา แม่น้ำ พระจันทร์ พระอาทิตย์
ดาวนพเคราะห์ ดาวดวงอื่น ๆ ชมพูทวีป ป่าหิมพานต์ และการพินาศของโลกด้วยไฟ น้ำ และลม
ในด้านอภิปรัชญาในไตรภูมิพระร่วง ได้เสนอคำตอบเกี่ยวกับความจริงไว้ ๒ ประการ คือ รูป (ได้แก่
มหาภูตรูป ๔ และอุปาทยรูป ๒๔) และนาม (ได้แก่ จิตเจตสิก และนิพพาน) ซึ่งมีความเกี่ยวข้องกับ
การกำเนิดจักรวาล ชีวิต และความเชื่อเรื่องกรรมไว้อย่างละเอียด เป็นการจูงใจให้ผู้อ่านประพฤติ
อยู่ในศีลธรรม โดยมีความหวังว่าจะได้รับผลดีตอบสนองตามกฎแห่งกรรม ส่วนทางด้านญาณวิทยา
ได้เสนอวิธีที่จะทำให้เข้าถึงความจริงระดับสมมุติสัจจะและปรมัตถ์สัจจะ มีบุคคลบางประเภทมุ่ง


ดำเนินชีวิตให้ประสบความสุขในระดับโลกียะ และมีบุคคลบางประเภทมุ่งดำเนินชีวิตไปสู่ความหลุดพ้น
จากสังสารวัฏหรือความสุขในระดับโลกุตตระ จึงเสนอจุดหมายปลายทางในการดำเนินชีวิต ๒ แบบ
คือ ทางโลกสอนให้มนุษย์ทำความดีได้รับผลดีตอบสนองในชาตินี้และได้ไปเกิดในภพที่ดี ส่วนทางธรรม
มีนิพพานเป็นจุดหมายปลายทาง ซึ่งมีความสอดคล้องกับสังสารวัฏที่ปรากฏใน ปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคห
วิภาค ของคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ซึ่งประกอบด้วยปฏิจจสมุปปบาท และปัจจัยสนับสนุน ๒๔ ปัจจัย
จากเหตุผลดังที่กล่าวมานั้นทำให้ผู้วิจัยสนใจศึกษา สังสารวัฏ ในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
ไตรภูมิพระร่วง และการวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
เพื่อให้เกิดความเข้าใจที่ถูกต้อง ตามที่ปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถะสังคหะและไตรภูมิพระร่วง รวมทั้ง
ช่วยรักษาพระธรรมคำสั่งสอนทางพระพุทธศาสนาให้มั่นคง และจะได้มีเอกสารสำหรับการศึกษาค้นคว้า
ที่สามารถเกื้อกูลแก่การประพฤติปฏิบัติ ก่อให้เกิดคุณค่าในระดับปัจเจกบุคคล ครอบครัว สังคม ชุมชน
และประเทศชาติสืบต่อไป
[bookmark: _Toc94893842]๑.๒ คำถามวิจัย
๑.๒.๑ สังสารวัฏที่ปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะเป็นอย่างไร
๑.๒.๒ สังสารวัฏที่ปรากฏในไตรภูมิพระร่วงเป็นอย่างไร
๑.๒.๓ ผลการวิเคราะห์สังสารวัฏที่ปรากฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถ
สังคหะเป็นอย่างไร
[bookmark: _Toc94893843]๑.๓ วัตถุประสงค์ของการวิจัย
[bookmark: _Hlk80498975][bookmark: _Toc94893844]๑.๓.๑ เพื่อศึกษาสังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
๑.๓.๒ เพื่อศึกษาสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง
๑.๓.๓ เพื่อวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
๑.๔ ขอบเขตของการวิจัย
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้วิธีการวิจัยเอกสาร (Documentary Research)
ผู้วิจัยได้กำหนดขอบเขตในการศึกษาไว้ ๒ ด้าน ได้แก่


๑.๔.๑ ขอบเขตด้านเนื้อหา
ผู้วิจัยมุ่งเน้นศึกษาใน ๓ ประเด็น ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย ได้แก่ สังสารวัฏในคัมภีร์
อภิธัมมัตถสังคหะ สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง และวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์
อภิธัมมัตถสังคหะ
๑.๔.๒ ขอบเขตด้านเอกสาร
ผู้วิจัยศึกษาค้นคว้าจากหลักฐานข้อมูล จากเอกสารขั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิ ได้แก่
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ หนังสือสำคัญทางพระพุทธศาสนา
เอกสารตำราวิชาการ วิทยานิพนธ์ โปรแกรมหนังสืออิเล็กทรอนิกส์ และงานวิจัยอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง
[bookmark: _Toc94893845]๑.๕ นิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย
[bookmark: _Toc94893846]กรรม หมายถึง กุศลกรรม และอกุศลกรรม
กิเลส หมายถึง กิเลสวัตถุ ๑๐ ได้แก่ โลภะ (ความอยากได้) โทสะ (ความโกรธ) โมหะ
(ความหลง) มานะ (ความถือตัว) ทิฏฐิ (ความเห็นผิด) วิจิกิจฉา (ความลังเลสงสัย) ถีนะ (ความหดหู่)
อุทธัจจะ (ความฟุ้งซ่าน) อหิริกะ (ความไม่ละอายบาป) และ อโนตตัปปะ (ความไม่เกรงกลัวต่อความชั่ว)
คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ หมายถึง คัมภีร์ อรรถกถาที่ สรุป เนื้อหาจากพระอภิธรรมปิฎก
๗ คัมภีร์ ไว้โดยย่อ แบ่งเป็น ๙ ปริจเฉท แต่งโดย พระอนุรุทธาจารย์
ไตรภูมิพระร่วง หมายถึง วรรณกรรมที่สำคัญเล่มหนึ่งทางพระพุทธศาสนาที่พระมหา
ธรรมราชาที่ ๑ (พญาลิไทย) ทรงพระราชนิพนธ์ขึ้นในสมัยสุโขทัย เป็นวรรณกรรมที่อธิบายความเชื่อ
เกี่ยวกับนรก สวรรค์ สัณฐานของโลก และการเวียนว่ายตายเกิด แบ่งได้ ๓ ส่วน คือ กามภูมิ รูปภูมิ
และอรูปภูมิ
พระอภิธรรม หมายถึง พระอภิธรรมปิฎก ประกอบด้วย ๗ คัมภีร์ ได้แก่ ธรรมสังคณี วิภังค์
ธาตุกถา ปุคคลบัญญัติ กถาวัตถุ ยมก และปัฏฐาน
วิบาก หมายถึง ผลของกรรม
สังสารวัฏ หมายถึง การเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ ด้วยอำนาจกิเลส กรรม วิบาก
หมุนเวียนอยู่เช่นนั้น ตราบเท่าที่ยังตัดกิเลส กรรม วิบาก ไม่ได้
๑.๖ ทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
ก. หนังสือและตำรา
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายของ คำว่า สังสารวัฏ หมายถึง วังวน
แห่งการเวียนเกิดเวียนตาย การเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในโลกหรือในภพต่าง ๆ โดยใจความ ได้แก่ สังสาระ[footnoteRef:2] และได้กล่าวถึง ความตาย การปฏิบัติต่อชีวิตในขณะที่ยังไม่ตายให้ถึงจุดมุ่งหมายของชีวิต และการอยู่
เหนือความตายเป็นความจริงอย่างหนึ่ง มนุษย์ทุกคนจะต้องเผชิญ เมื่อจะต้องเผชิญอยู่แล้วก็ควรรู้จัก
ปฏิบัติต่อมันอย่างถูกต้อง ให้เกิดผลดีมากที่สุดและเกิดโทษน้อยที่สุด ดังนั้นพระพุทธเจ้าทรงสอนให้รู้จัก
ระลึกถึงความตาย หลักธรรมที่มากับเรื่องนี้มีทั้งคำสอนสำหรับผู้มองแบบที่หนึ่ง ซึ่งเห็นไปสู่ความรู้สึก
ที่ดีงามเป็นประโยชน์ และมีทั้งคำสอนที่ชักนาไปสู่การมองแบบที่สอง ที่จะให้เกิดปัญญา ซึ่งทำให้จิตใจ
เป็นอิสระบรรลุถึงสันติสุขได้โดยสมบูรณ์ การรู้จักระลึกถึงและพิจารณาความตายให้เกิดผลดี เรียกว่า
มรณสติ มีแนววิธีและผลปฏิบัติโดยสรุป ๒ แบบ คือ ในระดับการมองแบบอย่างที่หนึ่ง (๑) ให้เห็น
ความจริงว่า ชีวิตของมนุษย์ นอกจากจะสั้น ไม่ยืนยาวแล้ว ยังไม่มีกำหนดแน่นอนอีกด้วย อย่างที่ว่า
จะตายวันจะตายพรุ่งไม่รู้ ที่ทำให้เห็นคุณค่าของเวลาแล้วเกิดความไม่ประมาท กระตือรือร้นเร่งทำกิจ
หน้าที่ บำเพ็ญคุณความดี และฝึกฝนพัฒนาตนในทุกทางให้ชีวิตเป็นอยู่อย่าง มีค่า และเข้าถึงจุดหมาย
ที่ประเสริฐ (๒) ให้รู้เท่าทันความจริง ทรัพย์เงินทอง โภคทรัพย์ ตลอดจน บุคคลที่เป็นที่รักใคร่ยึดถือ
ครอบครองอยู่นั้น หาใช่เป็นของตนแท้จริงไม่ ไม่สามารถป้องกันความตายได้ ดังนั้น เมื่อเกิดแล้ว
จะต้องตายนั้นเอง ให้หยั่งรู้สภาวะของสังขาร รู้เท่าทันความจริงทะลุตลอดไปว่า ชีวิตนี้เป็นสังขารอาศัย
องค์ประกอบทั้งหลายมาประชุมกันขึ้น เกิดจากปัจจัยต่าง ๆ ปรุงแต่งเป็นของไม่เที่ยง เกิดขึ้นแล้วก็ดับไป
การเกิดและการตายเป็นธรรมดาของชีวิตนั้น ไม่ใช่แต่ชีวิตที่มองเห็นเป็นตัวตนเท่านั้น แม้แต่
องค์ประกอบต่าง ๆ ทุกส่วนของชีวิตและสิ่งทั้งหลายทั้งปวงทั้งที่เป็นรูปธรรมและนามธรรมต่างก็ตกอยู่
ภายใต้กฎธรรมดาแห่งความไม่เที่ยงนี้ทั้งหมด ล้วนเกิดขึ้น ดำรงอยู่ แล้วก็ดับไป จะปรากฏรูปลักษณ์
อย่างไร ก็เป็นไปตามเหตุปัจจัยไม่เป็นไปตามความอยากความยึดติดของผู้ใด ใครต้องการจะทำอะไร
ให้เป็นไปอย่างไร ก็ต้องทำที่เหตุปัจจัย เมื่อรู้เข้าใจเท่าทันความจริงอย่างนี้แล้ว ก็จะหลุดพ้นออกจาก
ความยึดติดถือมั่นในสิ่งทั้งหลาย จิตเป็นอิสระ ปลอดโปร่งเบา ผ่องใส สว่างด้วยปัญญาเป็นอยู่ด้วยปัญญา
 [2:  พระพรหมคุณาภรณ์. (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่ ๑๒,
(กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จันทร์เพ็ญ, ๒๕๕๒), หน้า ๔๒๑.] 


และการดำเนินชีวิตต่าง ๆ ด้วยปัญญาเป็นสุขเบิกบานใจได้ทุกเวลาอยู่พ้นเหนือความทุกข์ บรรลุอิสรภาพ
และสู่สันติสุขที่แท้จริง[footnoteRef:3] [3:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), คู่มือชีวิต, พิมพ์ครั้งที่ ๕, (กรุงเทพมหานคร: บริษัทพิมพ์สวย
จำกัด, ๒๕๕๑), หน้า ๒๒๕-๒๒๙.] 

พุทธทาสภิกขุ ได้จำแนกความตายเอาไว้ในหนังสือ ปริญญาจากสวนโมกข์ ไว้ว่าความตายนั้น
แบ่งออกเป็น ๒ ประเภท โดยเปรียบเทียบความตายเหมือนกับหนามยอกก็เอาหนามบ่ง คือ (๑) ความตาย
ทางภาษาคนเหมือนกับหนามยอก หมายถึง การตายทางร่างกายนี้ เมื่อคนหมดลมหายใจ เคลื่อนไหวไม่ได้
เพราะร่างกายโดยรวมทั้งหมด ระบบทั้งหมดไม่ทำงาน การแตกดับของร่างกาย แล้วเข้าโลงนำไปเผา
นำไปฝัง เรียกว่า การตายทางภาษาคน หรือเป็นการตายภาษารูปธรรม (๒) ความตายทางภาษาธรรม
เหมือนกับเครื่องบ่งหนาม หมายถึง ความสลายแห่งความรู้สึกที่กล่าวมาแล้ว คือ ความรู้สึกที่เกิดขึ้นว่า
ตัวฉัน ตัวกู นั้นแหละ มันสลายลงไป เรียกว่าความตายในภาษาธรรมะ หรือความตายของความโง่
ความตายของความยึดมั่นว่า ตัวกู ว่าของกู ให้ความโง่มันตายไปเสีย ให้ความยึดมั่นมันตายไปเสีย[footnoteRef:4] [4:  พุทธทาสภิกขุ, ปริญญาจากสวนโมกข์, (กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ์ธรรมสภา, ม.ป.ป.), หน้า ๓๒.] 

พระดุษฎี เมธงฺกโร ได้กล่าวว่า ความตายทางภาษาธรรมมี ๒ แบบ คือ ตายจากความดี
และตายจากความชั่ว ถ้าตายจากความดีเป็นความตายทั้งเป็น ถึงยังมีชีวิตอยู่ก็ถูกคนสาปแช่ง
ไม่น่าภาคภูมิใจ แต่การตายจากความชั่ว เป็นสิ่งที่น่าสนใจ น่าฝึกฝน น่ากระทำ เพราะทำให้เราหลุดพ้น
จากความทุกข์ทั้งหลาย[footnoteRef:5] [5:  พระดุษฎี เมธงฺกโร, ความตายในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ, (กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง,
๒๕๔๔), หน้า ๙.] 

พระไพศาล วิสาโล กล่าวว่า ชีวิตนี้ทั้งชีวิต คือ โอกาสสำหรับการเตรียมตัวสอบครั้งสำคัญ
สิ่งที่เราทำมาตลอดชีวิตล้วนมีผลต่อการสอบดังกล่าวไม่ว่าการคิด พูด หรือการกระทำดีก็ตาม ชั่วก็ตาม
การกระทำแม้เพียงเล็กน้อยไม่เคยสูญเปล่าหรือเป็นโมฆะ ความตายไม่เพียงพรากเราไปจากทุกสิ่งทุกอย่าง
ที่เรารักและหวงแหนเท่านั้น หากยังนำมาซึ่งความเจ็บปวด และทุกข์ทรมานอย่างยิ่งยวดก่อนที่ลมหายใจ
สุดท้ายจะหมดไป ความตายที่ไม่เจ็บปวดจึงเป็นยอดปรารถนาของทุกคนรองลงมาจากความปรารถนา
ที่จะเป็นอมตะ ด้วยเหตุนี้ผู้คนเป็นอันมากจึงพยายามหนีห่างความตายให้ไกลที่สุด ขณะเดียวกัน


ก็พยายามไม่นึกถึงความตาย โดยทำตัวให้วุ่น กล่าวอีกนัยหนึ่ง คือ มีชีวิตราวกับ ลืมตาย คำว่า ความตาย
กลายเป็นคำอุจาดที่แสลงหู[footnoteRef:6] [6:  พระไพศาล วิสาโล, ระลึกถึงความตายสบายนัก, พิมพ์ครั้งที่ ๑. (กรุงเทพมหานคร: ชมรมกัลยาณธรรม,
๒๕๕๒), หน้า ๗-๘.] 

นฤมล มารคแมน ได้กล่าวว่า ความเป็นจริงของชีวิตและสรรพสิ่งทั้งหลาย คือ การตกอยู่
ภายใต้กฎไตรลักษณ์ หรือสามัญลักษณะที่มีความเสมอกันแก่สังขารทั้งปวง (ยกเว้นพระนิพพาน)
จะมีลักษณะเช่นนี้ เหมือนกันหมด ได้แก่ อนิจตา ความเป็นของไม่เที่ยง ทุกขตาความเป็นทุกข์
หรือความเป็นของที่คงทนอยู่ไม่ได้ และอนัตตา ความเป็นของไม่ใช่ตัวตน นั้นแสดงให้เห็นว่าทุกชีวิตที่เกิด
มาในโลกนี้ต้องดำเนินชีวิตไปตามความจริงของไตรลักษณ์ โดยประสบกับความทุกข์เป็นพื้นฐาน การตรัสรู้
ของพระพุทธเจ้าและออกสั่งสอนเวไนยสัตว์ เพื่อให้สัตว์โลกถอดถอนตนออกจากกองทุกข์ การเห็นว่าชีวิต
ต้องประสบกับความทุกข์นั้น ไม่ได้หมายความว่าพระพุทธศาสนามีทัศนะที่มองโลกในแง่ร้าย
(Pessimism) ดังที่บางฝ่ายอาจจะเข้าใจ แต่เป็นการมองชีวิตตามความเป็นจริง ตามธรรมดา
ตามธรรมชาติ และสามารถหาทางดับทุกข์และพ้นทุกข์ได้ ไม่ใช่ยอมจำนนหรือหนีความทุกข์
โดยไม่ยอมรับความเป็นจริง[footnoteRef:7] [7:  นฤมล มารคแมน, มนุษย์และความเป็นจริงของชีวิตในทัศนะพุทธศาสนา, (กรุงเทพมหานคร:
สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง, ๒๕๔๑), หน้า ๓๐.] 

วิทย์ วิศทเวทย์ ได้กล่าวว่า ชีวิตตั้งแต่เกิดมีการเจริญเติบโต มีพัฒนาการ เคลื่อนไหว
เปลี่ยนแปลง ตลอดเวลานั้น แล้วก้าวไปสู่ความชรา และสิ้นสุดลงที่ความตาย การดำเนินเปลี่ยนแปลงไป
แบบนี้ สสารนิยมเห็นว่าเป็นการดำเนินไปในรูปแบบที่เรียกว่า กระบวนการจักรกล (Mechanical)
เป็นการดำเนินไปที่ไม่ได้มีเป้าหมายที่แน่นอนอันใด เพราะว่าการเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น
ในโลกนั้น ไม่ได้เป็นไปเพื่อจุดหมายอันใดแต่เป็นไปอย่างจักรกล หมายความว่าถ้าสิ่งใดเคลื่อนไหว
เปลี่ยนแปลงไป ก็เพราะว่ามีอีกสิ่งภายนอกตัวมันมากระทำหรือมาผลัก ให้เป็นไปเช่นนั้น เป็นความจำเป็น
ที่ต้องเป็นเช่นนั้น จะเป็นอย่างอื่นไปไม่ได้ ทุกอย่างมีสาเหตุให้เกิดและผลต้องเป็นไปตามสาเหตุนั้น ไม่มี
ความบังเอิญ ชีวิตและทุกอย่างดำเนินไปตามเงื่อนไขกฎเกณฑ์ที่ตายตัวมิได้มีสิ่งใหม่เกิดขึ้น สิ่งที่มนุษย์
เรียกว่า สิ่งใหม่เป็นเพียงความสลับซับซ้อนขึ้นกว่าเก่าเท่านั้นเอง ถ้าหากสิ่งนั้นไม่ได้ดำเนินไปอย่างที่เรา



คิดไว้ ไม่ได้หมายความว่ามันไม่ได้ดำเนินไปตาม กฎเกณฑ์เดียวกันแต่อาจมีตัวแปรอื่นมาเป็นเงื่อนไขใหม่
ในกฎเกณฑ์เดียวกัน[footnoteRef:8] [8:  วิทย์ วิศทเวทย์, ปรัชญาทั่วไป: มนุษย์โลกและความหมายของชีวิต, พิมพ์ครั้งที่ ๑๑, (กรุงเทพมหานคร:
ไทยร่มเกล้า จำกัด, ๒๕๓๕), หน้า ๔๓-๔๔.] 

สุนทร ณ รังษี กล่าวว่า สังสารวัฏ หมายถึง พันธะหรือการติดข้อง กล่าวคือ ภาวะที่อนุภาค
แห่งกรรมไหลแทรกซึมเข้าไปเกาะติดอยู่กับชีวะ ดังนั้นเมื่อเกิดอาสรวะขึ้น ชีวะก็ตกอยู่ในสภาพมัวหมอง
ด้วยอนุภาคแห่งกรรมหรือกล่าวได้ว่า ชีวะอยู่ในสภาพติดข้องในสังสารวัฏ[footnoteRef:9] [9:  สุนทร ณ รังษี, ปรัชญาอินเดีย: ประวัติและลัทธิ, (กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ์พิพิธวิทยา, ๒๕๒๑),
หน้า ๘๖.] 

พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๕๔ ได้ให้ความหมายของคำว่า สังสารวัฏ
หมายถึง การเวียนว่ายตายเกิด สงสารวัฏ หรือวัฏสงสาร[footnoteRef:10] [10:  ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท ศิริวัฒนาอินเตอร์
พริ้นท์ จํากัด, ๒๕๕๖), หน้า ๑๒๐๒.] 

Dayanan Bhargava กล่าวว่า สังสารวัฏ หมายถึง การติดข้องอยู่ในภูมิ ๔ ได้แก่ เทวา
มนุษย์ ตรยัค และนรก หมุนเวียน เวียนตายเวียนเกิดในภพภูมิเหล่านี้อย่างไม่รู้จบ[footnoteRef:11] [11:  Dayanan Bhargava, Jain Ethics, (New Delhi : Motilal Banarsidass, 1968), p. 68.] 

Gopalan กล่าว่าว่า สังสารวัฏ เป็นภาวะที่อนุภาคแห่งกรรมแทรกซึมเข้าไปทำให้ชีวะ
เสียความบริสุทธิ์ ซึ่งไม่ได้เป็นไปในทำนองฝุ่นละอองที่เกาะติดอยู่กับกระจกหรือแท่งแก้ว กรณีเช่นนี้
เป็นเพียงการเกาะติด อยู่ที่ผิวภายนอก แต่อนุภาคแห่งกรรมจะแทรกซึมเข้าไปในลักษณะดูดซึมเหมือนกับ
กระดาษดูดซับน้ำหมึก หรืออย่างที่สีเข้าผสมกับน้ำ ซึ่งจะทำให้กระดาษซับสีและเสียคุณภาพดั้งเดิมไป[footnoteRef:12] [12:  Gopalan, Outlines of Jainism, (New Delhi : Wiley Eastern Private, 1973), p. 175.] 

Jadunath Sinha กล่าวว่า สาเหตุสำคัญที่ดึงดูดเอาอนุภาคของกรรม ให้เข้าไปซึมซับติดกับ
ชีวะ คือ อวิทยาหรืออวิชชา ได้แก่ ความไม่รู้ อวิทยานี้เป็นสาเหตุให้เกิดกิเลส เรียกว่า กษายะ แปลว่า
สารที่เป็นยางเหนียว ๔ ชนิด คือ โลภะ (ความโลภหรือความอยากได้) โกรธะ (ความโกรธ) มานะ
(ความถือตัว) และมายา (ความหลง) ที่เรียกกิเลสว่า กษายะหรือยางเหนียวนี้ ก็เพราะเป็นตัวดึงดูดอนุภาค



กรรมให้แทรกซึมติดอยู่กับชีวะ ถ้าเป็นกรรมที่ดีผลก็จะเกิดเป็นอนุภาคกรรมดี และนำมาซึ่งความสุข
ทางโลก ส่วนการกระทำชั่วก็จะเกิดเป็นอนุภาคของกรรมชั่ว และนำมาซึ่งความเศร้าหมอง[footnoteRef:13] [13:  Jadunath Sinha, A History of Indian Philosophy, Vol. II, (Cal - cutta : Central Book
Agency,1952), p. 243.] 

Savepali Radhakrishnan กล่าวว่า สังสารวัฏ คือ การเวียนว่ายตายเกิดด้วยเหตุแห่ง
การรวมตัวของชีวะและวัตถุ กล่าวคือ ในขณะที่ชีวะอยู่ในภาวะที่มีพันธะย่อมต้องมีความผูกพันกับวัตถุ
ชีวะจึงมีกิเลส พอกพูนขึ้น เนื่องจากอารมณ์ทำให้อนุภาคของกรรมใหม่หลั่งไหลเข้าสู่ชีวะอย่าง
ไม่หยุดหย่อน เป็นเวลาที่ยาวนานที่อนุภาคของกรรมไปทำให้ชีวะต้องมัวหมอง ผลจากการหลั่งไหล
ของอนุภาคกรรม เข้าสู่ชีวะอย่างไม่ขาดสาย อนุภาคของกรรมมีอำนาจทำให้ชีวะได้ประสบต่าง ๆนานา[footnoteRef:14] [14:  Savepali Radhakrishnan, Indian Philosophy, Vol. I, (London: George Allen and Unwin
Ltd., 1956), p. 320.] 

ข. งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
พระครูวิจิตรธรรมาทร (เรียน ติสฺสวํโส) ได้ทำวิจัย เรื่อง การวิเคราะห์แนวคิดภพภูมิ
ในพระไตรปิฎกที่ปรากฏในไตรภูมิพระร่วง สรุปได้ว่า ภพภูมิในพระไตรปิฎกเป็นดินแดนอันเป็นที่เกิด
ของสัตว์มีอยู่ ๓ ดินแดน เรียกว่า ไตรภูมิ ได้แก่ (๑) กามภูมิ คือ ดินแดนอันเป็นที่เกิดของสัตว์ที่ยังวนเวียน
อยู่ในกามประกอบด้วย อบายภูมิ มนุษย์ภูมิ และสวรรค์ภูมิ (๒) รูปภูมิ คือดินแดนที่อยู่เหนือสวรรค์
ชั้นปรมินมิตวสวัตดีขึ้นไปเรียกว่า พรหมโลก ได้แก่ รูปพรหม และ (๓) อรูปภูมิ คือ ดินแดนอันเป็นที่เกิด
ของสัตว์ที่ไม่มีรูป ไม่มีตัวตน มีแต่เพียงจิต ได้แก่ อรูปพรหม ไตรภูมิพระร่วงเป็นวรรณคดีที่สําคัญเล่มหนึ่ง
ทางพุทธศาสนาที่มีอิทธิพลต่อคนไทย พระราชนิพนธ์ในสมัยสุโขทัย โดยพระมหาธรรมราชาที่ ๑
(พญาลิไทย) มีสารัตถะที่พรรณนาถึงคติความเชื่อเกี่ยวกับนรก สวรรค์ การเวียนว่ายตายเกิด และสัณฐาน
ของโลก แบ่งเป็น 3 ส่วน ได้แก่ กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ และแนวคิดภพภูมิในพระไตรปิฎกที่ปรากฏ
ในไตรภูมิพระร่วง พบว่า มีการกล่าวถึงภพภูมิ แต่มีการพรรณนาเกี่ยวภพภูมิที่แตกต่างกันดังนี้
พระไตรปิฎก มีจุดมุ่งหมายในการแสดงภพภูมิในลักษณะของการเวียนว่ายตายเกิดที่ทำให้เกิดทุกข์
และแสดงวิธีพ้นทุกข์ด้วยการบรรลุนิพพาน ส่วนไตรภูมิพระร่วงมีจุดมุ่งหมายในการแสดงภพภูมิ




เพื่อใช้เป็นเครื่องมือในการปกครองบ้านเมือง และการควบคุมคนในสังคม โดยสอนให้คนทำความดี
และเว้นการทำความชั่ว[footnoteRef:15] [15:  พระครูวิจิตรธรรมาทร (เรียน ติสฺสวํโส), “การวิเคราะห์แนวคิดภพภูมิในพระไตรปิฎกที่ปรากฏในไตรภูมิ
พระร่วง”, ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, ๒๕๖๑), หน้า ๑๓๘-๑๔๑.] 

พระมหาคํารบ ธมฺมธโร ได้ทำวิจัย เรื่อง มโนทัศน์เกี่ยวกับความตายในพระพุทธศาสนา:
การศึกษาเชิงวิเคราะห์ สรุปได้ว่า ตามทัศนะของชาวพุทธปรัชญาเถรวาทการตายและการเกิด
เป็นความจริงของธรรมชาติสำหรับมนุษย์ทุกคน ส่วนคติหรือสถานที่เกิดนั้นจะมีทั้งเป็นสถานที่บ่งชี้
ในเชิงบวก คือ แสดงถึงภาวะแห่งความสุขความสบาย ส่วนสถานที่เกิดบ่งชี้ในเชิงลบ คือ แสดงภาวะ
แห่งความบีบคั้น ได้รับความทุกข์ทรมานอย่างแสนสาหัสด้วย สาหรับเหตุปัจจัยที่ทาให้บุคคลเกิด
และไม่เกิดนั้น ขึ้นอยู่กับสภาพทางจิตของบุคคลนั้น ตราบใดที่บุคคลยังมีกิเลสอยู่เขาย่อมเกิดอีกตราบนั้น
การปฏิเสธการเวียนตายเวียนเกิดย่อมเท่ากับเป็นการปฏิเสธหลักคำสอนเรื่องมรรค ผล และนิพพาน
ไปด้วย และหลักธรรมที่จะทำให้บุคคลล่วงพ้นจากการเวียนตายเวียนเกิดได้นั้น จะต้องปฏิบัติตามหลัก
มหาสติปัฏฐาน ๔ เพราะพระพุทธเจ้าทรงรับประกันผลสำเร็จของผู้ที่ปฏิบัติตามหลักมหาสติปัฏฐาน ๔
ซึ่งถ้าได้ปฏิบัติอย่างเข้มงวดจริงจังตามเงื่อนไขแล้ว ย่อมได้บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ เข้าถึง
ความหลุดพ้นจากทุกข์หรือเข้าถึงนิพพานในชาติปัจจุบัน แต่ถ้ายังไม่บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์
เพราะเกิดกิเลสที่จะต้องละยังมีเหลืออยู่ก็จะบรรลุธรรมเป็นพระอนาคามีอย่างใดอย่างหนึ่ง ใน ๒ อย่างนี้
อย่างแน่นอน อันเป็นผลที่ผู้ปฏิบัติจะได้รับในชีวิตปัจจุบัน ภายในเวลาอย่างน้อย ๗ วัน และอย่างมากที่สุด
ไม่เกิน ๗ ปี ดังนั้นมโนทัศน์เรื่องการตายและการเกิดมีความสำคัญมาก ในด้านหลักธรรมคำสอน
ของพุทธศาสนา และเป็นแนวทางในการวางพื้นฐานทางความคิดด้านศีลธรรมอันดี งามตลอดจนทำ
ความเข้าใจให้กระจ่างถึงเรื่องหลักการและสังสารวัฏหรือการเวียนตายเวียนเกิด ซึ่งเป็นกุญแจดอกสำคัญ
ที่จะไขไปสู่การดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง ประพฤติปฏิบัติตนให้อยู่ในกรอบของศีลธรรม จารีต ประเพณี ทำชีวิต
ที่เป็นอยู่ในปัจจุบันให้ดีและมีความหมายเข้าใจกฎเกณฑ์ ของธรรมชาติอย่างแท้จริง รีบเร่งทำหน้าที่
ที่ตนรับผิดชอบอย่างเต็มกำลังความสามารถ ไม่ปล่อยชีวิตให้ไร้ค่าและความหมาย สิ่งเหล่านั้นทั้งมวล
ที่จะเป็นแนวทางในการนำไปสู่การปฏิบัติเพื่อเข้าถึง จุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา คือ นิพพาน[footnoteRef:16] [16:  พระมหาคำรบ ธมฺมธโร, “มโนทัศน์เกี่ยวกับความตายในพระพุทธศาสนา: การศึกษาเชิงวิเคราะห์”,
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๗),
หน้า ๑๑๕.] 


พระมหาทองสุข สุจิตโต (ไกรพงษ์) ได้ทำวิจัย เรื่อง การศึกษาวิเคราะห์วิถีชีวิตมนุษย์
ในทัศนะพุทธปรัชญา พบว่าการดำเนินชีวิตในสังคมนั้นเป็นคำสอนที่เกื้อกูลที่จะนำไปปฏิบัติให้เกิดความรู้
แห่งสัจธรรม มีความสงบสุขอยู่ในสังคม ช่วยให้บรรลุถึงความสุขแห่งชีวิตได้ ชีวิตมนุษย์มีองค์ประกอบ
ตามธรรมชาติที่แตกต่างกัน ๒ ส่วน คือ ร่างกายและจิต เป็นสิ่งอาศัยซึ่งกันและกัน มีธรรมชาติเป็น
สังขตะธรรม เป็นสิ่งที่มีเหตุปัจจัยปรุงแต่งให้เกิดชีวิตขึ้น[footnoteRef:17] [17:  พระมหาทองสุข สุจิตโต (ไกรพงษ์), “การศึกษาวิเคราะห์วิถีชีวิตมนุษย์ในทัศนะพุทธปรัชญา”, วิทยา
นิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๔), หน้า ๑๒๐.] 

พระมหาพิเชษฐ์ ธีรวุโส (ดอกรัก) ได้ทำวิจัย เรื่อง การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องกรรม
และสังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาทที่มีผลต่อการดำเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชนไทยในปัจจุบัน สรุปได้ว่า
มนุษย์ทุกคนล้วนแล้วเคยเวียนว่าย ตาย เกิด มาจนนับไม่ถ้วนแล้ว ซึ่งการเกิดใหม่ในทรรศนะ
ของพุทธปรัชญานั้นถือว่าเป็นเรื่องทุกข์ เป็นเรื่องที่น่าเบื่อ ในพระไตรปิฎกได้กล่าวถึงความยาวนาน
แห่งสังสารวัฏว่า นับไม่ได้ประมาณไม่ได้ว่าเท่าไร การที่สัตว์ผุดเกิดขึ้นในโลกทั้ง ๓ นั้นเป็นวิสัย
ของพระพุทธเจ้าและเหล่าพระสาวกที่สามารถมองเห็นได้ด้วยตาทิพย์ ในระดับปุถุชนนั้นยากที่จะเห็นได้
พุทธปรัชญา จึงได้เสนอแนวคิดว่า การที่จะเห็นโลกทั้ง ๓ ได้นั้น ต้องปฏิบัติธรรมจนกว่าจะได้วิชชา ๓
วิชชา ๘ หรืออภิญญา ๖ เสียก่อนจึงจะสามารถมองเห็นเรื่องสังสารวัฏได้ พุทธปรัชญาเถรวาทนั้นชี้ให้เห็น
ในเรื่องของสังสารวัฏว่าเกิดมาจากกรรมดีและกรรมชั่ว หมุนขึ้นหมุนลงตามอำนาจแห่งกรรมเท่านั้น
หมายถึง ไม่มีสิ่งใดที่จะเกิดขึ้นโดยไร้เหตุปัจจัย สรรพสิ่งทั้งมวลล้วนแล้ว แต่มีเหตุปัจจัยทั้งสิ้น[footnoteRef:18] [18:  พระมหาพิเชษฐ์ ธีรวุโส (ดอกรัก), “การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องกรรมและสังสารวัฏในพุทธปรัชญา
เถรวาทที่มีผลต่อการดำเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชนไทยในปัจจุบัน”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต
สาขาวิชาปรัชญา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔), หน้า ๑๓๓-๑๓๙.] 

พระมหาสมเกียรติ อคุคกิตติ (ปาวิไล) ได้อธิบายในวิทยานิพนธ์ เรื่อง การศึกษาเปรียบเทียบ
ปรัชญาเชนกับพุทธปรัชญาเถรวาท โดยมีเนื้อหาที่พอจะสรุปได้ว่าปรัชญาเชนและพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น
มีความคิดที่เป็นหลักคล้ายคลึงกันทั้ง ๓ ด้าน คือ ด้านอภิปรัชญา ด้านญาณวิทยาและด้านจริยศาสตร์
ซึ่งทั้งสองระบบเห็นเหมือนกันว่า การจะเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดในชีวิตได้นั้นจะต้องกำจัดกิเลส
ซึ่งเป็นสาเหตุให้วิญญาณติดข้องในสังสารวัฏให้ได้อย่างสิ้นเชิงแต่จริง ๆ แล้วปรัชญาทั้งสองนั้นมีทรรศนะ
ที่ไม่ลงรอยกันในเรื่องจิตกับเรื่องกรรม แต่เป้าหมายที่สำคัญของปรัชญาทั้ง ๒ นี้ขึ้นอยู่กับจริยศาสตร์
คือ มีลักษณะเป็นปรัชญาเพื่อชีวิต คือ มีความมุ่งหวังให้สรรพสัตว์แสวงหาความสุขอันเกิดจาก


การไม่เบียดเบียน ตลอดจนส่งเสริมให้เข้าถึงความสุขที่ไม่เจือด้วยกิเลสตัณหา ปรัชญาทั้ง ๒ ระบบนี้
จึงเป็นปรัชญาที่มีชีวิต มิใช่เป็นเพียงปรัชญาให้ฝันเท่านั้น[footnoteRef:19] [19:  พระมหาสมเกียรติ อคุกกิตฺติ (ปาวิไล), “การศึกษาเปรียบเทียบปรัชญาโซนกับ พุทธปรัชญาเถรวาท”
วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๖),
หน้า ๑๒๔.] 

พระมหาสมพงษ์ สุขุมาโล (สิงห์สุพรรณ) ได้ทำวิจัย เรื่อง การศึกษาเชิงวิเคราะห์
เรื่องสังสารวัฏในพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า ชีวิตของคนเรานั้น เปรียบเสมือนการเดินทางบนถนนที่ยัง
ไม่เคยเดินกันมาเลย ซึ่งยังไม่รู้ระยะทาง ความยาวของถนน รวมถึงทางแยกของถนนแต่ละสายว่า
เป็นอย่างไร และสิ้นสุดลงตรงไหน ครั้นผู้ที่เคยเดินไปถึงแล้ว ก็ไม่เคยมีผู้ใดเดินย้อนกลับมาบอกกับเราว่า
จุดหมายเขานั้นอยู่ที่ไหน ซึ่งทั้งหมดนี้ก็จะชี้ให้เห็นถึง สังสารวัฏ เพราะชีวิตการดำเนินอยู่นี้ก็ไม่ต่างอะไร
กับคนเดินทาง ซึ่งเมื่อมีชีวิตอุบัติขึ้น ในมนุษย์ภูมินี้แล้วทุกคนก็จะต้องเดินไปสู่จุดหมายปลายทาง
ที่เหมือน ๆ กันหมด นั่นคือ ความตาย มนุษย์ทุกคนจะต้องจากกันไปแล้ว โดยไม่มีใครมีโอกาสหวนกลับมา
บอกเราว่าที่ยังมีชีวิตอยู่เลยว่า ตายแล้วเขาไปไหน ดังนั้นเมื่อเรามีชีวิตอยู่จึงควรเชื่อคำสั่งสอน
และข้อปฏิบัติของศาสดา แต่ไม่ควรงมงายมากเกินไป ควรเดินทางสายกลาง[footnoteRef:20] [20:  พระมหาสมพงษ์ สุขุมาโล (สิงห์สุพรรณ), “การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องสังสารวัฏในพุทธศาสนา
เถรวาท”, วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต ภาควิชาพุทธศาสนาและปรัชญา, (บัณฑิตวิทยาลัย: สภาการศึกษา
มหามกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์, ๒๕๓๘), หน้า ๘๒.] 

พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม และพระมหาณรงค์ศักดิ์ ฐิติญาโณ ได้ทำวิจัย เรื่อง การศึกษา
วิเคราะห์การตีความพระอภิธรรมของพระเถระในพระพุทธศาสนา พบว่า พระอภิธรรมเป็นวิชาการชั้นสูง
ที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับปรมัตถธรรม ๔ ประการ อันได้แก่ จิต เจตสิก รูป และนิพพาน พระอภิธรรม
เปรียบเสมือนแก่นแท้ของพระพุทธศาสนา มีเนื้อหาสุขุมลุ่มลึก อันนำไปสู่ความรู้ความเข้าใจ
ในเรื่องธรรมชาติของชีวิต เรื่องของกรรม และการส่งผลของกรรม เรื่อง ภพภูมิต่าง ๆ เรื่อง
ของการเวียนว่ายตายเกิด และเรื่องของการปฏิบัติเพื่อให้พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิด ซึ่งเป็นจุดหมาย
อันสูงสุดในพระพุทธศาสนา[footnoteRef:21] [21:  พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม, พระมหาณรงค์ศักดิ์ ฐิติญาโณ, “การศึกษาวิเคราะห์การตีความ
พระอภิธรรมของพระเถระในพระพุทธศาสนา”, วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์, ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ (มกราคม-
มิถุนายน ๒๕๕๘), หน้า ๔๕-๕๗.] 



พระไพฑูรย์ ถิรสทฺโธ (ค่ำคูณ) ได้ทำวิจัย เรื่อง ศึกษาเชิงวิเคราะห์แนวคิดเรื่อง
สังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาท สรุปได้ว่า แนวคิดสังสารวัฏ คือ วงจรการเวียนว่ายตายเกิดความจริง
ของชีวิตทั้งในแง่รูปธรรม และ นามธรรม คือ กายและจิต ทั้งสองสิ่งเป็นสภาพความจริง
ในกระบวนการเปลี่ยนแปลงตามกฎไตรลักษณ์ คือ เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป การเปลี่ยนแปลงของกายและจิต
เป็นสิ่งที่ต้องเกิดขึ้นกับมนุษย์ แนวคิดชีวิตและความตาย ชีวิต คือ การรวมกันของเบญจขันธ์ สิ่งเหล่านี้
อาศัยกันและกัน ย่อมเกิดขึ้นด้วยกัน อาศัยการประกอบกันเข้าทั้งนามและรูป จึงมีการบัญญัติชื่อเรียก
บุคคล หรือวัตถุ สิ่งของ ส่วนความตาย ในความหมายทางพระพุทธศาสนา คือ การที่เบญจขันธ์แตกสลาย
เมื่อวิเคราะห์ พบว่า สังสารวัฏ ไม่มีเบื้องต้นและเบื้องปลายในการท่องเที่ยววนเวียนในสังสารวัฏ
การเกิดเป็นความทุกข์อย่างหนึ่งในฐานะที่เป็นจุดเริ่มต้นของชีวิตที่จะต้องดำเนินไปสู่ความทุกข์ อันเป็น
จุดจบของชีวิต นั่นก็คือความตาย แต่การเกิดและการตายก็ไม่ใช่ความทุกข์ทั้งสิ้นของชีวิต แต่จากจุดที่ชีวิต
เริ่มต้นที่การเกิดไปจนถึงสิ้นสุดลงที่ความตาย แนวคิดเรื่องเรื่องสังสารวัฏแสดงไว้ว่า ชีวิตมีความรู้สึก
ที่ไม่คงที่และแปรปรวนไปกับสิ่งที่น่าปรารถนาและไม่น่าปรารถนาความผิดหวัง และความพลัดพราก
ที่สามารถเกิดขึ้นได้ในทุกช่วงเวลาล้วนแล้วแต่ทำให้ชีวิตของสัตว์ทั้งหลายต้องตกอยู่ในความเศร้าโศก
ความทุกข์เหล่านี้เป็นโศกนาฏกรรมของชีวิตแห่งสัตว์ทั้งหลายโดยไม่มียกเว้น สังสารวัฏจึงเป็นดุจวงจร
ที่ครอบสัตว์ทั้งหลายไว้ในห้วงแห่งความทุกข์[footnoteRef:22] [22:  พระไพฑูรย์ ถิรสทฺโธ (ค่ำคูณ), “ศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องสังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาท”,
วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย, ๒๕๖๑), หน้า ๑๐๘-๑๑๐.] 

พระอำนวย ฉนฺทโรจโน (รักษ์สุรวงศา) ได้ทำวิจัย เรื่อง การศึกษาเชิงเปรียบเทียบสังสารวัฏ
ระหว่างพุทธปรัชญาเถรวาทกับปรัชญาเชน พบว่า สังสารวัฏ ในพุทธปรัชญาเถรวาท หมายถึง
การเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิที่ยังต้องเสวย ทุกข์และสุขที่ไม่จีรังยั่งยืน สังสารวัฏ แบ่งได้ ๓ ประเภท คือ
ภูมิขั้นต่ำ ภูมิชั้นกลาง และภูมิชั้นสูง สาเหตุของการติดข้องในสังสารวัฏ คือ อวิชชา ทำให้เกิด
การเวียนตายเวียนเกิด กันอยู่ไม่จบสิ้น ส่วนการสิ้นสุดสังสารวัฏจะเกิดขึ้นได้ เมื่อจิตใจพ้นจากกิเลสทั้งปวง
เท่านั้น สังสารวัฏในปรัชญาเชน หมายถึง การเวียนว่ายตายเกิดในภูมิต่าง ๆ ด้วยอำนาจแห่งกิเลส
กรรมวิบาก ที่เกิดจากการรวมตัวของชีวะและวัตถุ ชีวะมัวหมองจึงต้องเวียนเกิดเวียนตาย อย่างไม่มีจบสิ้น
สังสารวัฏ ในปรัชญาเชน แบ่งเป็น ๔ ประเภท คือ เทวดา มนุษย์ สัตว์เดรัจฉาน และนรก สาเหตุ
แห่งการติดข้องในสังสารวัฏ คือ อวิทยา ซึ่งเป็นสาเหตุให้เกิดกิเลส ที่เรียกว่า กษายะ แปลว่า สารที่เป็น
ยางเหนียว ๔ คือ ความโลภ ความโกรธ ความถือตัว และความหลง การสิ้นสุดสังสารวัฏ จะเกิดขึ้น

เมื่อสกัดกั้นกรรมใหม่ มิให้ไหลไปสู่ชีวะ และทำลายกรรมเก่าให้หมดไป สังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาท
กับปรัชญาเชน มีทั้งส่วนที่คล้ายคลึง และส่วนที่แตกต่าง ส่วนที่คล้ายคลึง คือ มีความเชื่อเรื่องกรรม
เป็นหลัก ส่วนที่แตกต่างกัน คือ พุทธปรัชญาเถรวาทเน้นปัจจุบันกรรมและมโนกรรม ปรัชญาเชน
เน้นอดีตกรรมและกายกรรม ส่วนหลักปฏิบัติที่แตกต่างกัน คือ พุทธปรัชญาเถรวาทเน้นการกำจัดกิเลส
ทางจิตด้วยการภาวนา ส่วนปรัชญาเชนเน้นการกำจัดกิเลสทางกายด้วยการทรมานตน เพื่อสกัดกั้น
กรรมใหม่และทำลายกรรมเก่า[footnoteRef:23] [23:  พระอํานวย ฉนฺทโรจโน (รักษ์สุรวงศา), “การศึกษาเชิงเปรียบเทียบสังสารวัฏระหว่างพุทธปรัชญา
เถรวาทกับปรัชญาเชน”, วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา, (บัณฑิตวิทยาลัย:
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๕๔), หน้า ๑๓๖-๑๔๘.] 

ฉวีวรรณ สกุลสุพิชญ์ และบาลี พุทธรักษา ได้ทำวิจัย เรื่อง พุทธปรัชญากับความหลุดพ้น
พบว่า พุทธปรัชญาเป็นหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา โดยอธิบายหลักคำสอนแต่ละหัวข้อด้วยวิธีการ
ทางปรัชญา เช่น นิพพานหรือความหลุดพ้น เป็นต้น เป็นการศึกษาหลักคำสอน เรื่องนิพพานหรือ
ความหลุดพ้นในพระพุทธศาสนา เพื่อต้องการสรุปหาความจริงที่เกี่ยวกับความมีอยู่จริงของนิพพาน
พุทธปรัชญามีลักษณะรวม ๆ ๓ ประการ คือ ศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งลักษณะของพุทธปรัชญาที่เป็น
ลักษณะแห่งคำสอนของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก ซึ่งประกอบด้วยพระวินัยปิฎก พระสุตตันตปิฎก
และพระอภิธรรมปิฎก ข้อปฏิบัติที่ดำเนินไปสู่มรรค ผล นิพพาน การศึกษาปรัชญาแห่งความหลุดพ้น
มี ๓ ประการ ได้แก่ ศึกษาในหลักอริยมรรคมีองค์ ๘ ไตรสิกขาและสติปัฏฐาน ๔ ผลแห่งการปฏิบัติช่วยให้
จิตของผู้ปฏิบัติสามารถหลุดพ้นจากโลกวิสัยเข้าสู่โลกุตรภูมิรับกระแสนิพพาน เป็นความหลุดพ้น
จากกิเลสอาสวะทั้งหลาย จนกระถึงการบรรลุความเป็นพระโสดาบันเป็นขั้นต้นตามลำดับไปจนถึง
พระอรหันต์เป็นขั้นสูงสุด[footnoteRef:24] [24:  ฉวีวรรณ สกุลสุพิชญ์, บาลี พุทธรักษา, “พุทธปรัชญากับความหลุดพ้น”, วารสาร มจร พุทธศาสตร์
ปริทรรศน์, ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ (กรกฎาคม-ธันวาคม ๒๕๖๒), ๕๔-๖๙.] 

ดรีภรณ์ บัณฑิตชน ได้ทำวิจัย เรื่อง แนวคิดเรื่องมนุษย์ในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ พบว่า
มนุษย์ในทัศนะของท่านพุทธทาสภิกขุ หมายถึง สภาวะที่ใช้ความรู้ของตนมาพัฒนาตนได้ทางด้านร่างกาย
และจิตใจ เกิดเป็นสภาวะที่เป็นผลจากการพัฒนาคุณภาพใหม่ จนสามารถกำจัดกิเลสได้โดยสิ้นเชิง
สารัตถะของมนุษย์ในทัศนะของท่านพุทธทาส หมายเอาศักยภาพของมนุษย์ที่สามารถจะพัฒนาตน
เพื่อความหลุดพ้น โดยความรู้กฎแห่งธรรมชาติและความสามารถกำหนดเป้าหมายที่ดีที่สุด ให้แก่ตนเอง
นั่นคือมนุษย์มีความสามารถในการเรียนรู้ มีการเชื่อมโยงองค์ความรู้เข้าด้วยกัน หากบุคคลพัฒนาสารัตถะ

ดังกล่าวด้วยสัมมาทิฐิ จุดหมายปลายทางของชีวิตก็จะมีความสะอาด สว่าง สงบ ท่านพุทธทาสภิกขุเห็นว่า
ด้วยความสามารถรู้ของมนุษย์ ทำให้บุคคลมีศักยภาพพัฒนาตนเองได้ จุดหมายสูงสุดของความเป็นมนุษย์
ที่แท้ คือ ความเข้าใจสภาพชีวิตและสรรพสิ่งที่เป็นไปแล้วดำเนินชีวิตโดยความไม่ยึดมั่นถือมั่นตัวกูของกู
ซึ่งโดยสภาพก็เป็นการยกระดับจิตใจให้สูงขึ้นและท่านพุทธทาสภิกขุ เห็นว่าการดำเนินชีวิตแบบนี้ไม่เกิน
วิสัยของบุคคลธรรมดา การรู้จักพัฒนาโดยการถอนตน ความยึดมั่นคือ ความหมายที่แท้จริง
ของความเป็นมนุษย์ในทัศนะของท่านพุทธทาสภิกขุ[footnoteRef:25] [25:  ดรีภรณ์ บัณฑิตชน, “แนวคิดเรื่องมนุษย์ในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ”, วิทยานิพนธ์ศิลปะศาสตร
มหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, ๒๕๔๐), หน้า ๑๐๓.] 

ธนัทพร อุทัยสุทธิจิตร ได้ทำวิจัย เรื่อง ศึกษาวิเคราะห์การขัดเกลากิเลสตามหลักพุทธปรัชญา
เถรวาท พบว่า กิเลสตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นเจตสิกธรรมประเภทหนึ่ง กิเลสไม่ใช่เนื้อแท้
ของจิตใจ กิเลสเป็นเหตุให้จิตของคนที่ตายแล้วย่อมเวียนว่ายตายเกิดต่อไปไม่มีเวลาสิ้นสุด การขัดเกลา
กิเลสด้วยอาศัยหลักพระวินัยปิฎกเพื่อขัดเกลากิเลสอย่างหยาบ หลักพระสุตตันตปิฎก เพื่อขัดเกลากิเลส
อย่างกลาง หลักพระอภิธรรมปิฎกเพื่อขัดเกลากิเลสอย่างละเอียด กิเลสจำแนกออกเป็น ๓ ประเภท ได้แก่
โลภะ คือ กิเลสที่ทำให้จิตเกิดอาการอยากได้ โทสะ คือ กิเลสที่ทำให้จิตเกิดอาการขัดเคือง และโมหะ
คือกิเลสที่ทำให้จิตเกิดอาการลุ่มหลง รวมเรียกว่า อกุศลมูล จำแนกออกเป็น ๓ ลักษณะ ได้แก่ กิเลส
อย่างหยาบ กิเลสอย่างกลาง กิเลสอย่างละเอียด กระบวนการเกิดของกิเลส คือ กระบวนธรรมที่เป็นไป
อย่างต่อเนื่องสัมพันธ์กันในรูปกระแสแห่งความเป็นเหตุปัจจัยอิงอาศัยกันและกัน มีลักษณะสัมพันธ์
กับอารมณ์หรือสิ่งเร้าแบบเป็นระบบวงจรโดยไม่มีจุดเริ่มต้นและจุดจบ โทษของกิเลส ได้แก่ ราคะ
มีโทษน้อยแต่คลายช้า โทสะมีโทษมากแต่คลายเร็ว และโมหะมีโทษมากแต่คลายช้า[footnoteRef:26] [26:  ธนัทพร อุทัยสุทธิจิตร, “ศึกษาวิเคราะห์การขัดเกลากิเลสตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท”, วารสาร
ปัญญา, ปีที่ ๒๕ ฉบับที่ ๑ (มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑): ๗๒-๗๗.] 

ฟื้น ดอกบัว สวัสดิ์ อโณทัย และณิศ์ภาพรรณ คูวิเศษแสง ได้ทำวิจัย เรื่อง การศึกษา
เชิงวิเคราะห์ความมีอยู่ของภพภูมิของชีวิตตามพุทธปรัชญาเถรวาท พบว่าในพุทธปรัชญาเถรวาทได้มี
การแบ่งความมีอยู่ของภพภูมิออกเป็น ๒ ประเภทคือ โลกิยภูมิ และโลกุตตรภูมิ โลกิยภูมิเป็นภูมิที่ชีวิต
ยังตกอยู่ในวิสัยของโลกที่ยังมีกิเลสตัณหาต่าง ๆ ยังต้องมีการเวียนว่ายตายเกิด ซึ่งต่างจากโลกุตตรภูมิ
ที่มีสภาวะของการอยู่เหนือกิเลสต่าง ๆ ปฏิบัติตนให้หลุดพ้นจากความทุกข์โลกิยภูมิได้แบ่งเป็น ๒
ระดับใหญ่ ๆ คือ ทุคติภูมิและสุคติภูมิ ทุคติภูมิเป็นภูมิที่ไปไม่ดี มีทั้งความทุกข์กายทุกข์ใจโดยมี ๔ ภูมิ
คือ ติรัจฉานภูมิ อสุรกายภูมิ เปตติวิสัยภูมิ และนิรยภูมิ ส่วนสุคติภูมิเป็นภูมิที่ดีมีความสุขทั้งกายและใจ

โดยมี ๓ ภูมิ คือ มนุสสภูมิ เทวภูมิ และพรหมภูมิ ความแตกต่างของการกำเนิดเกิดในทุคติภูมิ
หรือสุคติภูมินั้นขึ้นอยู่กับการกระทำของมนุษย์ หากการกระทำใดเป็นไปด้วยอกุศลกรรมบถมีการฆ่าสัตว์
เป็นต้น การกระทำนั้นย่อมส่งผลให้ชีวิตนั้นไปเกิดในทุคติภูมิ แต่หากการกระทำนั้นเป็นไปด้วย
กุศลกรรมบถมีการงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ เป็นต้น การกระทำนั้นย่อมส่งผลให้ชีวิตนั้นไปเกิดในสุคติภูมิ
เพราะในพุทธปรัชญาเถรวาทถือว่าสัตว์มีชีวิตทั้งหลายย่อมเป็นไปตามกฎแห่งกรรม[footnoteRef:27] [27:  ฟื้น ดอกบัว, สวัสดิ์ อโณทัย, ณิศ์ภาพรรณ คูวิเศษแสง, “การศึกษาเชิงวิเคราะห์ความมีอยู่ของภพภูมิ
ของชีวิตตามพุทธปรัชญาเถรวาท”, วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑ (มกราคม-มีนาคม ๒๕๖๒):
๒๘๖-๓๐๔.] 

วิบูลย์พงศ์ พันธุนนท์ และบาลี พุทธรักษา ได้ทำวิจัย เรื่อง แนวคิดเรื่องการเวียนว่าย
ตายเกิดกับพุทธปรัชญา พบว่า ในหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาเรื่องอริยสัจ ๔
และปฏิจจสมุปบาท มีความสอดคล้องกับหลักการเกี่ยวกับเวียนว่ายตายเกิด หรือสังสารวัฏ
ของพุทธปรัชญา มีการยกตัวอย่างการเวียนว่ายตายเกิดของบุคคลและสัตว์ว่า กรรมเกิดขึ้นจากเจตนา
ที่จะกระทำผลที่เกิดจากการกระทำ จะส่งผลให้มนุษย์ต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิดอยู่อย่างนี้ไม่รู้จบ
ตามคำที่ว่าบุคคลทำกรรมใดไว้ย่อมได้รับผลของกรรมนั้นอย่างแน่นอน[footnoteRef:28] [28:  วิบูลย์พงศ์ พันธุนนท์, บาลี พุทธรักษา, “แนวคิดเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดกับพุทธปรัชญา”, วารสาร
มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์, ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ (กรกฎาคม-ธันวาคม ๒๕๖๒): ๒๕-๓๖.] 

โสภณ ศรีกฤษดาพร ได้ทำวิจัย เรื่อง การศึกษาเชิงวิเคราะห์ความคิดเรื่องกายและจิต
ในพุทธปรัชญา จากการศึกษา พบว่า คำสอนของพุทธปรัชญาเกิดขึ้นจากเหตุการณ์ของชีวิตมนุษย์
โดยตรง เพื่อที่จะให้ได้คำตอบว่า ชีวิตนี้เป็นอย่างไรและจะทำอย่างไรที่จะทำให้มวลมนุษย์มีชีวิต
ที่สมบูรณ์ หรือได้รับสิ่งที่ดีที่สุดพุทธปรัชญาได้วิเคราะห์ชีวิตเป็น ๒ ส่วน คือ กายและจิตพร้อมทั้งชี้
ให้เห็นถึงธรรมชาติของกายและจิตว่าทั้งกายและจิตเป็นธรรมชาติที่มีอยู่จริง คือ กายเป็นธรรมชาติ ที่รับรู้
อารมณ์ไม่ได้ ส่วนจิตนั้นเป็นธรรมชาติที่รับรู้อารมณ์ได้นั้นต้องอาศัยกายที่เป็นธรรมชาติไม่รู้ อารมณ์
เป็นมูลฐาน การรับรู้โลกก็ตามและการกระทำโลกก็ตามของมนุษย์นั้น พุทธปรัชญาถือว่าเป็นผลที่เกิดจาก
การทำงานสัมพันธ์กันของกายและจิต จิตสำคัญมากกว่ากายแต่ก็มิได้หมายถึงว่ากายไม่สำคัญ
แต่พุทธปรัชญาถือว่ากายสำคัญเช่นเดียวกัน เพราะจิตจะทำงานหรือรู้อารมณ์ต่าง ๆ เช่น รู้ว่าได้ยิน
ได้กลิ่น ถ้าไม่มีกายก็ไม่สามารถรับรู้ได้[footnoteRef:29] [29:  โสภณ ศรีกฤษดาพร, “การศึกษาเชิงวิเคราะห์ความคิดเรื่องกายและจิตในพุทธปรัชญา”, วิทยานิพนธ์
อักษรศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๒๗), หน้า ๑๓๔.] 


อุทัย กมลศิลป์ จำนง กมลศิลป์ และจักรพรรณ วงศ์พรพวัณ ได้ทำวิจัย เรื่องการศึกษา
วิเคราะห์กระบวนการเวียนว่ายตายเกิดในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่ากรรมและการเวียนว่ายตายเกิด
ต่างมีความสัมพันธ์กัน ในฐานะของเหตุและผลกรรมทั้งดีและชั่วที่มนุษย์ได้ทำไว้เป็นเหตุ การเกิดใหม่
ในภพภูมิต่าง ๆ ทั้งที่เป็นสุคติภพและทุคติภพเป็นผล แล้วก็จะเป็นอย่างนี้เรื่อยไป จนกว่าจะกำจัดกิเลส
อันเป็นเหตุแห่งการเกิดได้หมดสิ้น และอาศัยหลักปฏิจจสมุปบาท คือ การเกิดขึ้นร่วมกันโดยอาศัยกัน
ของอวิชชา สังขาร วิญญาณ นามรูป สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภพ ชาติ ชรา มรณะ
โดยแยกประเภทองค์ ๑๒ ตามหน้าที่ในวงจรออกเป็น ๓ พวก เรียกว่า วัฏฏะ ๓ หรือ ไตรวัฏฏ์ ซึ่งแปลว่า
วน ๓ คือ กิเลส กรรม วิบาก (๑) อวิชชา ตัณหา อุปาทาน เป็น กิเลส คือ ตัวสาเหตุผลักดันให้คิดปรุงแต่ง
กระทำการต่างๆ เรียกว่า กิเลสวัฏฏ์ (๒) สังขาร (กรรม) ภพ เป็น กรรม คือกระบวนการกระทำทั้งหลาย
ที่ปรุงแต่งชีวิตให้เป็นไปต่างๆ เรียกว่า กรรมวัฏฏ์ (๓) วิญญาณ นามรูป สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา
เป็น วิบาก คือ สภาพชีวิตที่เป็นผลแห่งการปรุงแต่งของกรรม และกลับเป็นปัจจัยเสริมสร้างกิเลส
ต่อไปได้อีก เรียกว่า วิปากวัฏฏ์ ตามหลักพุทธอภิปรัชญา จนกว่าจะหลุดพ้น คือ การทำลายกิเลส
กรรมและวิบากให้หมดสิ้น เข้าสู่นิพพาน
สรุปได้ว่า สังสารวัฏ เป็นความสัมพันธ์รูปวงกลม ตราบใดที่ มนุษย์ยังไม่หมดกิเลสก็ต้อง
เวียนว่ายตายเกิดอยู่ในสังสารวัฏตามกรรมที่กระทำไว้ การเวียนว่ายตายเกิด ในภพภูมิที่ยังต้องเสวยทุกข์
เพราะการกระทำชั่วและเสวยสุขที่ไม่จีรังยั่งยืน อันเกิดจากการกระทำดี ด้วยความยึดมั่นถือมั่นวนเวียนอยู่
อย่างนี้เรื่อยไป เพราะอำนาจแห่งอวิชชา คือ ความไม่รู้จริง เป็นเหตุให้ต้องเวียนตายเวียนเกิด เพื่อมา
ตกอยู่ในวังวนแห่งกิเลส กรรม และวิบากอย่างไม่มีวันจบสิ้น จากทรรศนะนี้จึงชี้ให้เห็นว่า สัตว์ทั้งหลาย
ล้วนเกิดและตายในภพภูมิต่าง ๆ มานับไม่ถ้วนแล้ว และจะเป็นอย่างนี้อยู่เรื่อยไป จนกว่าชีวิตจะได้รับ
การปลดปล่อยให้เป็นอิสระจากสังสารวัฏ ด้วยการบรรลุความดีสูงสุดตามแนวคำสอนขององค์
พระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้า จากการทบทวนเอกสารและงานวิจัย ที่เกี่ยวข้องพบว่ายังไม่มี
การวิเคราะห์สังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจะได้ศึกษาต่อไป






[bookmark: _Toc94893847]๑.๗ กรอบแนวคิดในการวิจัย
[bookmark: _Toc94893848]
ศึกษาสังสารวัฏ
ในไตรภูมิพระร่วง

ศึกษาสังสารวัฏ
ในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
วิเคราะห์สังสารวัฏ
ในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
สรุปผล
การวิเคราะห์สังสารวัฏ
ในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
ศึกษาสังสารวัฏ
ในเอกสารที่เกี่ยวข้อง









แผนภาพที่ ๑.๑ กรอบแนวคิดการวิจัย
๑.๘ วิธีดำเนินการวิจัย
ในการวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Document Research) เพื่อให้ได้คำตอบ
ตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ โดยมีวิธีดำเนินการศึกษา ดังนี้
๑.๘.๑ ผู้วิจัยศึกษาหลักการทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับ สังสารวัฏ จากเอกสาร
ที่เกี่ยวข้อง เช่น หนังสือสำคัญทางพระพุทธศาสนา เอกสารตำราวิชาการ วิทยานิพนธ์ โปรแกรม
หนังสืออิเล็กทรอนิกส์ และงานวิจัยอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง
๑.๘.๒ ผู้วิจัยศึกษาหลักการทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับ สังสารวัฏ จากเอกสาร
ขั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิ โดยวิธีการเก็บรวบรวมจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙
๑.๘.๓ ผู้วิจัยศึกษา สังสารวัฏ จากไตรภูมิพระร่วง


๑.๘.๔ ผู้วิจัยศึกษา สังสารวัฏ จากคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
๑.๘.๔ ผู้วิจัยวิเคราะห์ สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
๑.๘.๕ สรุปผลและข้อเสนอแนะการวิจัย
[bookmark: _Toc94893850]๑.๙ ประโยชน์ที่ได้รับจากการวิจัย
๑.๙.๑ ได้ทราบถึงสังสารวัฏที่ปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
๑.๙.๒ ได้ทราบถึงสังสารวัฏที่ปรากฏในไตรภูมิพระร่วง
๑.๙.๓ ได้ทราบถึงผลวิเคราะห์สังสารวัฏที่ปรากฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์
อภิธัมมัตถสังคหะ
๑.๙.๔ สามารถนำผลผลงานวิจัยนี้ไปเผยแพร่ในสื่อสิ่งพิมพ์วารสาร อันจะเป็นประโยชน์
แก่สาธารณชนสืบต่อไป

	
๙๒


[bookmark: _Toc1071707][bookmark: _Toc94893851]บทที่ ๒

สังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ

การวิจัยเรื่อง “การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ”
ผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าในประเด็นสังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ และนำเสนอเนื้อหาตามลำดับ
ดังต่อไปนี้
[bookmark: _Hlk81161915]๒.๑ ความเป็นมาและโครงสร้างของคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
๒.๒ สังสารวัฏที่ปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
[bookmark: _Toc94893853]๒.๑ ความเป็นมาและโครงสร้างของคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ มีความสำคัญในฐานะคู่มือของพระอภิธรรมปิฎก ฉบับย่นย่อ
สะดวกในการกำหนดจำ นับจำนวนสภาวธรรม ทำให้ ได้รับความนิยมจากผู้สนใจศึกษาพระอภิธรรม
เป็นอันมาก อภิธัมมัตถสังคหะ แยกศัพท์ออกเป็น = อภิ+ธมฺม+อตฺถ+ส +คห คำว่า อภิ แปลว่า
อันประเสริฐยิ่ง คำว่า ธมฺม แปลว่า สภาพที่ทรงไว้ไม่มีการผิดแปลกแปรผัน หรือคำสอน
ของพระพุทธเจ้า คำว่า อตฺถ แปลว่า เนื้อความ หมายความว่า เป็นเนื้อหาหรือเป็นหัวข้อ
แห่งพระอภิธรรม ได้แก่ จิต เจตสิก รูป นิพพาน และบัญญัติ คำว่า ส แปลว่า โดยย่อ และคำว่า คห
แปลว่า รวบรวม คำว่า อภิธมฺม แปลว่า ธรรมอันประเสริฐยิ่ง หมายความว่า เป็นธรรมที่มีอยู่จริง
เป็นธรรมที่เป็นจริง ได้แก่ พระอภิธรรมปิฎก ๗ คัมภีร์[footnoteRef:30] เมื่อประมวลความหมายแห่งคำเหล่านี้
เข้าด้วยกันแล้วก็มีความหมายว่า จิต เจตสิก รูป นิพพาน และบัญญัติ ที่พระองค์ทรงแสดงไว้ใน
พระอภิธรรมปิฎก ๗ คัมภีร์นั้นได้ รวบรวมมาแสดงโดยย่อในปกรณ์นี้ พระอภิธัมมัตถสังคหะ
 [30:  วิศิษฏ์ ชัยสุวรรณ, สาระน่ารู้เกี่ยวกับพระอภิธรรม, พิมพ์ครั้งที่ ๕, (กรุงเทพมหานคร: อภิธรรม
โชติกะวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖), หน้า ๒๐.] 



เป็นชื่อของปกรณ์ ที่พระอนุรุทธาจารย์ได้รวบรวมอธิบายความโดยย่อแห่งพระอภิธรรมปิฎก[footnoteRef:31]
รวมความว่า คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ เป็นคัมภีร์รวบรวมเนื้อความของพระอภิธรรมปิฎกทั้ง ๗ คัมภีร์
มาสรุปย่อแสดงตามลำดับปรมัตถธรรม ๔ คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน ทำให้สะดวกแก่การทำ
ความเข้าใจจำนวนสภาวธรรม จึงเป็นคู่มือศึกษาพระอภิธรรมที่ได้รับความนิยมเป็นอย่างมาก
ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน [31:  สรรพกิจโกศล, ขุน (โกวิท ปัทมสุนทร), คู่มือการศึกษาพระอภิธรรม ปริจเฉทที่ ๑, พิมพ์ครั้งที่ ๕,
(กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก จำกัด, ๒๕๓๗), หน้า ๓.] 

พระอภิธรรมปิฎก เป็นพุทธพจน์ที่ประกอบด้วยเนื้อหาสาระที่เป็นแก่นปรมัตถธรรม
แสดงไว้อย่างวิจิตรพิสดาร ในยุคแรก ๆ ผู้สนใจศึกษาที่ยังไม่มีพื้นฐานทางปรมัตถธรรมดีพอ มักจะ
ประสบปัญหาคล้ายๆ กัน คือ ความสับสนในจำนวนสภาวธรรมที่แสดงปะปนกันทั้งฌาน มัคคังคะ
อินทรีย์ พละ เป็นต้น ดูยุ่งเหยิงไปหมด ทั้งยังขาดคู่มือประกอบการศึกษาที่จะอำนวยความสะดวก
เป็นพื้นฐาน จนกระทั่งหลังพุทธกาล เป็นพันปี จึงมีพระเถระผู้ทรงความรู้ในพระไตรปิฎกท่านหนึ่ง
มีนามว่า พระอนุรุทธเถระ หรือ พระอนุรุทธาจารย์ ชาวเมืองกาวิลกัญจิ แขวงเมืองมัทราช ภาคใต้
ของประเทศอินเดีย ท่านได้มาศึกษาพระอภิธรรมอยู่ที่สานักวัดตุมูลโสมาราม เมืองอนุราธบุรี
ประเทศศรีลังกา จนมีความแตกฉานและได้รับยกย่องว่า เป็นปราชญ์ทางพระอภิธรรมท่านหนึ่ง
ท่านได้รับอาราธนาจากนัมพะอุบาสก ผู้เป็นทายกให้ช่วยเรียบเรียงพระอภิธรรมปิฎก ซึ่งเป็นคัมภีร์
ที่ละเอียดลึกซึ้งมากนั้นให้สั้นและง่ายเพื่อสะดวกแก่การศึกษาและจดจำ ด้วยความมุ่งหมายที่จะให้
เป็นประโยชน์แก่นักศึกษาพระอภิธรรมทั้งหลายในอนาคต พระอนุรุทธาจารย์ได้อาศัยพระอภิธรรม
ปิฎกทั้ง ๗ คัมภีร์ มาเป็นหลักในการเรียบเรียงพระอภิธรรมฉบับย่อและเรียกชื่อคัมภีร์นี้ว่า
พระอภิธัมมัตถสังคหะ
คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ เป็นผลงานของพระอนุรุทธาจารย์ ไม่ปรากฏแน่ชัดว่า แต่งขึ้น
เมื่อใด แต่สันนิษฐานว่าคงแต่งขึ้นเมื่อประมาณพุทธศตวรรษที่ ๑๐ ในสมัยเดียวกับที่พระพุทธโฆษา
จารย์ แต่งคัมภีร์วิสุทธิมรรค คัมภีร์พระอภิธัมมัตถสังคหะ เป็นคัมภีร์ที่รวบรวมเนื้อความใน
พระอภิธรรมปิฎกมากล่าวไว้โดยย่อ แบ่งออกเป็น ๙ ปริจเฉท ถือกันว่า คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะนี้
เป็นเพชรน้ำเอกเล่มหนึ่ง ในบรรดาคัมภีร์ของพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท นอกจากพระไตรปิฎกแล้ว


หนังสือที่ถือว่า เป็นเพชรน้ำเอกของพระพุทธศาสนา ฝ่ายเถรวาท มีอยู่ ๓ คัมภีร์ คือ มิลินทปัญหา
วิสุทธิมรรค และอภิธัมมัตถสังคหะ[footnoteRef:32] [32:  พระศรีวิสุทธิกวี (พิจิตร ตวณฺโณ ), จิตวิทยาในพระอภิธรรม, (กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราช
วิทยาลัย, ๒๕๒๘), หน้า ๑.] 

พัฒน์ เพ็งผลา กล่าวไว้ในประวัติวรรณคดีบาลีว่า พระอนุรุทธะเป็นผู้แต่งคัมภีร์
อภิธัมมัตถสังคหะ มีลักษณะคล้ายกับที่พระพุทธโฆษาจารย์ ได้อธิบายหัวข้อย่อธรรม คือ ศีล สมาธิ
และปัญญา ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะกลายเป็นหนังสือคู่มืออภิธรรมที่มีคนศึกษา
มากที่สุด เป็นเอกสารประวัติศาสตร์ของโลก พระอนุรุทธะเป็นชาวอินเดีย และแต่งอภิธัมมัตถสังคหะ
ที่ศรีลังกา ในพุทธศตวรรษที่ ๑๗ คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ เป็นคัมภีร์อภิธรรมที่นักศึกษาพระอภิธรรม
ใช้เรียนในประเทศศรีลังกา พม่า และไทย รวมถึงประเทศอินโดจีน ที่นับถือพระพุทธศาสนาด้วย[footnoteRef:33] [33:  พัฒน์ เพ็งผลา, ประวัติศาสตร์วรรณคดีบาลี, พิมพ์ครั้งที่ ๔, กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย
รามคำแหง, ๒๕๔๒. หน้า ๓.] 

พระมหาแสวง โชติปาโล (พระครูศรีโชติญาณ) กล่าวว่า พระอนุรุทธาจารย์ เกิดในตระกูล
ผู้ดีตระกูลหนึ่งในนครกาเวรี มณฑลกัญจีบูร ทางภาคใต้ของประเทศอินเดีย เป็นพระภิกษุผู้มีไหวพริบดี
มีการศึกษาดี เมื่อพุทธศักราชล่วงมาประมาณ ๑,๐๐๐ ปี ท่านได้เดินทางจากรัฐทมิฬไปยังประเทศ
ศรีลังกา ซึ่งตรงกับสมัยของพระเจ้าอภัยราช พระนางเจ้าโสมเทวีซึ่งเป็นพระมเหสี โปรดให้สร้างวิหาร
ในพระอารามหลวงถวายให้ท่านเข้าพรรษา ในครั้งนั้น มีอุบาสกท่านหนึ่งชื่อนัมปะ (นัมพะ) เป็นอุบาสก
ผู้มีความศรัทธา และเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา ปรารถนาจะอนุเคราะห์ผู้อื่นให้รู้ตามบ้าง จึงได้อาราธนา
ท่านพระอนุรุทธาจารย์ให้รจนาคัมภีร์อรรถกถาขึ้น ก็เพื่อช่วยจรรโลงพระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรือง
มั่นคงสืบไป พระอนุรุทธาจารย์จึงได้มุ่งมั่นรจนาพระคัมภีร์ตามคำอาราธนาของอุบาสกนัมปะ คัมภีร์
ที่ท่านรจนามี ๓ ปกรณ์ด้วยกัน คือ (๑) อภิธัมมัตถสังคหะอัฏฐกถาปกรณ์ (๒) ปรมัตถวินิจฉัยปกรณ์
และ (๓) นามรูปปริจเฉทปกรณ์ ใน ๓ ปกรณ์[footnoteRef:34] ดังกล่าว อภิธัมมัตถสังคหอัฏฐกถาปกรณ์ นับว่าเป็น
วรรณคดีอมตะคัมภีร์หนึ่งของท่านพระอนุรุทธาจารย์ ซึ่งรวบรวมจากคัมภีร์ประมาณ ๘๕๐ คัมภีร์[footnoteRef:35]
มารจนาเป็นคัมภีร์ พระอภิธัมมัตถสังคหะ ๙ ปริจเฉท เมื่อประมาณ ๑,๔๐๐ ปีล่วงมาแล้ว คัมภีร์
 [34:  พระมหาแสวง โชติปาโล (พระครูศรี โชติญาณ), สังคหะบาลี ๙ ปริจเฉท, (กรุงเทพมหานคร:
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕), หน้า ๙-๑๑.]  [35:  บุญมี เมธางกูร และ สมพร ศรีวราทิตย์, คู่มือการศึกษาพระอภิธัมมัตถสังคหะ ปริจเฉทที่ ๙,
พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: สุทธิสารการพิมพ์, ๒๕๓๐), หน้า ก.] 

ที่ท่านรจนาไว้ครั้งนั้น ปรากฏว่าเป็นทำนองเดียวกันกับอรรถกถา คือ อธิบายพระพุทธพจน์ ในกาลต่อมา
บัณฑิตและนักปราชญ์ทั้งหลายได้ขนานนามคัมภีร์นี้ว่า กนิษฐอรรถกถา (อรรถกถานิ้วก้อย) อนุชน
ในสมัยต่อมา จึงได้อาศัยคัมภีร์นี้ศึกษาเล่าเรียนพระปริยัติธรรม เพื่อเข้าถึงปรมัตถ์ อันไม่ขัด
ต่อนวังคสัตถุศาสน์ของพระบรมศาสดา
คัมภีร์อภิธรรมปิฎกทั้ง ๗ นั้น กล่าวสภาวธรรมแต่ละอย่างเข้าไว้ในที่เดียวกัน เช่น
ในจิตตุปบาทกัณฑ์แห่งธัมมสังคณี กล่าวถึงจิตแต่ละดวงพร้อมกันไปกับเจตสิกและอารมณ์ เป็นต้น ทำให้
รู้สึกว่า ปะปนยุ่งเหยิง ยากที่จะแยกแยะได้ว่า อะไรเป็นอะไร สำหรับผู้ที่เริ่มต้นศึกษา ด้วยเหตุนี้
ในวงการปริยัติจึงนิยมเริ่มต้นการศึกษา โดยอาศัยปกรณ์อภิธัมมัตถสังคหะก่อน เพราะเหตุที่ปกรณ์นี้
วางระเบียบการศึกษาพระปรมัตถธรรม ๔ ไว้ตามลำดับเป็นสัดส่วน จึงเป็นที่สะดวกแก่นักศึกษา
เป็นอย่างยิ่ง คือ มีการรวบรวมย่อเอาเนื้อความในอภิธรรมปิฎกทั้ง ๗ คัมภีร์ มาแบ่งเป็น ๙ ปริเฉท
(๙ ตอน) ในปริจเฉทแรก ๆ มีการกล่าวถึงสภาวธรรมแยกเป็นแต่ละอย่าง เพื่อให้เรียนกันไปเป็น
เรื่องๆ ในปริจเฉทหลัง ๆ ถึงได้กล่าวรวมกัน ปะปนกัน เพื่อแสดงการทำงานร่วมกันเกี่ยวข้องกัน
ของสภาวธรรมเหล่านั้น จึงเป็นการสะดวกอย่างยิ่งแก่ผู้เริ่มต้นจะศึกษาพระอภิธรรมทั้งหลาย
เนื้อหาในอภิธัมมัตถสังคหะ เป็นคาถาก็มี เป็นร้อยแก้วก็มี ประเทศไทยนิยมนำเอาคาถา
ในปกรณ์นี้ ไปใช้สวดในงานศพที่ เรียกว่า “สวดสังคหะ ” มาตั้งแต่โบราณกาลจนถึงทุกวันนี้ แสดงว่า
ประเทศไทยเรารู้จักปกรณ์นี้มาช้านานแล้ว ปกรณ์นี้เนื่องจากมีแต่คำพรรณนาอรรถในพระอภิธรรม
อย่างย่อหยิบยกแต่ละประเภทของธรรมมากล่าว ยังไม่มีคำอธิบายที่เพียงพอสำหรับผู้ที่ใคร่จะศึกษา
จึงมีอีกปกรณ์หนึ่งเกิดขึ้นมาภายหลัง อธิบายขยายความในปกรณ์อภิธัมมัตถสังคหะนั้นอีกชั้นหนึ่ง
เพราะอธิบายความปกรณ์ชั้นอรรถกถา จึงจัดว่า เป็นปกรณ์ชั้นฎีกา ปกรณ์นี้ชื่อ “อภิธัมมัตถวิภาวินี”
แต่งโดยพระสุมังคลาจารย์ ชาวพม่า ไขความในปกรณ์อภิธัมมัตถสังคหะได้เป็นอย่างดียิ่ง
โดยการยก เอาคำอธิบายที่ปรากฏอยู่ในอรรถกถาและฎีกาอื่น ๆ มาแสดงไว้ ปกรณ์นี้ได้รับความนิยม
ยกย่องมาก จนเป็นที่ยอมรับกันในวงการปริยัติว่า เมื่อจะศึกษาอภิธัมมัตถสังคหะ ก็ต้องใช้
อภิธัมมัตถวิภาวินีนี้แหละเป็นคู่มือประกอบในการศึกษาอย่างที่จะขาดเสียมิได้ นักปราชญ์
ทางภาษาบาลีโดยเฉพาะในประเทศพม่ายังสรรเสริญปกรณ์นี้อีกด้านหนึ่ง คือ ด้านภาษา ในปกรณ์นี้
ใช้ภาษาได้วิจิตรงดงามมาก เข้าถึงนัยอันลึกซึ้งของภาษามคธเป็นอย่างยิ่ง ประเทศไทย
ก็ให้ความสำคัญเช่นกัน โดยให้ใช้เป็นหลักสูตรสำหรับเปรียญธรรม ๙ ประโยค[footnoteRef:36] [36:  ไชยวัฒน์ กปิลกาญจน์, อภิธัมมัตถสังคหะ และอภิธัมมัตถวิภาวินีฎีกา ฉบับแปลเป็นภาษาไทย
ปริจเฉทที่ ๑ จิตตสังคหวิภาค, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มูลนิธิภูมิพโลภิกขุ, ๒๕๕๗), หน้า ๑-๕.] 

คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ซึ่งพระอนุรุทธาจารย์ได้รจนาขึ้นนั้นพอจะ เปรียบได้ว่าเป็น
แบบเรียนเร็วพระอภิธรรม แบ่งเป็น ๙ ปริจเฉท ดังนี้
ปริจเฉทที่ ๑ จิตตสังควิภาค ประกอบด้วย ธรรมชาติของจิต ประเภทของจิต ทั้งโดยย่อ
และโดยพิสดาร ทำให้เข้าใจถึงจิตประเภทต่าง ๆ คือ กุศลจิต อกุศลจิต วิบากจิต กิริยาจิต มหัคคตจิต
และโลกุตตรจิต
ปริจเฉทที่ ๒ เจตสิกสังคหวิภาค ประกอบด้วย เรื่องเจตสิก คือ ธรรมชาติที่ประกอบกับ
จิตเพื่อปรุงแต่งจิตมีทั้งหมด ๕๒ ลักษณะ แบ่งเป็น เจตสิกที่ประกอบกับจิตได้ทุกประเภท เจตสิกฝ่าย
อกุศล และเจตสิกฝ่ายโสภณะ
ปริจเฉทที่ ๓ ปกิณณกสังคหวิภาค กล่างถึงการนำจิตและเจตสิกมาสัมพันธ์กับธรรม
๖ หมวด ได้แก่ ความรู้สึกของจิต (เวทนา) เหตุแห่งความดีความชั่ว (เหตุ) หน้าที่ของจิต (กิจ)
ทางรับรู้ของจิต (ทวาร) สิ่งที่จิตรู้ (อารมณ์) และที่ตั้งที่อาศัยของจิต (วัตถุ)
ปริจเฉทที่ ๔ วิถีสังคหวิภาค แสดงวิถีจิต ได้แก่ กระบวนการทำงานของจิตที่เกิดทางตา
ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ เมื่อได้ศึกษาปริจเฉทนี้แล้ว จะทำให้รู้กระบวนการทำงาน
ของจิตทุกประเภท บุญ บาปไม่ได้เกิดที่ไหน เกิดที่วิถีจิตนี้เอง ก่อนที่จะเกิดจิตบุญหรือจิตบาป
มีจิตขณะหนึ่งเกิดก่อน คอยเปิดประตูให้เกิดจิตบุญหรือจิตบาป จิตดวงนี้เกี่ยวข้องกับการวางใจ
อย่างแยบคาย (โยนิโสมนสิการ) หรือการวางใจอย่างไม่แยบคาย (อโยนิโสมนสิการ) หากเราได้เข้าใจ
ก็จะมีประโยชน์ในการป้องกันมิให้จิตบาปเกิดขึ้นได้
ปริจเฉทที่ ๕ วิถีมุตตสังคหวิภาค แสดงถึงการทำงานของจิตขณะใกล้ตาย ขณะตาย
(จุติ) และขณะเกิดใหม่ (ปฏิสนธิ) กล่าวถึงเหตุแห่งการตาย การเกิดของสัตว์ในภพภูมิต่างๆ โดยแบ่ง
ได้ถึง ๓๑ ภพภูมิ (มนุษยภูมิเป็นเพียง ๑ ใน ๓๑ ภูมิ) ขณะเวลาใกล้จะตายภาวะจิตเป็นอย่างไร
ควรวางใจอย่างไรจึงจะไปเกิดในภพภูมิที่ดี พระพุทธองค์ทรงอธิบายไว้อย่างชัดเจนว่า ตายแล้วต้อง
เกิดทันที มิใช่ตายแล้ววิญญาณ (จิต) ต้องเร่ร่อนเพื่อไปหาที่เกิดใหม่ และยังได้อธิบายเรื่องของกรรม
ลำดับแห่งการให้ผลของกรรมไว้ อย่างละเอียดลึกซึ้งอีกด้วย
ปริจเฉทที่ ๖ รูปสังคหวิภาค เมื่อได้ศึกษาทำความเข้าใจเรื่องจิตและเจตสิก อันเป็น
นามธรรมมาแล้ว ในปริจเฉทที่ ๖ นี้พระอนุรุทธาจารย์ได้แสดงองค์ประกอบที่สำคัญอีกอย่างหนึ่ง
ของมนุษย์และสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย นั่นก็คือ เรื่องของรูป ร่างกาย (รูปธรรม) โดยแบ่งรายละเอียด
ออกเป็นรูปต่าง ๆ ได้ ๒๘ ชนิด และอธิบายถึงสมุฎฐาน (เหตุ) ในการเกิดรูปต่าง ๆ ไว้อย่างละเอียด


พิสดาร ในตอนท้ายได้ กล่าวถึงเรื่องพระนิพพานว่า มีสภาวะอย่างไรอันจะทำให้เข้าใจเรื่อง
ของพระนิพพาน ได้อย่างถูกต้องชัดเจน
ปริจเฉทที่ ๗ สมุจจยสังคหวิภาค เมื่อได้ศึกษาปรมัตถธรรม ๔ อันได้แก่ จิต เจตสิก รูป
นิพพาน มาจากปริจเฉทที่ ๑ ถึง ๖ แล้ว ในปริจเฉทนี้ จะแสดงธรรมที่เป็นฝ่ายกุศล ซึ่งให้ผล
เป็นความสุข และธรรมที่เป็นฝ่ายอกุศลซึ่งให้ผลเป็นความทุกข์ โดยสภาวะความเป็นจริงแล้วกุศลจิต
(จิตบุญ) และอกุศลจิต (จิตบาป) จะเกิดสลับสับเปลี่ยนกันอยู่ตลอดเวลา ส่วนจะเกิดจิตชนิดไหน
มากน้อยเพียงใดนั้น ย่อมขึ้นอยู่กับคุณธรรมและจริยธรรมของแต่ละบุคคล จึงทำให้ชีวิตตกอยู่ใน
วัฏฏทุกข์ไม่รู้จักจบจักสิ้น ในปริจเฉทที่ ๗ นี้ ได้แสดงธรรมที่ควรรู้ที่สำคัญ ๆ ได้แก่ อุปาทานขันธ์
(ขันธ์ที่ถูกอุปาทานยึดมั่นอย่างเหนียวแน่น) อายตนะ ๑๒ (สิ่งเชื่อมต่อเพื่อให้รู้อารมณ์ ) ธาตุ ๑๘
(ธรรมชาติที่ทรงไว้ซึ่งสภาพของตน) อริยสัจ ๔ (ความจริงของพระอริยะ ) และโพธิปักขิยธรรม
(ธรรมที่เกื้อกูลการตรัสรู้ ธรรมที่เกื้อหนุนแก่อริยมรรค) มี ๓๗ ประการ คือ สติปัฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ โพชฌงค์ ๗ และมรรคมีองค์ ๘
ปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค กล่าวถึง เรื่องปฏิจจสมุปปบาท (เหตุและผล
ที่ทำให้มีการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ) และปัจจัยสนับสนุน ๒๔ ปัจจัย ในตอนท้ายยังได้แสดง
ความหมายของบัญญัติธรรม ซึ่งเป็นธรรมที่ไม่ใช่เป็นความจริงแท้ แต่เป็นจริงตามสมมุติ (สมมุติสัจจะ
หรือสมมุติโวหาร) ตามกติกาของชาวโลก
ปริจเฉทที่ ๙ กัมมัฏฐานสังคหวิภาค กล่าวถึงความแตกต่างของสมถกรรมฐาน
และวิปัสสนากรรมฐาน เพื่อให้เห็นว่า สมถกรรมฐานหรือการทำสมาธินั้น เป็นการปฏิบัติเพื่อให้จิต
เกิดความสงบ และเกิดอภิญญา (เกิดอิทธิฤทธิ์ต่างๆ ) เท่านั้น ซึ่งไม่ใช่จุดหมายสูงสุด
ในพระพุทธศาสนา เพราะผลของการทำสมาธิหรือสมถกรรมฐานนั้นเป็นการข่มกิเลสไว้ชั่วขณะเท่านั้น
ไม่สามารถทำลายกิเลสได้ ถึงแม้จะเจริญสมถกรรมฐานถึงขั้นอรูปฌานจนได้เสวยสุขอยู่ในอรูปพรหม
ภูมิเป็นเวลาอันยาวนาน แต่ในที่สุดก็ต้องกลับมาเวียนว่ายตายเกิดไม่รู้จักจบจักสิ้น จุดมุ่งหมายสูงสุด
ของพระพุทธศาสนา คือ การเจริญวิปัสสนากรรมฐาน เพื่อให้เกิดปัญญารู้แจ้งในสภาวะธรรมชาติ
ตามความจริงว่า จิต เจตสิก และรูป ซึ่งเป็นองค์ประกอบของชีวิต ต่างก็มีการเกิดขึ้น-ตั้งอยู่-ดับไป-
เกิดขึ้น-ตั้งอยู่-ดับไป ต่อเนื่องกันไปอย่างรวดเร็วอยู่ตลอดเวลา เป็นสภาพที่ไม่เที่ยง ทนอยู่ในสภาพ
เดิมไม่ได้ ไม่ใช่ตัวตนอะไรของใคร ไม่มีใครเป็นเจ้าของ ไม่สามารถที่จะบังคับบัญชาได้ ว่างเปล่า
จากความเป็นตัวตน ปัญญาที่ประจักษ์แจ้งในสภาวธรรมชาติความเป็นจริงเช่นนี้ เมื่อมีกำลังแก่กล้า
ก็จะสามารถประหารกิเลสและเข้าถึงพระนิพพานได้ในที่สุด

[bookmark: _Toc94893864]๒.๒ สังสารวัฏที่ปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
สังสารวัฏ ตามที่ได้กำหนดไว้ในนิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัยนั้น หมายถึง การเวียนว่าย
ตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ ด้วยอำนาจกิเลส กรรม วิบาก หมุนเวียนอยู่เช่นนั้น ตราบเท่าที่ยังตัดกิเลส กรรม
วิบาก ไม่ได้ สอดคล้องทั้งทางตรงและทางอ้อมตามที่ปรากฏใน ๙ ปริจเฉท ของคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
โดยเฉพาะในปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค ประกอบด้วย ปฏิจจสมุปปบาท (เหตุและผลที่ทำให้มี
การเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ) และปัจจัยสนับสนุน ๒๔ ปัจจัย โดยมีรายละเอียด ดังนี้
ปฏิจจสมุปบาทนัย มีลักษณะเพียงแสดงอาการของ การเกิดขึ้นเพราะอาศัยเหตุ
(๑) สังขารทั้งหลายย่อมมีเพราะอวิชชาเป็นปัจจัย
(๒) วิญญาณย่อมมีเพราะสังขารเป็นปัจจัย
(๓) นามรูปย่อมมีเพราะวิญญาณเป็นปัจจัย
(๔) สฬายตนะย่อมมีเพราะนามรูปเป็นปัจจัย
(๕) ผัสสะย่อมมีเพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย
(๖) เวทนาย่อมมีเพราะผัสสะเป็นปัจจัย
(๗) ตัณหาย่อมมีเพราะเวทนาเป็นปัจจัย
(๘) อุปาทานย่อมมีเพราะตัณหาเป็นปัจจัย
(๙) ภพย่อมมีเพราะอุปาทานเป็นปัจจัย
(๑๐) ชาติย่อมมีเพราะภพเป็นปัจจัย
(๑๑) ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัสและอุปายาสย่อมมีเพราะชาติเป็นปัจจัย
ความเกิดขึ้นแห่งกองทุกข์ทั้งมวลนี้ ย่อมมีด้วยประการอย่างนี้
ปฏิจจสมุปบาทนัยนั้น ประกอบด้วย กาล ๓ องค์ ๑๒ ส่วน ๒๐ เชื่อมต่อเป็น การ ๔
วัฏฏะ ๓ และมูล ๒
กาล ๓ ประกอบด้วย อดีตกาล (อวิชชา และสังขาร) ปัจจุบันกาล (ธรรม ๘ อย่าง) และ
อนาคตกาล (ชาติ ชรา และมรณะ)

องค์ ๑๒ ประกอบด้วย อวิชชา สังขาร วิญญาณ นามรูป สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา
อุปาทาน ภพ ชาติ และชรามรณะ
ส่วน ๒๐ ประกอบด้วย เหตุในอดีต ๕ เหตุในปัจจุบัน ๕ ผลในปัจจุบัน ๕ และผลอนาคต ๕
วัฏฏะ ๓ ประกอบด้วย กิเลสวัฏ (อวิชชา ตัณหา และอุปาทาน) กรรมวัฏ (กรรมภพ
และสังขาร) และ วิปากวัฏ (อุปปัตติภพ และธรรม)
มูล ๒ ประกอบด้วย อวิชชา และตัณหา
ปัฏฐานนัย (ปัจจัยสนับสนุน ๒๔ ปัจจัย) แสดงการตั้งอยู่แห่งปัจจัยเฉพาะ ประกอบด้วย
(๑) เหตุปัจจัย (ปัจจัยที่เป็นเหตุ)
(๒) อารัมมณปัจจัย (ปัจจัย ที่เป็นอารมณ์)
(๓) อธิปติปัจจัย (ปัจจัยที่เป็นอธิบดี)
(๔) อนันตรปัจจัย (ปัจจัยที่ทำให้เกิดธรรม ต่อเนื่องไป)
(๕) สมนันตรปัจจัย (ปัจจัยที่ทำให้เกิดธรรมต่อเนื่องไปด้วยดี)
(๖) สหชาตปัจจัย (ปัจจัย ที่เกิดร่วมกัน)
(๗) อัญญมัญญปัจจัย (ปัจจัยของกันและกัน)
(๘) นิสสยปัจจัย (ปัจจัยเป็นที่อาศัย)
(๙) อุปนิสสยปัจจัย (ปัจจัยเป็นที่อาศัยซึ่งมีกําลัง)
(๑๐) ปุเรชาตปัจจัย (ปัจจัยที่เกิดขึ้นก่อน)
(๑๑) ปัจฉาชาตปัจจัย (ปัจจัยที่เกิดภายหลัง)
(๑๒) อาเสวนปัจจัย (ปัจจัยที่ซ่องเสพอยู่เนือง ๆ)
(๑๓) กรรมปัจจัย (ปัจจัยที่เป็นกรรม)
(๑๔) วิปากปัจจัย (ปัจจัยที่เป็นวิบาก)
(๑๕) อาหารปัจจัย (ปัจจัยที่เป็นอาหาร)
(๑๖) อินทริยปัจจัย (ปัจจัยที่เป็นอินทรีย์)

(๑๗) ฌานปัจจัย (ปัจจัยที่เป็นฌาน)
(๑๘) มรรคปัจจัย (ปัจจัยที่เป็นมรรค)
(๑๙) สัมปยุตตปัจจัย (ปัจจัยที่มาประกอบ)
(๒๐) วิปปยุตตปัจจัย (ปัจจัยที่มิได้มาประกอบ)
(๒๑) อัตถุปัจจัย (ปัจจัยที่มีอยู่)
(๒๒) นัตถิปัจจัย (ปัจจัยที่ไม่มี)
(๒๓) วิคตปัจจัย (ปัจจัยที่ปราศจาก)
(๒๔) อวิคตปัจจัย (ปัจจัยที่ไม่ปราศจาก)[footnoteRef:37] [37:  พระอนุรุทธาจารย์, อภิธัมมัตถสังคหะและปรมัตถทีปนี, แปลโดย พระคันธสาราภิวงศ์, พิมพ์ครั้ง
ที่ ๓, (กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูนสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๕๒), หน้า ๙๕-๙๘.] 

สรุปได้ว่า สังสารวัฏ คือ การเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ ด้วยอำนาจกิเลส กรรม วิบาก
หมุนเวียนอยู่เช่นนั้น ตราบเท่าที่ยังตัดกิเลส กรรม วิบาก ไม่ได้ สอดคล้องทั้งนัยตรงและนัยอ้อมกับคัมภีร์
อภิธัมมัตถสังคหะทั้ง ๙ ปริเฉท โดยเฉพาะในปริเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค ประกอบด้วย
ปฏิจจสมุปปบาท อธิบายถึงเหตุและผลของการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ และปัจจัยสนับสนุน
๒๔ ปัจจัย


[bookmark: _Toc1071709][bookmark: _Toc94893873]บทที่ ๓

สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง

[bookmark: _Toc94893875]การวิจัยเรื่อง “การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ”
ผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าในประเด็นสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง และนำเสนอเนื้อหาตามลำดับ
ดังต่อไปนี้
๓.๑ ความเป็นมาและความสำคัญของไตรภูมิพระร่วง
๓.๒ คัมภีร์ที่มีอิทธิพลต่อไตรภูมิพระร่วง
๓.๓ แนวคิดเรื่องสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง
๓.๑ ความเป็นมาและความสำคัญของไตรภูมิพระร่วง
หนังสือไตรภูมิพระร่วง เป็นหนังสือแสดงแนวคิดและหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา
นิพนธ์ขึ้นในสมัยกรุงสุโขทัยได้รับการสืบทอดมาจนถึงปัจจุบัน เป็นวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา
ที่มีอิทธิพลต่อคนไทยมาก เดิมเรียกว่า “ไตรภูมิกถา” ภายหลังเปลี่ยนชื่อเป็น “ไตรภูมิพระร่วง”[footnoteRef:38]
เพื่อเฉลิมพระเกียรติผู้นิพนธ์ คือ พญาลิไทย แห่งกรุงสุโขทัย ซึ่งแสดงให้เห็นถึงพระอัจฉริยภาพ
ด้านพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะอย่างยิ่งพระอัจฉริยภาพด้านภาษาบาลีที่ใช้ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ได้ทรงนิพนธ์คัมภีร์ไตรภูมิพระร่วงเป็นภาษาไทย มีการระบุคัมภีร์บาลีที่มา
ของแต่ละเรื่อง และการดําเนินเรื่องมีการยกภาษาบาลีอรัมภบทไปตลอดตั้งแต่ต้นจนจบ[footnoteRef:39] [38:  ตามพระมติของสมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดํารงราชานุภาพ.]  [39:  พระเฉลิมชาติ ชาติวโร (อินธะรงค์), “ศึกษาวิเคราะห์การพัฒนาการของการศึกษาคณะสงฆ์ไทย”,
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๑),
หน้า ๒๑.] 

ไตรภูมิพระร่วงได้รับการเผยแพร่มาแต่โบราณ มีการเขียนเป็นรูปภาพไว้ตามฝาผนัง
ของพุทธสถานหลายแห่ง และเขียนจําลองไว้ในห้องสมุด ต้นฉบับที่จัดพิมพ์เป็นเล่มหนังสือ ได้มาจาก
จังหวัดเพชรบุรี เป็นฉบับภาษาใบลานจํานวน ๑๐ ผูก จารด้วยอักษรขอมในสมัยพระเจ้ากรุงธนบุรี

เป็นฉบับที่พระมหาช่วย วัดปากน้ำ (วัดกลางวรวิหาร) จังหวัดสมุทรปราการได้ต้นฉบับมาจากจังหวัด
เพชรบุรี จารลงบนใบลานเสร็จเมื่อเวลาบ่าย ๓ โมงเศษ ปีจอ พุทธศักราช ๒๓๒๑ รวมเวลาจาร
๙ เดือน ๒๖ วัน หอพระสมุดวชิรญาณได้ถอดความออกเป็นภาษาไทย โดยมิได้แก้ไข ถ้อยคําให้ผิดไป
จากต้นฉบับเดิม จัดพิมพ์เป็นเล่มหนังสือแพร่หลายเป็นลําดับมา จนถึงปัจจุบันกองวรรณกรรม
และประวัติศาสตร์ กรมศิลปากร ได้จัดพิมพ์เป็นวรรณกรรมสุโขทัยจัดพิมพ์ครั้งที่ ๒ พ.ศ. ๒๕๓๙
พ.ศ. ๒๕๒๖ มีการประชุมคณะผู้เชี่ยวชาญ ณ กรุงจาร์กาต้า ประเทศ อินโดนีเซีย มีมติให้
คณะทํางานของแต่ละประเทศเลือกงานวรรณกรรม จัดพิมพ์เผยแผ่เป็นภาษาประจําชาติหรือแปล
เป็นภาษาต่างประเทศ คณะทํางานโครงการวรรณกรรมอาเซียนหอสมุดแห่งชาติ กรมศิลปากร
ประเทศไทย ได้เสนออนุมัติเรียบเรียงถอดความวรรณกรรมไตรภูมิกถา จัดพิมพ์เผยแพร่ ใช้ชื่อว่า
ไตรภูมิกถา ฉบับถอดความ เป็นไตรภูมิกถา ฉบับภาษาร่วมสมัย
พ.ศ. ๒๕๔๒ คณะกรรมการฝ่ายประมวลเอกสารและจดหมายเหตุในคณะอํานวยการ
จัดงานเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ได้จัดพิมพ์หนังสือสมุดภาพไตรภูมิฉบับ
กรุงศรีอยุธยา ฉบับกรุงธนบุรี จํานวน ๒ เล่ม คือ เล่ม ๑-๒ เป็นหนังสือขนาดใหญ่พิมพ์ภาพ
ไตรภูมิสวยงามมีคําบรรยายประกอบ
พ.ศ.๒๕๔๕ คณะกรรมการราชบัณฑิตยสถานได้นําต้นฉบับไตรภูมิกถา พระราชนิพนธ์
พระมหาธรรมราชาที่ ๑ พญาลิไทย ฉบับตรวจชําระใหม่ที่กรมศิลปากรจัดพิมพ์ พ.ศ. ๒๕๒๖
และไตรภูมิพระร่วง ฉบับที่พระมหาช่วย จารในสมัยต้นรัชกาลสมเด็จพระเจ้ากรุงธนบุรี พ.ศ. ๒๓๒๑
และไตรภูมิพระร่วง ความเก่า ฉบับที่พระมหาจันทร์ จารในรัชกาลที่ ๑ พ.ศ. ๒๓๓๐ (ฉบับอัดสําเนา)
ตรวจสอบชําระจัดพิมพ์เป็นไตรภูมิกถาฉบับราชบัณฑิตยสถาน โดยใช้ชื่อปกว่า พจนานุกรมศัพท์
วรรณคดีไทย สมัยสุโขทัย ไตรภูมิกถา จัดพิมพ์เผยแผ่[footnoteRef:40] [40:  พระครูวิจิตรธรรมาทร (เรียน ติสฺสวํโส), “การวิเคราะห์แนวคิดภพภูมิในพระไตรปิฎกที่ปรากฏใน
ไตรภูมิพระร่วง”, ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, ๒๕๖๑), หน้า ๗๙.] 

หากวิเคราะห์เนื้อหาของไตรภูมิพระร่วง พบว่าจุดมุ่งหมายของไตรภูมิพระร่วง คือ สอนให้
คนเว้นชั่ว ทําดี รู้กฎความเป็นจริงของสรรพสิ่งและชีวิต (ไตรลักษณ์) เพื่อความล่วงพ้นจากสังสารวัฏ
และเข้าถึงพระนิพพาน อันเป็นแก่นและจุดมุ่งหมายสูงสุดตามทรรศนะในพระพุทธศาสนา
สำหรับจุดมุ่งหมายในการนิพนธ์ของพญาลิไทยนั้นอาจมี ๓ ประการ ได้แก่ (๑) เพื่อให้มีเนื้อความ

พระอภิธรรม (๒) เพื่อเทศนาโปรดพระราชมารดา และ (๓) เพื่อความเจริญรุ่งเรืองของพระอภิธรรม
ตามที่ปรากฏในหนังสือไตรภูมิพระร่วงว่า
“...แลเจ้าพญาลิไทยได้เสวยราชสัมปัตติในเมือง ศรีสัชชนาลัยอยู่ได้ ๖ ปี เข้าจึงได้สร้าง
ไตรภูมิกถานี้มูนใส่เพื่อใดสิ้น? ใส่เพื่อมีอรรถพระอภิธรรมแลจะใคร่เทศนาแก่พระมารดาท่าน
อันหนึ่งเพื่อจําเริญพระอภิธรรม...”[footnoteRef:41] [41:  สนิท ตั้งทวี, วรรณคดีและวรรณกรรมศาสนา, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕๒๗),
หน้า ๑๐๓.] 

เป็นที่น่าสังเกตว่า ถ้าได้อ่านไตรภูมิ ตั้งแต่ต้นจนจบแล้ว ก็จะพบว่าผู้นิพนธ์จะกล่าวถึง
สวรรค์ พรหมโลก อย่างมากมาย แทนที่จะเน้นให้เห็นถึงความสุขและความรื่นเริงในสรรค์หรือ
พรหมโลก แต่กลับแสดงให้ถึงความทุกข์ ซึ่งสอดคล้องกับหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา
ชีวิตทุกชีวิตไม่ว่าจะเป็นสัตว์เดรัจฉาน เทวดา พระอินทร์ พรหม ก็เป็นทุกข์ด้วยกันทั้งสิ้น เพราะยัง
ไม่พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดที่เรียกว่า “สังสารวัฏ”
ผู้นิพนธ์ เรื่อง ไตรภูมิกถา หรือ ไตรภูมิพระร่วง คือ พญาลิไทย เป็นพระมหากษัตริย์ องค์ที่ ๕
แห่งราชวงศ์สุโขทัย เป็นพระราชโอรสของพญาเลอไทย เป็นพระราชนัดดาของพ่อขุนรามคำแหงมหาราช
ทรงครองราชย์ระหว่าง พ.ศ. ๑๘๙๐–๑๙๑๙ มีพระนามเต็มว่า พระเจ้าศรีสุริยพงศรามมหาราชาธิราช
หรือพระมหาธรรมราชาที่ ๑[footnoteRef:42] ทรงเป็นทั้งปราชญ์และนักปกครอง มีพระราชประวัติงดงามยิ่งตามหลักฐาน
เท่าที่พบเป็นสังเขป ดังนี้ [42:  คณะทํางานโครงการวรรณกรรมอาเซียน, ไตรภูมิกถา ฉบับถอดความ, (กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์
การพิมพ,์ ๒๕๒๘), หน้า ๑๗.] 

(๑) เชี่ยวชาญด้านพระพุทธศาสนา รอบรู้แตกฉานในพระไตรปิฎก อรรถกถาฎีกา อนุฎีกา
และปกรณวิเสสต่าง ๆ โดยทรงพระอุตสาหะศึกษาจากพระสงฆ์ผู้เชี่ยวชาญพระไตรปิฎกในยุคนั้น เช่น
พระมหาเถรมุนีวงศ์ พระอโนมทัสสีเถระเจ้า พระเถรธรรมปาลเจ้า พระมหาเถรสิทธัตถเจ้า
พระเถรพุทธพงศ์เจ้า พระมหาเถรปัญญานันทเจ้า และพระมหาเถรพุทธโฆษาจารย์แห่งเมืองหริภุญไชย
รวมทั้งได้ศึกษาศิลปวิทยาการในสํานักราชบัณฑิต ๒ แห่ง คือ อุปเสนราชบัณฑิต และอทรายราชบัณฑิต
(๒) อุปถัมภ์การศึกษาพระพุทธศาสนาและศิลปศาสตร์ต่างๆ โดยทรงดําเนินการให้พระสงฆ์
สั่งสอนเล่าเรียนพระธรรมวินัย ศึกษาพระไตรปิฎกและให้พราหมณ์สั่งสอนเล่าเรียนศิลปะศาสตร์
สาขาต่าง ๆ ในบริเวณพระมหาปราสาท


(๓) ส่งราชบุรุษไปรับพระบรมธาตุมาจากลังการทวีป (ประเทศลังกา) แล้วทรงสร้าง
พระมหาธาตุหรือมหาเจดีย์บรรจุพระบรมธาตุไว้ที่เมืองนครชุม (ปัจจุบันเป็นเมืองเก่าอยู่หลังเมือง
กำแพงเพชร) เมื่อปีระกา พ.ศ. ๑๙๐๐
(๔) ส่งราชบัณฑิตไปอาราธนาพระมหาสวามีสังฆราชจากเมืองลังกา มาอยู่ที่วัดป่ามะม่วง
(อัมพวนาราม) เมื่อปีฉลู พ.ศ. ๑๙๐๔
(๕) บรรพชาสามเณรและอุปสมบทเป็นพระภิกษุในพระบวรพุทธศาสนา ณ วัดป่ามะม่วง
โดยมีพระมหาสวามีสังฆราชเป็นพระอุปัชฌายะ เมื่อ พ.ศ. ๑๙๐๕ นับเป็น พระมหากษัตริย์ไทย
พระองค์แรกที่ได้ทรงผนวชเป็นพระภิกษุตามที่ปรากฏในประวัติศาสตร์ของชาติไทย
(๖) เชี่ยวชาญในโหราศาสตร์ สามารถถอน ยก ลบปีเดือนได้ รอบรู้ในดาราศาสตร์อาจคำนวณ
การโคจรของดวงดาว และกําหนดจันทรคราส และสุริยคราสได้ถูกต้อง
(๗) เชี่ยวชาญไสยศาสตร์ทรงบัญญัติคัมภีร์ศาสตราคมเป็นปฐมธรรมเนียมสืบต่อกันมา
(๘) สร้างปราสาทราชมณเฑียร ก่ออิฐถือปูนขึ้นอย่างมั่นคงสวยสดงดงาม
(๙) ให้ขุดคลองและทำถนน จากเมืองสุโขทัยไปยังเมืองศรีสัชนาลัยและเมืองน้อยใหญ่
เป็นการพระราชกุศลสนองพระคุณพระราชบิดา ในปัจจุบัน เรียกว่า ทางพระร่วง ตั้งแต่เมืองกำแพงเพชร
ถึงเมืองสุโขทัยและเมืองสวรรคโลก
(๑๐) ปกครองบ้านเมืองโดยอาศัยธรรมานุภาพ ปกครองไพร่ฟ้าประชาชนให้มีความร่มเย็น
เป็นสุข ไม่มีข้าศึกอริราชศัตรูมาเบียดเบียน และไม่มีทาสในเมืองสุโขทัย
(๑๑) สร้างศิลาจารึกไว้หลายหลักทั้งภาษาไทย ภาษามคธ และภาษาขอม (จารึกสุโขทัย
หลักที่ ๒ ถึง หลักที่ ๑๐) ซึ่งศิลาจารึกเหล่านี้ได้เป็นหลักฐานสําคัญยิ่งอย่างหนึ่งทางประวัติศาสตร์
ของชาติไทย
(๑๒) นิพนธ์ไตรภูมิกถา หรือ ไตรภูมิพระร่วงอันนับเป็นวรรณคดีเล่มแรกของไทย
น่าจะมีอิทธิพลยิ่งในการเผยแผ่ธรรมานุภาพและเผยแผ่พระพุทธศาสนา อันเป็นผลให้อาณาจักร
สุโขทัยมีความมั่นคงและสงบสุข[footnoteRef:43] [43:  พญาลิไทย, ไตรภูมิกถา หรือ ไตรภูมิพระร่วง, หน้า ๗ – ๑๐.] 

พญาลิไทย นิพนธ์ไตรภูมิพระร่วง ขึ้นเมื่อไร ยังไม่เป็นที่ยุติ ศิลาจารึกหลักที่ ๔ (จารึก
ป่ามะม่วง ภาษาขอม) ด้านที่ ๑ ตั้งแต่ บรรทัดที่ ๑ ถึงที่ ๙ มีข้อความว่า
“...มหาศักราช ๑๒๖๙ ศกกุน พระบาทกมรเดงอัญฦาไทยราช เป็นพระราชนัดดา
ของพระกรมเดงอญศรีรามราช เสด็จนําพลพยุหเสนาทั้งหลายออกจากเมืองศรีสัชนาไลย มารีบตกแต่งพล
โยธา... นอกพระวิไสย ณ วันศุกร์ ขึ้น ๕ ค่ำ เดือน ๗ เมื่อเสด็จถึงมีพระบัญฑูรให้พลเสนาทั้งหลาย
ล้อมประตู (เอา) ขวานประหาร ศัตรูทั้งหลาย บัดนั้น จึงเสด็จพระราชดำเนินเข้าเสวยราชย์
ไอศวรรยาธิปัตยในเมืองสุโขทัยแทนพระบิดา...”
จากหลักฐานในศิลาจารึกป่ามะม่วงดังกล่าวข้างต้น แสดงให้เห็นว่า พญาลิไทยได้ครองราช
สมบัติเมืองสุโขทัย เมื่อปีกุนมหาศักราช ๑๒๖๙ ในศิลาจารึกหลักเดียวกันนี้ ด้านที่ ๒ มีข้อความว่า
“...เสวยราชสมบัติในเมืองศรีสัชนาไลยสุโขทัยได้ ๒๒ ปี ลุมหาศักราช ๑๒๘๓ ศกฉลู...”
ตามหลักฐานด้านที่ ๒ บรรทัดที่ ๑๐-๑๒ ของศิลาจารึกป่ามะม่วงดังกล่าวข้างต้น แสดงว่า
ตั้งแต่พญาลิไทยเป็นพระมหาอุปราช ครองเมืองศรีสัชนาลัยมาถึงปีฉลู มหาศักราช ๑๒๘๓ นั้น เป็นเวลา
๒๒ ปี (พ.ศ. ๑๙๐๔ – พ.ศ. ๑๘๘๒) ไม่น่าจะหมายถึง ตั้งแต่การครองราชย์สมบัติแทนพระราชบิดา
เพราะถ้านับตั้งแต่การครองราชย์สมบัติเมืองสุโขทัยถึงปีฉลู มหาศักราช ๑๒๘๓ (พ.ศ. ๑๙๐๔) นั้น
จะมีห่างกันเพียง ๑๔ ปี (พ.ศ. ๑๙๐๔ – พ.ศ. ๑๘๙๐) จากข้อมูลที่กล่าวมาสามารถสรุปได้ว่า พญาลิไทย
ได้รับสถาปนาเป็นพระมหาอุปราช เมื่อปีเถาะมหาศักราช ๑๒๖๑ (พ.ศ. ๑๘๘๒ หรือ จ.ศ. ๗๐๓) หลังจาก
นั้นอีก ๖ ปี จะเป็นปีระกา มหาศักราช ๑๒๖๗ (พ.ศ. ๑๘๘๘ หรือ จ.ศ. ๗๐๗) จะเป็นปีที่ทรงนิพนธ์
ไตรภูมิพระร่วง มีระบุไว้ในบานแพนกและตอนท้ายของเรื่องว่า
“...แล พญาเล ไทยได้เสวยราชสมบัติในเมืองสัชนาลัยอยู่ได้ ๖ เข้า จึงได้สร้างไตรภูมิกถานี้
เมื่อได้กินเมือง ศรีสัชนาลัยอยู่ได้ ๖ เข้าจิงใส่...”
ข้อความนี้น่าจะหมายความว่า นับแต่พญาลิไทยได้รับสถาปนาเป็นพระมหาอุปราชครอง
เมืองศรีสัชนาลัยมาเป็นเวลา ๖ ปี จึงได้แต่งไตรภูมิกถา เพราะนับตั้งแต่นั้น ต่อมาอีก ๖ ปีก็จะเป็นปีระกา
ตรงตามที่ท่านบอกไว้ ต่อมาอีก ๖ ปี ก็จะเป็นปีมะเส็ง ด้วยเหตุนี้ไตรภูมิกถานี้จึงน่าจะได้แต่งในปีระกา
มหาศักราช ๑๒๖๗ (พ.ศ. ๑๘๘๘ หรือ จ.ศ. ๗๐๗) แต่ศักราชที่แต่งเรื่องนี้ที่ลงไว้ คือ “ศักราชได้ ๒๓”
นั้น น่าจะหมายถึง จุลศักราชใหม่ (ศักราชที่พระร่วงเจ้าแห่งกรุงสุโขทัยลบศักราชแล้วตั้งขึ้นใหม่)
สมเด็จพระบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ ทรงสันนิษฐานไว้ว่า
“...ที่พงศาวดารเหนือว่า พระร่วงลงศักราชจะเป็นพระร่วงลิไทยพระองค์นี้ดอกกระมัง
ศักราชที่ลงไว้ในหนังสือไตรภูมิพระร่วง ว่า แต่งเมื่อปีระกา ศักราช ๒๓ ปี ดูเป็นพยานอยู่ พระเจ้าแผ่นดิน
สุโขทัยพระองค์อื่นไม่ได้ยินกล่าวว่า ลบศักราชเลย...”

จุลศักราชใหม่นี้น่าจะตั้งเมื่อปีกุน พ.ศ. ๑๘๖๖ ได้พบเค้าเงื่อนกล่าวไว้ในเรื่อง นางนพมาศ
ตอนหนึ่งว่า
“...ครั้นเพลารุ่งเช้าเป็นวันศุกร์ เดือน ๑๒ ขึ้น ๑๐ ค่ำ จุลศักราช ๖ ปีมะโรงฉ ศก...
ข้าน้อยมีอายุนับตามปีได้ ๑๗ ปี ตามเดือนได้ ๑๕ ปี กับ ๘ เดือน ๒๔ วัน...”
จุลศักราช ๖ ที่ลงไว้นี้ ถ้าเป็นศักราชเก่าซึ่งตั้งขึ้นเมื่อปีกุน พ.ศ. ๑๑๘๒ แล้ว จ.ศ.๖ นั้น
ก็จะตรงกับ ปีมะโรง พ.ศ. ๑๑๘๗ อันเป็นเวลาช้านาน ก่อนตั้งกรุงสุโขทัยเสียอีก จึงไม่อยู่ในฐานะ
จะเป็นไปได้ แต่ถ้าเป็นจุลศักราชใหม่ ก็จะเป็นปีมะโรง พ.ศ. ๑๘๖๗ อันเป็นรัชสมัยพญาเลอไทย
แห่งกรุงสุโขทัย และถ้านับแต่ปีที่ตั้งจุลศักราชใหม่ (พ.ศ. ๑๘๖๖) มาถึงจุลศักราช ๒๓ ก็จะเป็นปีระกา
ซึ่งตรงกับศกและปีที่ลงไว้ในไตรภูมิกถา และตรงกับ พ.ศ. ๑๘๘๘ ดังกล่าวแล้ว ด้วยเหตุนี้ ศักราช ๒๓
นั้นจึงน่าจะเป็นจุลศักราชใหม่
ศักราชที่บอกให้ทราบว่าพญาลิไทยได้รับการสถาปนาเป็นพระมหาอุปราช “กินเมือง
ศรีสัชนาลัย” (มหาศักราช ๑๒๖๑) และระยะเวลาตั้งแต่นั้นมาถึงปีที่แต่งไตรภูมิกถา (เวลา ๖ ปี)
ก็ยังมีหลักฐานยืนยันอยู่ จึงน่าจะถือเป็นยุติได้ว่า ไตรภูมิกถานี้ แต่งขึ้นเมื่อปีระกาจุล ศักราชใหม่ได้
๒๓ หรือ มหาศักราช ๑๒๖๗ จุลศักราช (เก่า) ๗๐๗ พ.ศ. ๑๘๘๘ อันเป็นระยะเวลาที่ พญาลิไทย
ดํารงพระเกียรติยศเป็นพระมหาอุปราชา
พญาลิไทย หรือ พระมหาธรรมราชาที่ ๑ ทรงเป็นกษัตริย์ นักปราชญ์และนักปกครอง
มีพระปรีชาสามารถ บําเพ็ญพระราชกรณียกิจ และพระราชจริยาวัตรเป็นประโยชน์ไพศาล
ทั้งฝ่ายอาณาจักรและพุทธจักร (พ.ศ. ๑๘๙๐– ๑๙๑๙) มีพระราชประวัติงดงามหลายประการ
สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยา ดํารงราชานุภาพ ทรงสรุปลักษณะการปกครองของพญาลิไทย
ไว้อย่างน่าสนใจยิ่งว่า
“...ว่าโดยย่อควรเข้าใจได้ว่า พระเจ้าขุนรามคําแหงทรงบําเพ็ญจักรวรรดิวัตรแผ่
พระราชอาณาจักร และพระราชอํานาจด้วยการรบพุ่งปราบปรามราชศัตรูฉันใด พระมหาธรรมราชาลิไทย
ก็ทรงบำเพ็ญในทางที่จะเป็นธรรมราชา คือ ปกครองพระราชอาณาจักร หมายด้วยธรรมานุภาพ
เป็นสำคัญฉันนั้น...”[footnoteRef:44] [44:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๔ – ๑๕. ] 



๓.๒ คัมภีร์ที่มีอิทธิพลต่อไตรภูมิพระร่วง
พญาลิไทย ทรงมีความเชี่ยวชาญด้านพระพุทธศาสนา รอบรู้แตกฉานในพระไตรปิฎก
อรรถกถาฎีกา อนุฎีกาและปกรณ์พิเศษต่าง ๆ โดยศึกษาจากพระสงฆ์ผู้เชี่ยวชาญพระไตรปิฎกในยุคนั้น
ดังนั้นคัมภีร์ที่มีอิทธิพลต่อไตรภูมิพระร่วง จึงเป็นคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา โดยมีคัมภีร์ที่สำคัญ ดังนี้
คัมภีร์พระไตรปิฎก เป็นคัมภีร์ที่รวบรวมพระธรรมคําสั่งสอนของพระบรมศาสดา
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า เรียกตามภาษามคธว่า เตปิฎก ประกอบด้วย ๓ ปิฎก ประกอบด้วย พระวินัยปิฎก
พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎก พระไตรปิฎกเป็นคัมภีร์ทางพุทธศาสนาที่เก่าแก่ที่สุดและสำคัญ
ที่สุดในพระพุทธศาสนา ในอดีตพระสงฆ์จะจดจำพระพุทธวจนะสืบต่อกันมาเรียกว่า “มุขปาฐะ” จนถึง
พ.ศ. ๔๕๐ จึงมีการทำสังคายนาพระธรรมวินัย ครั้งที่ ๔ ซึ่งได้มีการจารึกพระพุทธวจนะเป็นลายลักษณ์
อักษรในใบลาน และสืบทอดกันมา อายุของคัมภีร์ไม่น้อยกว่า ๒,๓๐๐ ปี[footnoteRef:45] คัมภีร์ที่กล่าวถึงในไตรภูมิ
พระร่วง ซึ่งมีที่มาจากพระไตรปิฎก ได้แก่ พระธรรมบท (นิยะดาเหล่าสุนทร สันนิษฐานว่า พระธรรมบท
ที่อ้างไว้ในไตรภูมิพระร่วง น่าจะเป็นอรรถกถาธรรมบท หรือที่เรียกว่า พระธัมมปทัฎฐกถา เนื่องจาก
พระธรรมบท เป็นคาถาล้วน ๆ แต่พระธัมมปทัฎฐกถาเป็นการผูกเรื่องขึ้นเพื่อให้ความในคาถาชัดเจนขึ้น)[footnoteRef:46]
พระพุทธวงศ์[footnoteRef:47] พระจริยาปิฎก[footnoteRef:48] พระมหานิทาน[footnoteRef:49] และพระปาเลยยะ[footnoteRef:50] [45:  คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วรรณคดีบาลี, (กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒), หน้า ๒๔-๒๕.]  [46:  นิยดา เหล่าสุนทร, ไตรภูมิพระร่วงการศึกษาที่มา, พิมพ์ครั้งที่ ๒, กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
แม่คำผาง, ๒๕๓๘, หน้า ๑๒๗.]  [47:  อ้างแล้ว.]  [48:  อ้างแล้ว.]  [49:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๓๓.]  [50:  สมพงษ์ ปรีชาจินดาวุฒิ, “การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องโลกุปปัตติ”, วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหา
บัณฑิต, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย), ๒๕๒๘, หน้า ๙๗. และ นิยดา เหล่าสุนทร,
ไตรภูมิพระร่วงการศึกษาที่มา, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แม่คำผาง, ๒๕๓๘), หน้า ๑๑๗.] 

อรรถกถา เป็นคัมภีร์อธิบายความพระไตรปิฎก มีกำเนิดที่มาทั้งจากที่พระบรมศาสดา
สัมมาสัมพุทธเจ้าอธิบายไว้เอง หรือพระสาวก อธิบายไว้ ได้รับการสืบทอดต่อมาคู่กับพระไตรปิฎก
เป็นคัมภีร์สำคัญลำดับที่ ๒ รองจากพระไตรปิฎก[footnoteRef:51] อรรถกถาที่ไตรภูมิพระร่วงอ้างถึง มีดังนี้ ได้แก่
 [51:  คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วรรรคดีบาลี, หน้า ๔๘.] 

พระอรรถกถาฎีกาพระวินัย[footnoteRef:52] พระอรรถกถาพระจตุราคม[footnoteRef:53] พระสุมังคลวิลาสินี[footnoteRef:54]
พระสมันตปาสาทิกา[footnoteRef:55] พระปปัญจสูทนี[footnoteRef:56] พระมโนรถปูรณี[footnoteRef:57] พระมธุรัตนปูรณีวิลาสินี[footnoteRef:58]
พระธรรมชาตก[footnoteRef:59] พระวิสุทธิมรรค[footnoteRef:60] อรรถกถาฎีกา พระอภิธรรมาวตาร[footnoteRef:61] พระอภิธรรมสังคหะ[footnoteRef:62]
และพระสารัตถปกาสิน[footnoteRef:63] [52:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๘๗.]  [53:  ท้ายเรื่องไตรภูมิพระร่วง เรียกว่า อัฏฐกถาฏีกาพระจตุลมรรค.]  [54:  ท้ายเรื่องไตรภูมิพระร่วง เรียกว่า พระมังคลวิลาสนี.]  [55:  ท้ายเรื่องไตรภูมิพระร่วง เรียกว่า พระสเปนปาสาทิกา.]  [56:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕๓-๕๔.]  [57:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕๖-๕๗.]  [58:  ท้ายเรื่องไตรภูมิพระร่วง เรียกว่า พระธัมมรัตถวิลาสินี.]  [59:  ท้ายเรื่องไตรภูมิพระร่วง เรียกว่า พระธาเตการตกถา.]  [60:  อ้างแล้ว.]  [61:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๘๖-๑๘๗]  [62:  ท้ายเรื่องไตรภูมิพระร่วง เรียกว่า พระอภิธัมมัตถสังเคราะห์.]  [63:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๘๐.] 

ฎีกา เป็นคัมภีร์อธิบายเนื้อความของอรรถกถาให้เข้าใจง่าย เกิดขึ้นภายหลังคัมภีร์อรรถกถา
เป็นคัมภีร์หนึ่งที่เป็นคู่มือหรือกุญแจในการศึกษาหลักธรรม คําสอนของพระพุทธเจ้า[footnoteRef:64] ฎีกาเป็นคัมภีร์
สำคัญลำดับที่ ๓ ฎีกาที่อ้างอิงในไตรภูมิพระร่วง ได้แก่ พระสารัตถทีปนี[footnoteRef:65] และพระสินาโรถปกาสินี[footnoteRef:66] [64:  อ้างแล้ว.]  [65:  อ้างแล้ว.]  [66:  นิยะดา เหล่าสุนทร, ไตรภูมิพระร่วงการศึกษาที่มา, หน้า ๑๘๐.] 

อนุฎีกา เป็นฎีกาใหม่ที่แต่งเพิ่มเติมขึ้นภายหลังเพื่ออธิบายเนื้อความ ในคัมภีร์ฎีกาให้มี
ความชัดเจนยิ่งขึ้น[footnoteRef:67] เป็นคัมภีร์สําคัญลําดับที่ ๔ อนุฎีกาที่ได้รับการอ้างอิงในไตรภูมิพระร่วง ได้แก่
พระลักษณาภิธรรม[footnoteRef:68] [67:  อ้างแล้ว.]  [68:  ท้ายเรื่องไตรภูมิพระร่วง เรียกว่า พระลีนมารถปกาสินี.] 

ปกรณ์วิเสส เป็นคัมภีร์หรือหนังสือที่พิเศษ หรือแตกต่างไปจากคัมภีร์ทั้งหลายที่มีอยู่เดิม
ที่ไม่ได้แต่งอธิบายธรรมะตามคัมภีร์ใดคัมภีร์หนึ่งโดยเฉพาะ แต่เป็นคัมภีร์ที่แต่งขึ้นเพื่อแสดง

ความคิดเห็นอันเป็นภูมิรู้หรือภูมิธรรม มุ่งอธิบายหัวข้อธรรมหรือเกร็ดความรู้ต่าง ๆ ตลอดจนประวัติ
และตํานาน โดยศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากคัมภีร์ต่าง ๆ ตามเนื้อหาที่กําหนด[footnoteRef:69] ไตรภูมิพระร่วง
กล่าวถึงปกรณ์วิเสส ได้แก่ พระมิลินทปัญหา[footnoteRef:70] พระชินาลังการ[footnoteRef:71] พระสาระสังคหะ[footnoteRef:72] พระอนาคตวงศ์[footnoteRef:73]
พระโลกปัญญัตติ[footnoteRef:74] พระสารีริกพินิจฉัย[footnoteRef:75] พระโพธิวงศ์[footnoteRef:76] พระมหากัลป์[footnoteRef:77] คัมภีร์โลกุปปัตติ[footnoteRef:78]
และพระอรุณวตี[footnoteRef:79] [69:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๐๑.]  [70:  Maurice Winternitz, History of Indian Literature, Vol. II, 3rd ed, (Delhi: Munhiram
Manoharlal, 1991), 174-176.; มหาเถรสมาคม, มิลินทปัญหา, พิมพ์ครั้งที่ ๘, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหา
มกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๖), หน้า ๒๙. และ ปุ้ย แสงฉาย, ผู้แปล, มิลินทปัญหา ฉบับพร้อมด้วยอรรถกถาฎีกา,
(กรุงเทพมหานคร: ส. ธรรมภักดี, ๒๕๒๘), คำนำ.]  [71:  นิยะดา เหล่าสุนทร, ไตรภูมิพระร่วงการศึกษาที่มา, หน้า ๑๑๕.]  [72:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๖๓.]  [73:  อ้างแล้ว.]  [74:  อ้างแล้ว.]  [75:  ตอนท้ายเรื่องไตรภูมิพระร่วง เรียกว่า พระสารีริกพินิสัย.]  [76:  พระคันธสาราภิวงศ์, ผู้แปล, อภิธัมมาวตาร, ((กรุงเทพมหานคร: หจก. ไทยรายวันการพิมพ์,
๒๕๔๙), หน้า ๓๔.]  [77:  นิยะดา เหล่าสุนทร, ไตรภูมิพระร่วง, หน้า ๑๓๑.]  [78:  สมพงษ์ ปรีชาจินดาวุฒิ, “การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องโลกุปปัตติ”, หน้า ๔๔ และ หน้า ๙๖.]  [79:  กวี แสงมณี, “อรุณวดีสูตร: การตรวจชําระและการศึกษาเชิงวิเคราะห์”, วิทยานิพนธ์ปริญญา
อักษรศาสตรมหาบัณฑิต ภาควิชาภาษาตะวันออก, (บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๒๓), หน้า ๖.] 

ไตรภูมิพระร่วง นอกจากจะใช้คัมภีร์ต่าง ๆ ตามรายนามคัมภีรร์ข้างต้นแล้ว ยังมีคัมภีร์ที่ยัง
ไม่สามารถค้นประวัติและที่มาได้ได้แก่ พระธรรมมหากถา พระธรรมหทยะ พระอนุฎีกาหิงธรรม
และพระอนุปติกา เป็นแหล่งที่มาของข้อมูลที่ใช้ในการนิพนธ์ นอกจากนี้ยังระบุถึงพระเถระทั้งหลาย
ที่พญาลิไทยได้ศึกษาเล่าเรียนพระธรรม อันเป็นแหล่งความรู้ของพญาลิไทยไว้อีกด้วย ดังข้อความว่า
“...พระธรรมทั้งหลายนี้เจ้าพระญาเลไทยอันเป็นกษัตริย์พงศ์ ดังฤๅแลมาอาจผูกพระคัมภีร์
ไตรภูมิกถานี้ได้ไสร้ เพราะเหตุท่านนั้นทรงพระปิฏกไตรธรรม ธ ได้ฟังได้เรียนแต่สำนักพระสังฆเจ้า
ทั้งหลาย คือว่า(พระ)มหาเถรมุนีพงศ์เป็นอาทิครู มเรียนแต่พระอโนมทัสสี แล พระมหาเถรธรรมปาล
เจ้าบ้าง พระมหาเถรสิทธัตถะเจ้าบ้าง พระมหาเถรปัญานันธส เรียนแต่ราชบัณฑิตผู้หนึ่ง ชื่ออุปเสน

ราชบัณฑิต ผู้หนึ่งชื่ออทรายราชบัณฑิต เรียนแต่ไกลด้วยวารพิสัย แต่พระมหาเถรพุทธโฆษาจารย์
ในเมืองหริภุญชัย...”[footnoteRef:80] [80:  ราชบัณฑิตยสถาน, พจนานุกรมศัพท์วรรณคดีไทย สมัยสุโขทัย ไตรภูมิกถา, หน้า ๕.] 

การระบุชื่อคัมภีร์จำนวนมากและอ้างถึงพระเถระต่าง ๆ ซึ่งพญาลิไทยได้ศึกษา เล่าเรียน
เพื่อบอกถึงแหล่งที่มาของข้อมูลที่พระองค์ทรงศึกษาค้นคว้า และรวบรวมมาพระราชนิพนธ์เป็นไตรภูมิ
พระร่วงนั้น เป็นการสร้างความเชื่อมั่นให้ผู้อ่านและผู้ฟังเกิดความเชื่อถือ ต่อข้อมูลในไตรภูมิพระร่วง
ซึ่งสอดคล้องกับวัตถุประสงค์สำคัญในการนิพนธ์ไตรภูมิพระร่วงขึ้น เพื่อเผยแพร่ธรรมะให้เจริญรุ่งเรือง
ในหมู่ประชาชน โดยระบุว่าอานิสงค์แห่งการฟังไตรภูมิพระร่วง จะได้พบพระศรีอารยเมตไตร และได้ไปสู่
นิพพาน[footnoteRef:81] การศึกษาค้นคว้ารวบรวมข้อมูลอย่างกว้างขวาง เป็นปัจจัยสําคัญที่ทําให้ประชาชนเชื่อถือ
ข้อมูลและเรื่องราวต่าง ๆ ที่ปรากฏในไตรภูมิพระร่วง นํามาซึ่งจุดประสงค์ที่ลึกซึ้งยิ่งกว่า ได้แก่
การใช้วรรณกรรมเรื่องนี้เป็นคําสอน เพื่อปลูกฝังความเชื่อและศรัทธาเกี่ยวกับการทำบุญและบาป
ให้กับพสกนิกรของพระองค์ อันจะทำให้พสกนิกรทั้งหลายตั้งมั่นอยู่ในศีลธรรม ไตรภูมิพระร่วง
จึงเป็นเครื่องมือในการปกครอง ทำให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขและไม่เบียดเบียนกัน ไตรภูมิ
พระร่วงเป็นการสร้างโลกทัศน์ ความเชื่อและความศรัทธา เพื่อการควบคุมปรับเปลี่ยนพฤติกรรม
ของมนุษย์หรือคนในสังคม ให้เกรงกลัวต่อการกระทำอกุศลกรรมด้วยการสร้างความเชื่อและความศรัทธา
ให้เกิดขึ้นในความคิดจิตใจนั่นเอง [81:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๑๓.] 

ไตรภูมิพระร่วงเป็นวรรณคดีทางพระพุทธศาสนา ที่ได้รับคติเรื่องไตรภูมิมาจาก
พระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นวรรณกรรมไทยเรื่องสำคัญที่มีเนื้อหาอธิบายเกี่ยวกับจักรวาลวิทยา
โดยนำเสนอข้อมูลเกี่ยวกับโลกและจักรวาล เป็นพื้นฐานความรู้แก่ผู้คนในยุคนั้น เพื่อเสนอ
แนวความคิดเรื่องไตรลักษณ์ ซึ่งประกอบด้วย อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา มุ่งสอนให้คนไม่ยึดมั่น
ในสรรพสิ่งทั้งหลายทั้งปวง เพราะทุกสรรพสิ่งย่อมเสื่อมสลายไปตามธรรมชาติ เป็นแนวคิดที่มุ่ง
หลุดพ้นจากไตรภูมิ ไปสู่เป้าหมายสูงสุด คือ พระนิพพาน เพื่อสอนให้คนไม่ยึดติดในสิ่งทั้งปวง
ซึ่งจะก่อให้เกิดกิเลสตัณหา นำไปสู่ความทุกข์ยากทั้งในขณะดำรงชีวิตและเมื่อสิ้นชีวิตไปแล้ว
หรือถ้าทำบุญกุศลก็ยังมิใช่ความสุขที่จีรังยั่งยืน เมื่อหมดผลบุญก็ยังต้องเวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏต่อไป
ดังนั้นไตรภูมิพระร่วงจึงทรงคุณค่าทั้งในการอธิบายความรู้เชิงอภิปรัชญา และเป็นคําสอนเกี่ยวกับ
การประพฤติปฏิบัติตนแก่คนในสังคม เพื่อให้เกิดความสงบสุขของสังคมด้วยอีกประการหนึ่ง และเป็น
การเผยแผ่พระธรรมคําสอนของพระพุทธเจ้าให้แพร่หลายด้วย
[bookmark: _Toc94893877]๓.๓ แนวคิดเรื่องสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง
ไตรภูมิพระร่วงเป็นวรรณคดีทางพระพุทธศาสนา แต่งเป็นร้อยแก้ว พญาลิไทยนิพนธ์
ไตรภูมิพระร่วง เพื่อจะเทศนาโปรดพระราชมารดาและเผยแพร่พระธรรมคำสอนสอนขององค์
พระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้า ให้ปรากฏและเจริญรุ่งเรือง ดังข้อความว่า
“...ใส่เพื่อมีอรรถพระอภิธรรม แลจะใคร่เทศนาแก่พระมาดาท่าน อนึ่งจะใคร่จำเริญ
พระธรรมโสด...”[footnoteRef:82] [82:  อ้างแล้ว] 

ไตรภูมิพระร่วงมีเนื้อหาแสดงให้เห็นถึงการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ หรือภพภูมิทั้ง ๓
ของสิ่งมีชีวิตต่าง ๆ อันเกิดจากกรรมที่ได้กระทำไว้ขณะมีชีวิต ภูมิทั้ง ๓ คือ กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ
สรรพสิ่งที่อุบัติขึ้นจะดำรงอยู่ และเสื่อมสลายไปตามกฎไตรลักษณ์ การกระทำความดีตั้งอยู่ในศีลธรรม
จะทำให้ได้ไปเกิดในภพภูมิที่สูงขึ้น หากกระทำชั่วไม่อยู่ในศีลธรรม จะส่งผลให้ไปเกิดในภพภูมิที่ไม่ดี
และเมื่อใดก็ตามที่บำเพ็ญฌานภาวนาจนดับกิเลสได้หมดสิ้น ก็จะเข้าสู่นิพพานอันเป็นจุดมุ่งหมายสุงสูด
ของหลักธรรมในศาสนาพุทธนิกายเถรวาท
เนื้อหาของไตรภูมิพระร่วง แบ่งเป็น ๑๑ กัณฑ์ ได้แก่ (๑) ปฐมกัณฑ์ กล่าวถึง นรกภูมิ
(๒) ทุติยกัณฑ์ กล่าวถึง ติรัจฉานภูมิ (๓) ตติยกัณฑ์ กล่าวถึง เปรตภูมิ (๔) จตุตถกัณฑ์ กล่าวถึง
อสุรกายภูมิ (๕) ปัญจมกัณฑ์ กล่าวถึง มนุสสภูมิ (๖) ฉัฏฐกัณฑ์ กล่าวถึง ฉกมาพจรภูมิ (๗) สัตตมกัณฑ์
กล่าวถึง รูปาวจรภูมิ (๘) อัฏฐมกัณฑ์ กล่าวถึง อรูปาวจรภูมิ (๙) นวมกัณฑ์ กล่าวถึง อวินิโภครูป
(๑๐) ทสมกัณฑ์ กล่าวถึง โอกาสมหากัลปสุญญตา และ (๑๑) เอกาทสมกัณฑ์ กล่าวถึง นิพพานกถา
ไตรภูมิ หมายถึง ภูมิ ๓ (กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ) แต่ในความเป็นจริงแล้วมี ๔ ภูมิ
แต่พญาลิไทยต้องการเน้นย้ำถึงเฉพาะภูมิ ๓ ที่เป็นโลกียภูมิ ภูมิ ๓ นี้ (กามภูมิ สามารถแบ่งย่อยออกเป็น
๑๑ ภูมิ)
กามภูมิ หรือ กามวจรภูมิ แบ่งแยกย่อยออกเป็น ๑๑ ภูมิ ได้แก่ อบายภูมิ ๔ (นรกภูมิ
ติรัจฉานภูมิ เปรตภูมิ และอสุรกายภูมิ) และ กามสุขคติภูมิ ๗ (มนุสสภูมิ จตุมหาราชิกา ดาวดึงส์
ยามา ดุสิต นิมมานรตี ปรนิมมิตวสวัตตี)
รูปภูมิ หรือ รูปาวจรภูมิ แบ่งแยกย่อยออกเป็น ๑๖ ภูมิ ได้แก่ รูปพรหม ๑๖

นรกภูมิ แบ่งเป็นขุม ตามอำนาจของกรรมที่ได้กระทำไว้บันดาลให้เกิดขึ้น นรกขยายตัว
ออกไปไม่สิ้นตามจำนวนของสัตว์นรก นรกแบ่งออกตามอำนาจของกรรม มี ๘ ขุม แต่ละขุมจะมีนรก
บริวาร หรืออุสสทนรก ด้านละ ๔ ขุม รวม ๑๖ ขุม และมี นรกเล็ก เรียกว่า ยมโลก อยู่ภายนอกด้านละ
๑๐ ขุม โลกันตนรกอยู่นอกกําแพงจักรวาล
(๑) อุสสทนรก ๑๒๘ ขุม
(๒) ยมโลก ๓๒๐ ขุม
(๓) โลกันตนรก ๑ ขุม
ขุมที่ ๑ สัญชีพนรก (ขุมนรกไม่มีวันตาย) มีลักษณะเป็นพื้นเหล็กหนาถูกเผาไฟจนลุกโชน
มีขอบทั้ง ๔ ด้าน มีอาณาเขตกว้างใหญ่ไพศาล ระหว่างไฟจะมีสรรพวุธต่าง ๆ เช่น หอก ดาบ ค้อน
ถูกเผาไฟจนลุกแดงและคมจัด สัตว์นรกวิ่งพล่าน เท้าเหยียบไฟ ร่างกายถูกเผา สรรพวุธฟัน แทง สับ ทุบ
สัตว์นรกเจ็บปวดทรมาน ร้องครวญครางดิ้นเร่า ๆ ร่างกายสัตว์นรกฉีกขาด แล้วมาต่อกันใหม่ โดยทันที
ทรมานต่อไป ไม่มีวันตาย อายุขัย ๕๐๐ ปี ๑ วัน เท่ากับ ๙ ล้านปีมนุษย์ ความผิดบาป คือ เป็น โจรปล้น
ทำลายทรัพย์สิน ผู้มีอำนาจข่มเหงผู้ต่ำต้อยกว่า
ขุมที่ ๒ กาฬสุตตะนรก (ขุมนรกบรรทัดดำ) มีกำแพงและพื้นเหล็กถูกเผาไฟลุกโชน
นายนิริยบาลจะจับเอาสัตว์นรกนอนลง ใช้เส้นบรรทัดที่ทำด้วยสายเหล็กแดงลุกเป็นไฟมาดีดร่างกาย
ของสัตว์นรกตามยาวหรือตามขวางบ้าง แล้วนําเลื่อย ขวาน หรือมีดโต้ มาสับ ฟัน เลื่อยตามรอย
ที่ดีดไว้ ได้รับทุกขเวทนาแสนสาหัส อายุขัย ๑,๐๐๐ ปี ๑ วัน เท่ากับ ๓๖ ล้านปีมนุษย์ ความผิดบาป
คือ ฆ่านักบวช ภิกษุ สามเณร ผู้ทุศีล อลัชชี
ขุมที่ ๓ สังฆาฏนรก (ขุมนรกภูเขาขยี้กาย) มีกำแพงและพื้นเหล็กถูกเผาไฟลุกโชน
มีภูเขาเหล็กลุกเป็นไฟ ๒ ลูก กลิ้งไปมาเข้าหากันบดขยี้ร่างสัตว์นรกจนแหลกเหลว แล้วฟื้นขึ้นมาใหม่
รับทุกข์ทรมานต่อไป สัตว์นรกตนใดวิ่งหนี ก็จะถูกนายนิริยบาลตีบ้าง แทงบ้าง ฟันบ้าง ตลอดเวลา
อายุขัย ๒,๐๐๐ ปี ๑ วัน เท่ากับ ๑๔๕ ล้านปีมนุษย์ ความผิดบาป คือ เป็นพรานนก พรานเนื้อ
หรือพวกที่ชอบทรมาน เบียดเบียนสัตว์ที่ตนใช้ประโยชน์ เช่น วัว ควาย โดยขาดความเมตตาสงสาร
ขุมที่ ๔ โรรุวะนรก (ขุมนรกร้องไห้) มีกำแพงเหล็ก ๔ ด้าน ไฟลุกโชน ยิ่งลึกยิ่งร้อน
ตรงกลางขุมมีดอกบัวเหล็ก กลีบเหล็กมีไฟพุ่งออกมาตลอดเวลา สัตว์นรกถูกบังคับให้ขึ้นไป
อยู่ในดอกบัว กรรมทำให้สัตว์นรกยืนขึ้นแล้วก้มตัวลงกลีบบัวงับหนีบสัตว์นรก ส่วนหัวถึงคาง
ขาถึงข้อเท้า มือถึงข้อมือ ไฟเผาร่างอยู่ตลอดเวลา สัตว์นรกเจ็บปวดทรมานส่งเสียงร้องครวญคราง
ดังยิ่งนัก อายุขัย ๔,๐๐๐ ปี ๑ วัน เท่ากับ ๕๗๖ ล้านปีมนุษย์ ความผิดบาป ได้แก่ เมาสุราอาละวาด
ทำร้ายร่างกาย เผาไม้ทำลายป่า พวกกักขังสัตว์ไว้ฆ่า ชาวประมง

ขุมที่ ๕ มหาโรรุวะนรก (ขุมนรกร้องไห้ดังสนั่น) ลักษณะ มีดอกบัวขนาดใหญ่ ไฟร้อนจัด
กลีบบัวคมเป็นกรดมีอยู่ทั่วไป ระหว่างช่องว่างมีแหลนหลาว ปักชูปลายแหลม ขึ้นลุกเป็นไฟ
นายนิริยบาลจะบังคับไล่แทงให้ขึ้นไปบนดอกบัว สัตว์นรกทั้งหลายร้อน ดิ้นทุรนทุรายไป กระทบ
กลีบบัว กลีบบัวบาดตัดร่างสัตว์นรกล่วงลงมา ถูกแหลนหลาวแทงรับไว้ เนื้อของสัตว์นรกร้อน
ลุกเป็นไฟหล่นลงสู่พื้น และมีสุนัขนรกคอยกัดแทะกินจนหมดสิ้น สัตว์นรกก็จะก่อร่างขึ้นใหม่
รับทุกขเวทนายิ่งกว่าร้องโหยหวนดังยิ่งกว่าขุนก่อน อายุขัย ๘,๐๐๐ ปี ๑ วัน เท่ากับ ๒,๓๐๔
ล้านปีมนุษย์ ความผิดบาป ได้แก่ พวกลักเครื่องสักการบูชา ขโมยทรัพย์สมบัติของพ่อแม่ ครูอาจารย์
หรือภิกษุสามเณร นักบวชต่าง ๆ
ขุมที่ ๖ ตาปะนรก (ขุมนรกแห่งความเร่าร้อน) มีกำแพง ๔ ด้าน พื้นเป็นเหล็กแดงฉาน
ไฟพลุ่งโชนสว่างมาก ไร้เปลว ไฟละเอียดและร้อนจัด มีแหลนหลาวใหญ่เท่าลำตาลไฟ ลุกโชน
พุ่งมาเสียบสัตว์นรกและเอาขึ้นตั้งไว้ พอไฟไหม้เนื้อหนังหล่นลงมา ก็จะถูกสุนัขนรกตัวใหญ่เท่าช้าง
เที่ยวไล่กัดแทะจนเหลือแต่กระดูก แล้วก็เกิดเป็นสัตว์นรกใหม่ ต้องทุกข์ทรมาน ร้องระงมเซ็งแซ่
ไปหมด อายุขัย ๑,๖๐๐ ปี ๑ วันนรก เท่ากับ ๙,๒๓๖ ล้านปีมนุษย์ ความผิดบาป ได้แก่ เผาบ้าน
เผาเมือง เผาโบสถ์วิหาร ศาลาการเปรียญ
ขุมที่ ๗ มหาตาปะนรก (ขุมนรกแห่งความเร่าร้อนยิ่ง) มีไฟคล้ายแสงสว่าง มีความร้อน
สูงมาก พุ่งมาจากกำแพงเหล็กรอบด้านมารวมกันตรงกลาง มีภูเขาเหล็กตั้งอยู่กลางขุมนรก
มีไฟพุ่งเข้าพุ่งออกจนเผาเป็นเหล็กแดงฉาน นายนิริยบาลบังคับให้สัตว์นรกป่ายปีนขึ้นไปบนยอดเขา
พอใกล้ถึงยอดเขา สัตว์นรกทนไม่ไหว ร่วงหล่นลงมา ก็จะถูกแหลนหลาวที่ปักเอาไว้รอบข้างแทงเข้า
ไฟไหม้ท่วมร่าง อายุขัย ๑/๒ กัป (กัลป์) ความผิดบาป ได้แก่ พวกมิจฉาทิฏฐิบุคคล เห็นผิดเป็นชอบ
ไม่รู้จักสิ่งดีมีประโยชน์ ปฏิเสธเรื่องบุญ เรื่องบาป เห็นว่าตายแล้วสูญ ทุกสิ่งทุกอย่างเที่ยง ไม่มี
การเปลี่ยนแปลง กระทำแต่ทุจริตกรรม
ขุมที่ ๘ อเวจีมหานรก (ขุมนรกแห่งไฟ) มีกำแพงเหล็กปิดเฉพาะตัวทั้ง ๖ ทิศ
มีหลาวเหล็กแทงสัตว์นรกทะลุตรึงร่างให้ยืนกางแขนขา โดยจากบนลงล่าง ซ้ายไปขวา หน้าไปหลัง
จำนวนหลายสิบเล่ม จนสัตว์นรกไม่สามารถขยับตัวได้เลยแม้แต่น้อย ถูกแผดเผาอยู่ตลอดเวลา
จนกระดูกแดงฉาน จำนวนสัตว์นรกในขุมนี้ มีมากกว่าทั้ง ๗ ขุมรวมกัน อายุขัย ๑ กัป (กัลป์)
ความผิดบาป ได้แก่ พวกทำบาปหนักที่เป็นอนันตริยกรรม ได้แก่ ฆ่าบิดามารดา ฆ่าพระอรหันต์
ทำให้พระพุทะเจ้าห้อพระโลหิต ทำสังฆเภท คือ ยุยงให้สงฆ์แตกกัน ทำลายพระพุทธรูป ต้นศรีมหาโพธิ์
พวกติเตียนพระอริยสงฆ์

ติรัจฉานภูมิ ติรัจฉานภูมิเป็นแดนของสัตว์เดรัจฉาน ปฏิสนธิได้ทั้ง ๔ แบบ (โยนิ ๔)
สัตว์เดรัจฉานเวลาเดินจะคว่ำอกลงเบื้องล่าง รู้จักสืบพันธุ์ รู้จักกินอาหารและรู้จักตาย ในไตรภูมิพระร่วง
กล่าวว่า ฝูงติรัจฉานย่อมพลันด้วยกามสัญญา อาหารสัญญา และมรณสัญญา แต่สัตว์เดรัจฉานไม่มี
ธรรมสัญญาเหมือนอย่างมนุษย์ คือ ไม่รู้จักบุญ บาป ไม่รู้จักเลี้ยงชีวิตด้วยการทำมาค้าขาย หรือทำไร่ไถนา
ตายไปสู่อบายภูมิทั้งสิ้น กล่าวถึงสัตว์เดรัจฉานที่เป็นใหญ่หรือที่มีกำลังอำนาจมากไว้ ดังนี้
ราชสีห์ มี ๔ ชนิด ได้แก่ (๑) ติณสีห์ ตัวมันดังปีกนกเขา กินหญ้าเป็นอาหาร (๒) กาฬสีห์
ตัวดำดังวัวดำ กินหญ้าเป็นอาหาร (๓) ปัณฑุรสีห์ ตัวเหลือง กินเนื้อเป็นอาหาร และ (๔) ไกรสรสีห์
ปาก ท้อง และปลายเท้าแดง ตัวขาวดังหอยสังข์ งามสง่า ร้องเสียงดังไปไกลได้ ๓ โยชน์ สัตว์อื่น ๆ
ได้ยินเสียงไกรสรสีห์จะตกใจแล้วหนีไปสิ้น
ช้างแก้ว มี ๑๐ ตระกูล เรียกชื่อต่างกันไป ที่รู้จักกันดี คือ ตระกูลฉัททันต์ มีถิ่นที่อาศัย
อยู่ในคูหาทอง
ปลาใหญ่ มี ๗ ตัว ได้แก่ ติมิ ติงมิงคล ติมิรปิงคล อานนท์ ติมินทะ อัชฌนาโรหะ
และมหาติมิระ ลำตัวยาวตั้งแต่ ๒๐๐ โยชน์ ถึง ๑,๐๐๐ โยชน์ ปลาใหญ่ติมิรปิงคลนั้น ลำตัวยาว
๕๐๐ โยชน์ เมื่อเคลื่อนไหวจะทำให้เกิดฟองคลื่นในมหาสมุทรได้ ส่วนปลาอานนท์และปลาอื่น ๆ
ซึ่งตัวใหญ่กว่าก็จะมีกำลังมากยิ่งขึ้นไปอีก
พญาครุฑ เป็นสัตว์เดรัจฉานที่มีความเป็นอยู่ดังเทวดาในสวรรค์ มีฤทธิ์เดชเนรมิตกายได้
เป็นใหญ่ในหมู่พวกนก พญาครุฑและบริวารอาศัยอยู่บนต้นงิ้ว ซึ่งเรียงรายรอบสระใหญ่ที่มีชื่อว่า
สิมพลี สระบริเวณเชิงเขาพระสุเมรุ พญาครุฑนั้นมีลักษณะใหญ่โตถึง ๑๕๐ โยชน์ มีกำลังมาก
จับนาคกินเป็นอาหาร
นาค เป็นสัตว์ที่มีอยู่ทั้งในน้ำและบนบก สามารถเนรมิตกายเป็นสัตว์อะไรก็ได้
หรือเนรมิตกายเป็นเทวดา เทพธิดาก็ได้ ที่อยู่ของนาคเรียกว่า นาคพิภพ เป็นแผ่นดินขาวงาม
ดังแผ่นเงินยวง มีสระใหญ่หลายแห่งเป็นที่อยู่ที่เล่นของนาค มีปราสาทแก้ว เงิน ทอง งดงามยิ่ง
เมืองของนาคราชนั้นกล่าวไว้ว่าอยู่ใต้เขาพระหิมพานต์ งามดังไตรตรึงษ์ของพระอินทร์
ราชหงส์ มีปราสาทอยู่ในคูหาทองคำในเขาคิชฌกูฏ
สัตว์เดรัจฉานนั้นนอกจากจะเป็นอาหารของสัตว์ด้วยกันเองแล้ว ยังเป็นอาหารของมนุษย์
และถูกนำมาใช้งานให้ได้รับทุกข์ทรมานอีกด้วย ดิรัจฉานภูมิจึงเป็นแดนมีทุกข์อีกแดนหนึ่ง อย่างไรก็ตาม
ในดิรัจฉานภูมินี้มิได้กล่าวไว้ว่า บุคคลกระทำความชั่วอย่างไร จึงต้องไปเกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน

เปรตภูมิ เป็นแดนของพวกเปรต เปรตปฏิสนธิได้ทั้ง ๔ แบบ มีทั้งพวกที่อยู่ในน้ำ บนยอดเขา
และพวกที่อยู่กลางเขา เปรตบางพวกมีความเป็นอยู่ดีเหมือนเทวดา มีวิมานทิพย์ บางพวกมีพาหนะ
ท่องเที่ยวไปตามอำเภอใจและมีอายุยืน บางพวกเป็นเปรตเฉพาะเวลาข้างขึ้นเป็นเทวดาข้างแรม บางพวก
เป็นเปรตตอนข้างแรม และเป็นเทวดาตอนข้างขึ้น ลักษณะของเปรตบางพวกน่าเกลียด และน่าเวทนามาก
ต้องทุกข์ทรมานเพราะอดข้าวอดน้ำ ต้องกินสิ่งโสโครกเน่าเหม็นและกินเนื้อหนังของตนเอง คนที่ตายไป
เป็นเปรตนั้น ก็เพราะกระทำบาปต่าง ๆ ไว้ สรุปได้ดังนี้
(๑) ริษยาคนมั่งมี ดูถูกคนยากไร้
(๒) ล่อลวงเอาทรัพย์สินผู้อื่นมาเป็นของตน
(๓) ตระหนี่ ไม่ยอมให้ทานและยังห้ามปรามผู้อื่นไม่ให้ทำทานด้วย
(๔) ฉ้อโกงเอาทรัพย์สินของสงฆ์มาไว้เป็นของตน
(๕) กล่าวขวัญครูบาอาจารย์และพระสงฆ์ (คงหมายถึงติเตียนด่าว่า)
(๖) ติเตียนและยุยงให้พระสงฆ์ผิดใจกัน
(๗) ให้ยาแก่หญิงมีครรภ์กินเพื่อให้แท้งลูก
(๘) โกรธเคืองและแช่งด่าสามีที่ทำบุญแก่พระสงฆ์
(๙) ปลอมปนข้าวลีบในข้าวดีแล้วหลอกขาย
(๑๐) ทำร้ายทุบตีพ่อแม่
(๑๑) ไม่ยอมให้ข้าวเป็นทาน โดยโกหกว่าหาข้าวไม่ได้ และยังสบถอีกว่าไม่ได้โกหก
(๑๒) ลักเนื้อของผู้อื่นมากิน แล้วปฏิเสธและยังสบถว่าไม่ได้ลัก
(๑๓) กลางวันเป็นพรานล่าเนื้อ กลางคืนจำศีล
(๑๔) เป็นนายเมืองตัดสินความไม่เที่ยงธรรมและชอบกินสินจ้าง
(๑๕) ถวายภัตตาหารพระสงฆ์ด้วยของเหลือเดน
(๑๖) ถวายภัตตาหารพระสงฆ์ด้วยเนื้อสัตว์ที่มีเล็บและไม่มีเล็บ
(๑๗) ด่าและสบประมาทพระสงฆ์
(๑๘) ข่มเหงคนเข็ญใจ

(๑๙) เผาป่าทำให้สัตว์ถูกไฟไหม้ตาย
อสุรกายภูมิ เป็นแดนของพวกอสูรหรืออสุรกาย ปฏิสนธิได้ทั้ง ๔ แบบ รูปร่างน่าเกลียด
บางพวกผอมบางไม่มีเลือดเนื้อราวกับใบไม้แห้ง มีแต่ความทุกข์ยาก บางพวกท้องยาน ปากใหญ่
หลังหัก จมูกเบี้ยว แต่มีบริวารราวกับพระอินทร์ ที่อยู่ของพวกอสูรหรืออสูรพิภพนั้นอยู่ใต้ดิน
ใต้เขาพระสุเมรุ ลึกลงไปประมาณ ๘๔,๐๐๐ โยชน์ มีเมืองใหญ่ ๔ เมือง ซึ่งงดงามด้วยปราสาท
ราชมนเทียร ประดับประดาด้วยทองและแก้ว ๗ ประการ เป็นเมืองของพระยาอสูร
ราหู เป็นพระยาอสูรตนหนึ่ง มีกำลังอำนาจแกล้วกล้ากว่าพระยาอสูรทั้งหลาย เป็นผู้มีจิต
ริษยาความงามของพระอาทิตย์และพระจันทร์ จึงมักจะแกล้งทำให้รัศมีพระอาทิตย์ และพระจันทร์
เศร้าหมองที่เรียกว่า สุริยคราส หรือจันทรคราส แม้ว่าราหูจะมีอำนาจยิ่งใหญ่เพียงใด ก็ยังเกรงกลัวต่อ
องค์สมเด็จสัมมาสัมพุทธเจ้า ราหูจะรีบวางพระอาทิตย์และพระจันทร์ทันทีที่ได้ยินพุทธฎีกา
ของพระพุทธเจ้าให้ปล่อยพระอาทิตย์และพระจันทร์เป็นอิสระ ในอสุรกายภูมิก็เช่นเดียวกับติรัจฉานภูมิ
ที่มิได้กล่าวไว้ว่า บุคคลทำความผิดเช่นไรจึงจะไปเกิดเป็นอสูรหรืออสุรกาย
นรกภูมิ ติรัจฉานภูมิ เปรตภูมิ และอสุรกายภูมิ รวมเรียกว่า จตุราบายภูมิ หรือทุคติภูมิ
เพื่อแสดงให้เห็นถึงความเชื่อในเรื่องชาติหน้า ว่าบุคคลจะต้องชดใช้ผลกรรมในชาติหน้านั่นเอง
มนุสสภูมิ สัตว์ที่เกิดในมนุสสภูมินี้ ปฏิสนธิได้ทั้ง ๔ แบบ แต่มักจะเกิดแบบชลามพุชโยนิ
มากกว่าแบบอื่น บุตรที่เกิดมานั้นแบ่งได้เป็น ๓ ลักษณะ ได้แก่ (๑) อภิชาตบุตร หมายถึง
บุตรที่เฉลียวฉลาดมีเชาว์ปัญญา รูปงาม และมียศศักดิ์สูงยิ่งกว่าพ่อแม่ (๒) อนุชาตบุตร หมายถึง
บุตรที่มีภูมิปัญญาและรูปโฉมเสมอกับพ่อแม่ และ (๓) อวชาตบุตร หมายถึง บุตรที่ต่ำกว่าพ่อแม่
ทุกประการ
นอกจากจะแบ่งมนุษย์โดยเปรียบเทียบกับพ่อแม่แล้ว ยังแบ่งมนุษย์ตามลักษณะ
การทำบุญทำบาปได้อีก ๔ ประการ ได้แก่ (๑) คนนรก หมายถึง คนที่ทำบาปฆ่าสัตว์ แล้วถูกตัดตีน
ตัดมือได้รับทุกขเวทนา จัดเป็นบุคคลชั้นต่ำสุดในสังคม (๒) คนเปรต หมายถึง คนที่ไม่เคยทำบุญ
มาก่อน เกิดมาเป็นคนเข็ญใจ ยากไร้ รูปร่างไม่งดงาม จัดเป็นบุคคลชั้นที่ ๒ คือ ไม่ทำความดี
แต่ก็ไม่เบียดเบียนใคร (๓) คนดิรัจฉาน หมายถึง คนที่ไม่รู้จักบุญและบาป ไม่มีความเมตตากรุณา
ไม่รู้จักยำเกรงผู้ใหญ่ ไม่รู้จักปฏิบัติต่อพ่อแม่ ครู อาจารย์ และไม่รู้จักรักพี่รักน้อง กระทำบาปอยู่เสมอ
จัดเป็นบุคคลชั้นเลวในสังคม แต่ยังไม่เลวเท่าคนนรก และ (๔) คนมนุษย์ หมายถึง คนที่รู้จักบุญ
และบาป มีความเกรงกลัวและละอายต่อบาป มีเมตตากรุณา รู้จักยำเกรงผู้ใหญ่ และรู้จักคุณ
ของพระรัตนตรัย คนประเภทนี้ได้ชื่อว่า มนุษย์ธรรม เป็นบุคคลที่ดีที่สุดในสังคม

ที่อยู่ของมนุษย์ คือ ทวีปทั้ง ๔ ได้แก่ ชมพูทวีปซึ่งเราอาศัยอยู่นี้ บุรพวิเทหะซึ่งอยู่
ทางตะวันออก อุตตรกุรุซึ่งอยู่ทางเหนือ และอมรโคยานซึ่งอยู่ทางตะวันตก
บุรพวิเทหะ อุตตรกุรุ และอมรโคยาน เป็นทวีปในอุดมคติ ผู้คนใน ๓ ทวีปนี้มีอายุยืนนาน
กว่าผู้คนในชมพูทวีป โดยเฉพาะอย่างยิ่งคนในอุตตรกุรุจะมีอายุถึง ๑,๐๐๐ ปี ทั้งนี้เพราะคนเหล่านี้
อยู่ในศีล ๕ ไม่เคยทำบาปใด ๆ เรื่องการกำหนดอายุของคนนี้ แสดงความเชื่อที่ว่า คนที่ทำแต่กรรมดี
ย่อมจะอายุยืนกว่าคนที่ทำแต่กรรมชั่ว
อุตตรกุรุทวีป มีภูเขาทองล้อมรอบ พื้นดินราบเรียบ งดงามด้วยไม้นานาพรรณ
แผ่กิ่งก้านสาขาร่มรื่น ต้นไม้เหล่านี้เป็นที่อยู่อาศัยของคนอุตตรกุรุ เครื่องใช้ต่าง ๆ ในบ้านจะบังเกิด
ขึ้นมาเอง เป็นต้นว่า เสื่อ ฟูก หมอน บ้านบนต้นไม้จะงดงามราวกับปราสาท ในสระน้ำบึงหนอง
ก็จะเต็มไปด้วยดอกบัวนานาพรรณ ส่งกลิ่นหอมอบอวลไปทั่ว คนอุตตรกุรุมีใบหน้าเป็นรูปสี่เหลี่ยม
หรือ ๔ มุม รูปร่างไม่สูงไม่ต่ำ ไม่อ้วนไม่ผอม ผู้หญิงทุกคนงามหมดและไม่รู้จักแก่เฒ่า งามดังสาว
อายุ ๑๖ ปี ส่วนผู้ชายก็เช่นกัน งามดังหนุ่มอายุ ๒๐ ปีทุกคน คนอุตตรกุรุไม่มีความกลัวในสิ่งใดเลย
มีแต่ความสุขสบายไม่ต้องทำมาหากินใด ๆ ทั้งสิ้น ไม่มีความเดือดร้อนใด ๆ เลย แม้แต่ข้าวในนา
ก็เกิดขึ้นเองโดยไม่ต้องปลูก ข้าวชนิดพิเศษนี้เรียกว่า สัญชาตสาลี เกิดเองและแตกรวงออกมาเป็น
ข้าวสารเลย เมื่อต้องการจะหุงข้าว ก็นำหม้อข้าวไปวางบนศิลา ชื่อ โชติปาสาณ แล้วจะเกิดเป็นไฟลุก
และเมื่อข้าวสุกไฟก็จะดับเอง ซึ่งนับว่าสะดวกสบายมาก ส่วนอาหารอื่น ๆ หากต้องการสิ่งใดก็จะเกิด
ขึ้นมาเองเช่นกัน คนอุตตรกุรุเมื่อกินข้าวสาลีนั้นแล้วจะไม่เจ็บป่วยเป็นอะไรทั้งสิ้น เมื่อปรารถนา
ทรัพย์สิ่งใดก็จะนึกหาได้จากต้นกัลปพฤกษ์ มีชีวิตที่สุขสนุกสนานกับการร้องรำทำเพลง
คนอุตตรกุรุทุกคนไม่ถือว่าเสื้อผ้าเครื่องประดับต่าง ๆ เป็นของใครคนใดคนหนึ่ง สามารถจะใช้
ร่วมกันได้ จึงไม่มีการทะเลาะเบาะแว้งใด ๆ ทั้งสิ้น หนุ่มสาวชาวอุตตรกุรุหากเกิดรักใคร่กัน
ก็จะอยู่ด้วยกันโดยไม่ต้องมีพิธีแต่งงาน แต่ว่าจะเสพเมถุนกันน้อยมาก ผู้หญิงอุตตรกุรุนั้น
เวลาคลอดลูกจะไม่รู้สึกเจ็บแต่อย่างใด เมื่อคลอดแล้วจะไม่ให้ลูกกินนมของตนและไม่ได้เลี้ยงลูกเอง
แต่เด็กจะเติบโตขึ้นด้วยบุญของตัวเด็กนั้น แสดงว่าแม่กับลูกไม่มีความผูกพันกัน เมื่อเด็กโตขึ้น
ก็จะไปอยู่รวมกลุ่มเด็ก ๆ ด้วยกัน เด็กผู้หญิงจะอยู่กลุ่มหนึ่ง เด็กผู้ชายจะอยู่อีกกลุ่มหนึ่ง อย่างไรก็ดี
แม่กับลูก หรือพ่อกับลูกจะไม่มีวันได้รักใคร่เป็นสามีภรรยากันโดยเด็ดขาด เพราะคนอุตตรกุรุ
เป็นผู้มีบุญนั่นเอง เมื่อมีคนตายเขาจะไม่ทุกข์โศก เขาจะอาบน้ำศพและแต่งตัวศพแล้วนำไปไว้
ในที่แจ้ง จากนั้นจะมีนกใหญ่ชนิดหนึ่งบินมาคาบเอาศพไปจากแผ่นดินอุตตรกุรุ นกที่ว่านี้ บางอาจารย์
ว่าเป็น นกหัสดีลึงค์ บ้างก็ว่าเป็นนกอินทรี บ้างก็ว่าเป็นนกกด คนอุตตรกุรุนั้นตายแล้วย่อมได้
ขึ้นสวรรค์ ทั้งนี้เพราะดำรงอยู่ในศีลห้า

พระยาจักรพรรดิราช ไตรภูมิพระร่วงได้บรรยายถึงบุญญาบารมีของพระยาจักรพรรดิราช
ในชมพูทวีปไว้เพื่อแสดงให้เห็นว่า การเกิดมาเป็นพระยาจักรพรรดิราชผู้มียศศักดิ์อำนาจ
เป็นเจ้าโลกได้นั้นต้องเป็นผู้ที่เคยบำเพ็ญบุญกุศลต่าง ๆ มาแล้วมากมาย แม้ในปัจจุบันก็ยังประพฤติ
ปฏิบัติอยู่ พระยาจักรพรรดิราชนั้นทรงเป็นที่เคารพยำเกรงของคนทั้งหลาย พระองค์นั้น
ทรงคุณธรรมสูง ทรงสดับพระธรรมเทศนาและทรงศีล ๕ มิได้ขาด นอกจากนี้ ในวันอุโบสถ
พระองค์ก็ได้ทรงศีล ๘ และพระราชทานพระราชทรัพย์ให้เป็นทานแก่ผู้มาขอ หลังจากนั้น
ก็ทรงเจริญเมตตาภาวนา ด้วยอำนาจบุญสมภารเหล่านี้ พระองค์จึงทรงปราบได้ทั่วทั้งจักรวาล
พระยาจักรพรรดิราชสั่งสอนคนทั้งหลายให้รู้ธรรมเหมือนดังที่พระพุทธเจ้าได้ทรงปฏิบัติมา พระองค์
ได้ทรงสั่งสอนท้าวพระยาทั้งหลาย ดังต่อไปนี้ (๑) จงตั้งอยู่ในทศพิธราชธรรม (๒) ตัดสินความ
ด้วยความซื่อสัตย์ เที่ยงธรรม (๓) ตั้งอยู่ในเบญจศีล (๔) เรียกเก็บข้าวเปลือกจากชาวนา ๑ ส่วน
ใน ๑๐ ส่วนเข้าเป็นของหลวง (๕) เลี้ยงดูทหารทั้งหลายอย่าให้อดอยาก ใช้ทหารให้ทำงาน
แต่พอสมควร อย่าให้หนักเกินไป และไม่ควรใช้คนเฒ่าคนแก่ทำงาน (๖) เก็บส่วยจากราษฎร
ด้วยความชอบธรรมตามแบบโบราณ อย่าได้เก็บมากเกินไป (๗) ให้พ่อค้ากู้เงินไปทำทุนค้าขาย
โดยไม่คิดดอกเบี้ย (๘) ให้ทรัพย์สินแก่บรรดาลูกเมียข้าราชการผู้ใหญ่ผู้น้อยทั้งหลาย (๙) เลี้ยงดูรักษา
สมณพราหมณ์และนักปราชญ์ราชบัณฑิต และไต่ถามท่านเหล่านั้นถึงข้อธรรมต่าง ๆ (๑๐) ให้รางวัล
แก่ผู้ที่ทำความชอบ ทำประโยชน์แก่ท้าวพระยา พระยาจักรพรรดิราชทรงมีแก้ว ๗ ประการ
ซึ่งเกิดด้วยบุญของพระองค์เท่านั้น ได้แก่ กงจักรแก้ว ช้างแก้ว ม้าแก้ว ดวงแก้ว นางแก้ว ขุนคลังแก้ว
และลูกแก้ว แก้วทั้ง ๗ ประการนี้มีอำนาจศักดานุภาพมาก
กงจักรแก้ว หรือจักรรัตนะ มีลักษณะงดงาม รัศมีรุ่งเรืองราวกับพระอาทิตย์ ลอยขึ้นมา
จากท้องมหาสมุทร ผู้ใดได้เคารพบูชาก็จะสามารถบำบัดรักษาความเจ็บไข้ได้ และยังบันดาล
ให้เกิดความร่ำรวยอีกด้วย มีอำนาจมาก สามารถพาพระยามหาจักรพรรดิราชและผู้ติดตามทั้งหลาย
เหาะไปในอากาศได้
ช้างแก้ว เป็นช้างเผือกอาจจะมาจากตระกูลฉัททันต์หรือตระกูลอุโบสถ เป็นช้างเหาะได้
และสามารถจะพาพระยามหาจักรพรรดิราชและรี้พลทั้งหลายเหาะไปในอากาศได้
ม้าแก้ว หรือม้าพลาหกอัศวราช เหาะได้และพารี้พลทั้งหลายเหาะไปได้เช่นกัน
ดวงแก้ว หรือมณีรัตนะ ใหญ่เท่าดุมเกวียน ยาวสี่ศอก เป็นพระยาแก้ว มีบริวารแก้ว
๘๔,๐๐๐ ชนิด ลอยไปในอากาศได้ และมีรัศมีรุ่งเรืองงามดังรัศมีพระจันทร์วันเพ็ญ สามารถส่องสว่าง
ในเวลากลางคืน

นางแก้ว เป็นหญิงงามเหาะมาจากแผ่นดินอุตตรกุรุ ผิวพรรณเกลี้ยงเกลาหมดจด รูปร่าง
กำลังดี มีรัศมีส่องสว่างออกจากตัว ผิวเนื้ออ่อนนุ่มดังสำลี เมื่อใดที่พระยามหาจักรพรรดิราช
มีพระกายเย็น ตัวนางแก้วจะอุ่น แต่ถ้าพระสวามีมีพระกายร้อน ตัวนางแก้วจะเย็น นอกจากนี้
กลิ่นกายนางแก้วยังหอมฟุ้งดังกลิ่นแก่นจันทน์บด กลิ่นปากก็หอมดังกลิ่นดอกบัว เป็นที่รักใคร่
ของพระสวามี
ขุนคลังแก้ว เป็นมหาเศรษฐีมาก่อน แต่เมื่อมาเป็นขุนคลังแก้วจะมีอานุภาพราวกับ
ผู้มีหูทิพย์ ตาทิพย์ เพียงคิดว่าจะได้แก้วแหวนเงินทองจากที่ใดก็จะได้รับดังใจนึกทันที
ลูกแก้ว (ขุนพลแก้ว) เป็นผู้ที่ฉลาดรอบรู้ยิ่งกว่าโอรสองค์ใด รู้ใจคนทั้งหลายว่าใครดี
ใครชั่ว คอยช่วยแบ่งเบาพระราชกิจของพระราชบิดา
แก้วทั้ง ๗ ประการนี้จะกลับคืนสู่สภาพเดิม หรือปราศจากอำนาจต่าง ๆ หากสิ้นบุญ
ของพระยามหาจักรพรรดิราช แต่สำหรับลูกแก้วนั้น หากได้ทำบุญเอาไว้มากก็อาจจะได้เป็น
พระยามหาจักรพรรดิราชแทนพระราชบิดาก็ได้
พระยาศรีธรรมาโศกราช แห่งปาตลีบุตรมหานคร กับมเหสี คือ นางอสันธิมิตตา พระยาองค์นี้
ทรงเป็นที่เคารพบูชาของท้าวพระยาทั้งหลายตลอดจนเทวดาและสัตว์ทั้งหลาย ทรงได้รับความจงรักภักดี
บำรุงบำเรอจากเหล่าเทวดาและสัตว์ต่าง ๆ ซึ่งจะนำผลไม้และของแปลก ๆ จากป่าหิมพานต์มาถวาย
พระองค์ได้ทรงบำเพ็ญบุญกุศลต่าง ๆ มากมาย เป็นต้นว่า ทรงถวายภัตตาหารแด่พระสงข์ ๖ หมื่นรูป
ทุกเช้า ทรงสร้างวัดอโศการาม และพระมหาธาตุ ๘๔,๐๐๐ องค์ พระวิหารอีก ๘๔,๐๐๐ แห่ง
ฝ่ายนางอสันธิมิตตาก็เป็นผู้มีบุญ ด้วยในชาติก่อนนั้น นางได้บูชาพระปัจเจกโพธิเจ้าองค์หนึ่งด้วย
ผ้าผืนหนึ่ง ในชาตินี้นางจึงได้รับผลบุญตอบแทนอย่างใหญ่หลวงจากพระไพศรพณ์มหาราช คือ
ได้รับผอบแก้วทิพย์ซึ่งบรรจุผ้าทิพย์เอาไว้ไม่มีวันหมดสิ้น เรื่องนี้ก็แสดงให้เห็นว่า การทำความดีย่อมได้รับ
ผลดีตอบแทนนั่นเอง
โชติกเศรษฐี มีปราสาทแก้ว ๗ ชั้นอยู่ในนครราชคฤห์ ร่ำรวยมหาศาล มีขุมทอง ๔ ขุม
อยู่ตามมุมปราสาท แต่ละขุมเต็มไปด้วยแก้วแหวนเงินทองซึ่งไม่มีวันหมดสิ้น ปราสาทของเศรษฐีผู้นี้
มีกำแพงแก้วล้อมรอบถึง ๗ ชั้น ที่ประตูกำแพงแต่ละชั้นมียักษ์เฝ้าดูแลอยู่พร้อมด้วยบริวารยักษ์
มากมาย เนื่องจากเศรษฐีมีสมบัติมากมายมหาศาลนี่เองเป็นเหตุให้พระเจ้าอชาตศัตรูโอรส
ของพระเจ้าพิมพิสารทรงปรารถนาจะแย่งชิงสมบัติเหล่านั้นมาเป็นของพระองค์ แต่พระเจ้าพิมพิสาร
ทรงห้ามปรามไว้ ด้วยเหตุผลที่ว่าสมบัตินั้นเกิดเพราะบุญของเศรษฐี จึงไม่ควรจะไปแย่งชิง
เอามา ต่อมาพระเจ้าอชาตศัตรูทรงสมาคมกับเทวทัต ได้เทวทัตเป็นครูและด้วยคำสอนของเทวทัต

พระเจ้าอชาตศัตรูได้ทรงแย่งชิงราชสมบัติมาจากพระราชบิดาและได้ทรงฆ่าพระราชบิดาด้วย จากนั้น
ทรงยกกำลังไปเพื่อจะชิงเอาปราสาทแก้วของโชติกเศรษฐี แต่ก็ถูกยักษ์ต้านทานตีแตกกระเจิงไป
พระเจ้าอชาตศัตรูทรงหลบหนีไปยังอารามพระพุทธเจ้า ได้ทรงพบกับโชติกเศรษฐีซึ่งกำลังนั่งฟัง
พระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าอยู่ เมื่อเศรษฐีได้รู้เรื่องการชิงสมบัติดังกล่าวนั้น จึงได้แสดงให้
พระเจ้าอชาตศัตรูเห็นว่า สมบัติของตนนั้นเกิดด้วยบุญ ถ้าตนไม่ยกให้ผู้ใดก็ไม่มีใครจะเอาไปได้ ดังเช่น
แหวน ๒๐ วงในนิ้วทั้ง ๑๐ ของตนนั้น ถ้าหากไม่ปรารถนาจะให้พระเจ้าอชาตศัตรู พระองค์ก็ไม่สามารถ
จะถอดเอาไปได้เลย พระเจ้าอชาตศัตรูไม่ทรงเชื่อ จึงได้ทรงพยายามถอดแหวนนั้นแต่ก็ไม่เป็นผลสำเร็จ
ในที่สุด เมื่อเศรษฐีเอ่ยปากถวายแหวนให้พระเจ้าอชาตศัตรู แหวนทั้ง ๒๐ วงนั้น ก็หลุดลอยออกจาก
นิ้วมือของเศรษฐีทันที และด้วยความสังเวชใจ เศรษฐีจึงได้ลาบวชในพุทธศาสนาได้บรรลุถึงอรหัตตผล
เมื่อบวชแล้วสมบัติทั้งหมดของเศรษฐีก็จมหายลงไปในพื้นดิน แสดงให้เห็นว่าการที่คนเราจะมีทรัพย์
สมบัติมากก็เพราะได้ทำบุญเอาไว้มากแต่ชาติก่อนนั่นเอง ใครทำบุญเอาไว้ ผลบุญก็ย่อมตอบสนองผู้นั้น
ไม่มีใครอื่นมาแย่งผลบุญไปได้ เว้นแต่เราจะอุทิศให้เท่านั้น
การทำบุญ ไตรภูมิพระร่วงได้กล่าวไว้มี ๑๐ ประการ คือ (๑) ให้ทาน เป็นต้นว่า ข้าว น้ำ
หมากพลู (๒) รักษาศีล อาจจะเป็นศีล ๕ ศีล ๘ หรือศีล ๑๐ (๓) ภาวนา เช่น สวดมนต์
สวดพระพุทธคุณ รำลึกถึงพระคุณพ่อแม่และผู้มีพระคุณ (๔) นับคำนวณผลบุญทั้งหลายที่ได้กระทำ
ไปแล้วแก่เทวดา มนุษย์ สัตว์ทั้งหลาย ที่มีคุณแก่เรา (๕) อนุโมทนาในการให้ทานของผู้อื่น ศรัทธา
และร่วมให้ทานทำบุญกับผู้อื่น (๖) ปฏิบัติรับใช้พ่อแม่ ครูอาจารย์ และปัดกวาดวัดวาอาราม
(๗) เคารพยำเกรงพ่อแม่ ผู้เฒ่าผู้แก่ ครูบาอาจารย์และไม่ประมาทท่าน (๘) เทศนาธรรมสั่งสอนผู้อื่น
(๙) หมั่นฟังพระธรรมเทศนา และหมั่นถามธรรมจากท่านผู้รู้ และ (๑๐) เชื่อในพระรัตนตรัย พ่อแม่
ครูอาจารย์ และพระมหากษัตริย์
ไตรภูมิพระร่วงกล่าวถึงการตั้งครรภ์ของสตรีด้วยวิธีต่าง ๆ กัน มีหลายวิธีที่ไม่ถูกต้อง
ตามหลักวิทยาศาสตร์ เป็นแต่เพียงปรากฏในไตรภูมิพระร่วงเท่านั้น กล่าวถึงกำเนิดของมนุษย์
แบบอุปปาติกโยนิ อัณฑชโยนิ และสังเสทชโยนิ โดยเล่านิทานประกอบพร้อมทั้งสั่งสอนในเรื่องบาป
บุญไปด้วย เช่น เรื่องของนางอัมพปาลิกา ซึ่งเกิดแบบอุปปาติกโยนิในคาคบไม้มะม่วง เมื่อเกิด
ก็เติบใหญ่เป็นสาวทันที ด้วยบุญที่นางเคยรักษาศีลมั่นคงเมื่อบวชเป็นภิกษุณีในอดีตชาติ ทำให้ชาตินี้
นางมีรูปโฉมงดงาม แต่ด้วยบาปกรรมที่อดีตชาติ เคยด่าว่านางเถรีอรหันต์ ทำให้นางอัมพปาลิกา
ต้องกลายเป็นนางนครโสภิณี (ในชาติก่อน ๆ นางก็เคยตกนรกและเกิดเป็นหญิงแพศยามาแล้ว)
อย่างไรก็ตามนางอัมพปาลิกาผู้นี้มีความเลื่อมใสศรัทธาในพุทธศาสนาอย่างมาก ได้บวชและบรรลุ
ถึงอรหันต์เป็นขีณาสพ และนิพพานไปในที่สุด

เล่าเรื่องการเกิดของมนุษย์แบบอัณฑชโยนิ กล่าวถึงพราหมณ์ผู้หนึ่งได้นางกินรีเป็นภรรยา
ต่อมานางกินรีก็มีครรภ์และเกิดเป็นไข่ ๒ ฟอง นางกินรีได้ฟักไข่ ๆ แตกออกเป็นมนุษย์ผู้ชาย ๒ คน
พี่น้องทั้งสองคนนี้ ต่อมาได้บวชและบรรลุอรหัตตมรรคญาณ และนิพพานไปในที่สุด การเกิด
แบบสังเสทชโยนินั้น เล่าเรื่องนางปทุมาวดี เกิดในดอกบัวและเวลาที่นางเดินไปที่ใดจะมีดอกบัวผุด
ขึ้นมารองรับเท้าของนางทุกย่างก้าว ทั้งนี้เป็นด้วยผลบุญที่อดีตชาตินางเคยบูชาพระปัจเจกโพธิเจ้า
ด้วยดอกบัวหลวงและนางปรารถนาเช่นนั้น ต่อมานางปทุมาวดีได้เป็นชายาของพระยาพรหมหัต
และได้ทรงครรภ์ประสูติเป็นราชกุมาร ๕๐๐ องค์ เจ้าราชกุมารผู้เป็นพี่อยู่ภายในรกแต่องค์เดียว
อีก ๔๙๙ องค์นั้นติดอยู่แต่ภายนอกรกทั้งนางปทุมาวดีและราชกุมาร ๔๙๙ องค์นั้น ได้ชื่อว่า
เกิดแบบสังเสทชโยนิ ส่วนเจ้าราชกุมารที่อยูในรกได้ชื่อว่าเกิดแบบชลามพุชโยนิ การที่นางปทุมาวดี
มีราชกุมารถึง ๕๐๐ องค์นี้ ก็เพราะอานิสงส์ที่นางได้ถวายข้าวตอกผสมน้ำผึ้ง ๕๐๐ ก้อน
แด่พระปัจเจกโพธิเจ้าในอดีตชาติ และนางก็ปรารถนาจะมีลูกชาย ๕๐๐ คนด้วย ราชกุมารทั้ง
๕๐๐ องค์นี้ต่อมาได้ผนวชและตรัสรู้เป็นพระปัจเจกโพธิเจ้าทุกองค์
การสิ้นชีวิตของสัตว์ทั้งหลายไว้ว่ามี ๔ ประการ คือ (๑) อายุขัย คือ ตายโดยมีอายุ
ควรสิ้นแต่น้อย (๒) กรรมขัย คือ ตายโดยที่อายุยังไม่ควรตาย (๓) อุภยขัย คือ ตายเมื่ออายุแก่เฒ่า
และ (๔.) อุปัจเฉทกรรมขัย คือ ตายโดยอุบัติเหตุ
ในตอนท้ายของมนุสสภูมิได้กล่าวถึง ผลของกรรม ไว้ว่า ไม่ว่าบุญหรือบาปจะส่งผล
ทั้งในชาตินี้และชาติหน้า และต่อ ๆ ไปจนกว่าจะนิพพาน เป็นความเชื่อที่ว่า ชาติหน้ามีจริง
และได้สรุปไว้ว่า คนเราเมื่อตายไปแล้ว ชีวิตภายหน้าจะไปเกิดเป็นอะไรนั้น ขึ้นอยู่กับบุญและบาป
ที่ได้กระทำเอาไว้
ฉกามาพจรภูมิ เริ่มต้นด้วยการกล่าวถึงเทพยดาว่ามี ๓ จำพวก คือ (๑) สมมุติเทวดา
ได้แก่ พระเจ้าแผ่นดินผู้ทรงทศพิธราชธรรม (๒) อุปปัติเทวดา ได้แก่ เทวดาบนสวรรค์ฉกามาพจร
ถึงพรหมโลก และ (๓) วิสุทธิเทวดา ได้แก่ พระพุทธปัจเจกโพธิเจ้า พระอรหันต์ พระขีณาสพ การปฏิสนธิ
ของเทพยดาบนสวรรค์เป็นแบบอุปปาติกโยนิเพียงอย่างเดียว ที่อยู่ของเทวดา คือ พิมานหรือวิมาน
อยู่บนภูเขาหรือบนต้นไม้ใหญ่ สวรรค์ฉกามาพจร มีทั้งหมด ๖ ชั้น มีดังนี้
๑. จาตุมหาราชิกา เป็นสวรรค์ชั้นต่ำสุด ตั้งอยู่เหนือจอมเขายุคันธร ซึ่งเป็นภูเขา
อยู่ล้อมรอบเขาพระสุเมรุ สวรรค์ชั้นนี้มีเมืองใหญ่อยู่ ๔ เมือง งดงามอย่างที่ไม่พบในโลกมนุษย์
มีกำแพงเป็นทอง ประดับด้วยแก้ว ๗ ประการ บานประตูเมืองเป็นแก้ว ในเมืองมีปราสาทแก้ว
พื้นดินเป็นทอง เมืองทั้ง ๔ นี้ ตั้งอยู่ ๔ ทิศรอบเขาพระสุเมรุ โดยมีเทพยดาผู้เป็นใหญ่ เรียกว่า

พระยาจตุโลกบาล ปกครองเหล่าเทพยดา ครุฑ นาค และยักษ์ทั้งหลายตลอดถึงกำแพงจักรวาล
กล่าวคือ ท้าวธตรฐปกครองด้านทิศตะวันออก ท้าววิรูปักข์ปกครองด้านทิศตะวันตก ท้าววิรุฬหก
ปกครองด้านทิศใต้ และท้าวไพรศรพณ์ปกครองด้านทิศเหนือ การเกิดของเทพยดา ผู้ที่จะไปเกิดเป็น
เทพยดาได้จะต้องได้กระทำบุญเอาไว้ และจะไปเกิดในฐานะอะไรนั้นขึ้นอยู่กับสถานที่เกิด กล่าวคือ
ถ้าเกิดในผ้าของเทพยดาองค์ใดก็ได้ชื่อว่าเป็นลูกสาวของเทพยดาองค์นั้น เกิดเหนือที่นอนก็ได้ชื่อว่า
เป็นภรรยา เกิดแทบตีนแท่นก็เป็นสาวใช้ และเกิดที่ประตูปราสาทหรือที่กำแพงด้านในก็เป็น
ข้าเทพยดานั้น ๆ แต่ถ้าหากเกิดนอกกำแพงในที่แดนของเทพยดาองค์ใดก็เป็นไพร่ฟ้าของเทพยดา
องค์นั้น
๒. ดาวดึงสา เป็นสวรรค์ชั้นที่อยู่เหนือจาตุมหาราชิกา ตั้งอยู่เหนือจอมเขาพระสิเนรุราช
บรรพต (ภูเขาพระสุเมรุ) เป็นที่ตั้งของเมืองไตรตรึงษ์ของพระอินทร์ผู้เป็นใหญ่ในหมู่เทพยดาทั้งหลาย
ตัวเมืองกว้างขวางใหญ่โตมาก แต่ละด้านยาวถึง ๘ ล้านวา มีกำแพงแก้วล้อมรอบ ในเมือง
มีปราสาทแก้วงดงามวิจิตรพิสดาร คือ ไพชยนตปราสาท นอกเมืองไตรตรึงษ์มีอุทยานทิพย์ ๕ แห่ง
คือ นันทวนุทยาน ปารุสกวัน จิตรลดาวัน มิสสกวัน และมหาพน นอกจากนี้ก็ยังมีสระโบกขรณี
อีกหลายแห่ง เช่น นันทาโบกขรณี จุลนันทาโบกขรณี เป็นต้น พระอินทร์มีช้างทรงลักษณะอัศจรรย์
ชื่อ ไอยราวัณ ซึ่งความจริงแล้วคือ ไอยราวัณเทพบุตร แต่ได้เนรมิตตัวเป็นช้างเผือกสำหรับ
พระอินทร์ประทับเสด็จไปในที่ต่าง ๆ ช้างไอยราวัณนี้หรือที่เรารู้จักกันทั่วไปว่าเอราวัณ
เป็นช้างสูงใหญ่มหึมามีหัว ๓๓ หัว แต่ละหัวมีงา ๗ อัน งาแต่ละอันมีสระ ๗ สระ แต่ละสระมีกอบัว
๗ กอ บัวแต่ละกอมี ๗ ดอก ดอกบัวแต่ละดอกมี ๗ กลีบ แต่ละกลีบมีนางฟ้ายืนรำระบำ กลีบละ
๗ คน นางฟ้าแต่ละคนมีสาวใช้ ๗ นาง เมื่อใดที่พระอินทร์เสด็จประทับเหนือแท่นแก้วในหัวช้าง
ไอยราวัณนั้น ชายาทั้ง ๔ ของพระอินทร์จะตามเสด็จไปเฝ้าด้วยเสมอ ชายาที่ประเสริฐที่สุด คือ
นางสุธัมมา อีก ๓ องค์ คือ นางสุชาดา นางสุนันทา และนางสุจิตรา นอกจากนี้ ก็มีนางฟ้าอื่น ๆ
ที่เป็นชายาเช่นเดียวกันอีก ๙๒ คน และมีบรรดาสาวใช้ตามเสด็จไปบนหัวช้างด้วย
บรรดานางฟ้าทั้งหลายที่มีหน้าที่บรรเลงดนตรีถวายพระอินทร์นั้น มีอยู่นางหนึ่งที่รู้จักกันดี คือ
นางเมขลา ซึ่งทำหน้าที่เป่าสังข์ถวาย เสียงดนตรีที่ปรากฏบนสวรรค์นี้ไพเราะเพราะพริ้งยิ่งนัก
และมีความมหัศจรรย์มาก เครื่องดนตรีทุกชนิดไม่ว่าจะเป็นพิณ กลอง สังข์ บัณเฑาะว์ ปี่ สามารถ
จะดังขึ้นมาได้เอง หากมีผู้บรรเลงดนตรีชนิดใดขึ้นมา เครื่องดนตรีชนิดเดียวกันนั้นอีกหกหมื่นชิ้น
ก็จะบรรเลงได้เองอย่างไพเราะประดุจมีผู้บรรเลงทีเดียว พระจุฬามณีเจดีย์ เป็นพระเจดีย์
อยู่บนสวรรค์นอกเมืองไตรตรึงษ์ เป็นที่ซึ่งพระอินทร์เสด็จไปนมัสการพร้อมด้วยบริวารอยู่เสมอ ๆ
(แสดงถึงการทำความดีของเหล่าเทวดา) นอกเมืองไตรตรึงษ์ไปทางทิศอีสาน มีอุทยานชื่อ บุณฑริกวัน

ในอุทยานนี้มีต้นไม้ใหญ่ (ไม้ทองหลาง) ต้นหนึ่งชื่อ ปาริกชาติกัลปพฤกษ์ ซึ่งออกดอกช้ามาก
ร้อยปีดอกจึงบานครั้งหนึ่ง เมื่อบานแล้วจะส่งกลิ่นหอมฟุ้งไปไกลนับแสน ๆ วา ใต้ต้นไม้นี้
มีแท่นศิลาแก้ว ชื่อว่า ปัณฑุกัมพลสีแดงเข้ม อ่อนนุ่มดังฟูก เมื่อพระอินทร์ประทับนั่งแผ่นศิลาจะอ่อน
ลึกลงไปถึงสะดือ เมื่อลุกขึ้นแผ่นศิลาก็จะเต็มขึ้นมาดังเก่า บริเวณใกล้ ๆ กันนั้น มีศาลาใหญ่ชื่อ
สุธัมมาเทพยสภาคศาลา เป็นที่ชุมนุมสดับธรรมของเหล่าเทพยดาทั้งหลาย ผู้ที่แสดงธรรมอาจ
จะเป็นพระอินทร์หรือเทพยดาองค์ใดองค์หนึ่งซึ่งเป็นผู้รู้ธรรม ในตอนท้ายกล่าวสอนให้คนทำความดี
เพื่อจะได้ไปเกิดเป็นพระอินทร์และเทพยดาบนสวรรค์ชั้นดาวดึงสา
๓. ยามา อยู่เหนือสวรรค์ชั้นดาวดึงสา เทพยดาในชั้นนี้อยู่ปราสาททองและปราสาทเงิน
ซึ่งมีกำแพงล้อมรอบ เทพยดาผู้เป็นใหญ่ในสวรรค์ชั้นนี้ คือ สุยามเทวราช ชั้นยามานี้อยู่สูงกว่า
พระอาทิตย์ จึงมองไม่เห็นพระอาทิตย์ แต่ที่เห็นกันก็ด้วยรัศมีของแก้วและรัศมีของเทพยดาเอง
และเมื่อเห็นดอกไม้ทิพย์บาน ก็คือเวลารุ่ง ดอกไม้ทิพย์หุบ ก็คือเวลาค่ำ
๔. ดุสิดา อยู่เหนือสวรรค์ชั้นยามา งดงามด้วยปราสาทแก้ว ปราสาทเงิน และปราสาท
ทอง มีกำแพงแก้วล้อมรอบ งามกว่าสวรรค์ชั้นยามา มีเทพยดาผู้เป็นใหญ่ คือ สันดุสิตเทพยราช
เทพยดาในดุสิตนี้เป็นผู้รับรู้บุญรู้ธรรม สวรรค์ชั้นนี้เป็นที่สถิตของพระโพธิสัตว์ ซึ่งจะลงมาตรัสรู้
เป็นพระพุทธเจ้าในเมืองมนุษย์ พระศรีอาริยเมตไตรยก็สถิตอยู่ ณ ชั้นนี้
๕. นิมมานรดี อยู่เหนือสวรรค์ชั้นดุสิดา มีความงดงามยิ่งขึ้นไปอีก เทพยดาในชั้นนี้
มีความสุขสมบูรณ์ ปรารถนาสิ่งใดก็สามารถจะเนรมิตได้ตามความพอใจ
๖. ปรนิมมิตวสวัตตี เป็นสวรรค์ชั้นสูงสุด ประเสริฐด้วยสุขสมบัติ ยิ่งกว่าชั้นฟ้าทั้งหลาย
หากมีใจปรารถนาสิ่งใด ๆ เช่น อาหารทิพย์ ก็จะมีเทพยดาองค์อื่นคอยเนรมิตให้ทุกประการ
สวรรค์ชั้นนี้มีผู้เป็นใหญ่ ๒ องค์ คือ ปรนิมมิตวสวัตตีเทวราช เป็นใหญ่ฝ่ายเทพยดา และพระยา
มาราธิราชเป็นใหญ่ฝ่ายมาร
การสิ้นชีวิตของเทพยดา มี ๔ อย่าง ได้แก่ (๑) อายุขัย ได้แก่ สิ้นชีวิตตามอายุ
ในชั้นฟ้านั้น (๒) บุญญขัย ได้แก่ สิ้นบุญก่อนถึงกำหนดอายุในชั้นฟ้านั้น (๓) อาหารขัย ได้แก่ สิ้นชีวิต
เพราะสนุกจนลืมกินอาหาร และ (๔) โกธาพละ ได้แก่ สิ้นชีวิตเพราะความโกรธ เมื่อเทพยดาโกรธ
หัวใจจะกลายเป็นไฟไหม้ตนเอง ก่อนที่เทพยดาจะจุติ (สิ้นชีวิต) ๗ วัน จะเกิดนิมิต ๕ ประการ คือ
(๑) เห็นดอกไม้ในวิมานของตนเหี่ยว และไม่หอม (๒) ผ้าทรงดูหม่นหมอง (๓) อยู่ไม่มีความสุข
มีเหงื่อไคลไหลออกจากรักแร้ (๔) อาสนะร้อนและแข็งกระด้าง และ (๕) กายของเทพยดานั้น
เหี่ยวแห้ง เศร้าหมอง ไม่มีรัศมี

นิมิตทั้ง ๕ นี้แสดงว่าแม้เทวดาก็ยังหมดความสุขได้ ไม่ใช่แต่มนุษย์เท่านั้น ดังนั้น
พระพุทธเจ้า พระปัจเจกโพธิเจ้า และพระอรหันต์ทั้งหลายจึงไม่ปรารถนาในสุขสมบัติ แต่ปรารถนา
ที่จะไปสู่นิพพานสุข ในตอนท้ายของฉกามาพจรภูมิ ได้สรุปถึงสาเหตุ ๓ ประการ ที่ทำให้คน
กระทำบุญไม่กระทำบาป ก็คือ ความไม่โลภ ไม่โกรธ และไม่หลง
รูปาวจรภูมิ พรหมทั้งหลายที่เกิดในรูปพรหมทั้ง ๑๖ ชั้นนั้น ย่อมเกิดเป็นกายใหญ่ทันที
แต่เพียงอย่างเดียว และเอาปฏิสนธิ ๖ จำพวก คือ วิตก วิจารณ์ และอื่น ๆ ที่กล่าวแล้ว นับตั้งแต่
สวรรค์ชั้นปรนิมมิตวสวัดดีขึ้นไปจนถึงพรหมโลกนั้น จะนับเป็นโยชน์หรือเป็นวาไม่ได้เลย เพราะว่า
อยู่ไกลมาก แม้แต่พรหมชั้นล่างสุดที่ชื่อ พรหมปาริสัชชาภูมิ ลงมาจนถึงแผ่นดินนี้ก็ยังไกลมาก
หากเอาศิลาก้อนหนึ่งขนาดเท่าปราสาทเหล็กที่ชื่อ โลหปราสาท ที่มีอยู่ในลังกาทวีปนั้น มาทิ้งทอด
ลงมาจากพรหมปาริสัชชานั้น โดยไม่ไปติดขัดอยู่ที่ไหนเลย ก็จะกินเวลาถึง ๔ เดือน จึงจะตกลงมาถึง
แผ่นดิน นี่เป็นแต่เพียงพรหมชั้นต่ำสุด พรหมทั้ง ๒๐ ชั้นจะอยู่เหนือกันขึ้นไปตามลำดับ ๒๐ ชั้น
อาณาเขตกว้างเท่าขอบเขตของกำแพงจักรวาล นอกจากนั้นยังมีปราสาทแก้ว และเครื่องประดับ
ทั้งหลายงดงามยิ่งไปกว่าบรรดามีในสวรรค์ของเทวดาต่าง ๆ นับพันเท่า
พรหมชั้น ๑ ชื่อ พรหมปาริสัชชาภูมิ ชั้น ๒ ชื่อ พรหมปโรหิตา ชั้น ๓ ชื่อ มหาพรหมาภูมิ
พราหมณ์และฤษีที่บำเพ็ญภาวนาจนได้ฌานที่ชื่อ ปฐมฌานในชั้นต่ำ ตลอดชีวิตนั้นเมื่อตายไปจะได้
ไปเกิดในพรหมชั้นปาริสัชชาภูมิ มีอายุยืนได้หนึ่งในสามของกัลป์ ผู้ใดที่ได้ปฐมฌานชั้นปานกลาง
ตลอดชีวิต เมื่อตายไปก็จะไปเกิดในพรหมที่ชื่อว่าพรหมปโรหิตาภูมิ เสวยสุขอยู่เป็นเวลาครึ่งหนึ่ง
ของกัลป์ ส่วนผู้ใดได้ปฐมฌานชั้นสูงสุดตลอดชีวิต เมื่อตายไปก็จะไปเกิดในพรหมชั้นมหาพรหมภูมิ
เสวยสุขเป็นเวลาหนึ่งมหากัลป์ อายุของพรหมในชั้นนี้นับเป็นกัลป์ เมื่อไฟไหม้กัลป์เมื่อใดก็จะไหม้
พรหมทั้ง ๓ ชั้นนี้ด้วย
ไกลขึ้นไปอีกมากก็จะถึงพรหมอีก ๓ ชั้น คือ ปริตตาภูมิ อัปปมาณาภูมิ และ อาภัสสราภูมิ
รวมเรียกว่า ทุติยฌานภูมิ เทวดาและมนุษย์ทั้งหลายที่สำเร็จทุติยฌานชั้นต่ำจนตลอดชีวิต เมื่อตาย
ไปจะไปเกิดในพรหมชั้นปริตตาภูมิ มีอายุได้ ๒ มหากัลป์ ผู้ใดสำเร็จทุติยฌานภูมิชั้นปานกลาง
จนตลอดชีวิต ตายไปจะไปเกิดในพรหมชั้นอัปปมาณาภูมิ มีอายุยืนได้ ๔ มหากัลป์ ส่วนผู้ที่สำเร็จ
ทุติยฌานภูมิชั้นสูงสุด ก็จะไปเกิดในพรหมชั้นอาภัสสราภูมิ มีอายุยืนได้มหากัลป์ เมื่อเกิดไฟไหม้
กัลป์แล้ว น้ำก็ท่วมอาภัสสราพรหมภูมิด้วย
ถัดขึ้นไปอีกไกลนักหนาก็จะถึงพรหมอีก ๓ ชั้น คือ ปริตตาสุภาภูมิ อัปปมาณสุภาภูมิ
และสุภกิณหาภูมิ รวมเรียกว่า ตติยฌานภูมิ เทวดาหรือมนุษย์ใดได้ตติยฌานในชั้นต่ำ เมื่อตายไป
ก็จะไปเกิดในพรหมชั้นปริตตาสุภาภูมิ มีอายุยืน ๑๖ มหากัลป์ ผู้ใดได้ตติยฌานในชั้นกลาง

จนตลอดชีวิต ตายไปก็จะไปเกิดในพรหมชั้นอัปปมาณาสุภาภูมิ มีอายุยืนได้ ๓๒ มหากัลป์ ส่วนผู้ใด
ได้ตติยฌานชั้นสูงสุดจนตลอดชีวิต ตายไปก็จะไปเกิดในพรหมชั้นสุภกิณหาภูมิ มีอายุยืน ๖๔ กัลป์
เมื่อน้ำท่วมแล้วมีลม ๕ อย่าง พัดพาทำลายพรหมทั้ง ๓ ชั้นนี้จนหมดลมนั้นจึงจะหยุด
จากนั้นขึ้นไปอีกไกลมากจะถึงพรหมอีก ๒ ชั้น คือ เวหัปผลาภูมิและอสัญญีภูมิ เรียกว่า
จตุตถฌานภูมิ เทวดาและมนุษย์ทั้งหลายที่บรรลุจตุตถฌานชั้นสูงสุดจนตลอดชั่วชีวิต เมื่อตายไป
จะไปเกิดในพรหมชั้นเวหัปผลาภูมิ มีอายุยืนถึง ๔๐๐ มหากัลป์ ผู้ใดถึงจตุตถฌานด้วยความมั่นคง
และไม่มีลูกมีเมีย รวมทั้งเขารำพึงในใจว่า อันว่าสัตว์ทั้งหลายที่ไปทนทุกขเวทนาอยู่ในจตุราบายด้วย
โยนิ ๔ คติ ๕ วิญญาณฐิติ ๗ และสัตตาวาส ๙ ก็เป็นเพราะมีใจรู้รำพึงมาก มีใจรัก มีใจเกลียดชัง
เมื่อใดใจนี้หายไปจากตนไม่รู้รำพึงมาก ไม่รู้รักรู้เกลียด เมื่อนั้นก็จะดียิ่ง เขารำพึงเช่นนี้แล้วก็ปรารถนา
เช่นนี้ คือขออย่ามีลูกมีเมียหรือมีใจเลย เขาพร่ำภาวนาเช่นนี้ว่า ขอจงอย่ามีสัญญาภาวนาอยู่ตลอด
ชั่วชีวิตเขา เมื่อตายไปก็ไปเกิดในพรหมชั้นอสัญญีภูมิ พรหมในชั้นนี้มีกายสูง ๙๖,๐๐๐ วา
ไม่มีใจแม้แต่นิดเดียว หน้าตาผิวพรรณเหมือนรูปพระปฏิมาทองคำที่ช่างขัดไว้ใหม่ งดงามมาก
หากผู้ใดนั่งอยู่และตายไป ก็จะไปเกิดเป็นพรหมในอิริยาบถนั่งไปจนสิ้นอายุพรหม ผู้ใดยืนอยู่
แล้วตายไป ก็จะไปเกิดเป็นพรหมในอิริยาบถยืนในพรหมโลก ไม่กะพริบตาหวั่นติงใด ๆ ทั้งสิ้น
ไม่รับรู้ใดทั้งสิ้น ในปราสาทแก้วของพรหมนั้นกว้างขวางมาก มีดอกไม้ของหอมทั้งหลายอันประเสริฐ
อยู่ตลอดเวลาที่พรหมสถิตอยู่ ดอกไม้นั้นไม่มีเหี่ยวแห้ง ของหอมต่าง ๆ ก็ไม่มีวันหมดกลิ่นหอมเลย
ดอกไม้ต่าง ๆ ก็จะประดับอยู่เรียงรายราวกับมีผู้จัดแต่งอยู่รอบวิมานของพรหม จำนวนของพรหม
ในชั้นนี้มีมากมายไม่รู้กี่ล้านกี่โกฏิ มีอายุยืนได้ ๕๐๐ มหากัลป์ เมื่อใดพรหมเหล่านี้จะสิ้นอายุ
พรหมที่ได้ทำบุญมาก่อน เมื่อก่อนจะสิ้นชีวิตจิตใจก็จะกลับคืนมาสู่ร่างตามเดิมเช่นคนทั่ว ๆ ไป
แล้วจึงไปเกิดตามผลบุญและบาปที่ทำไว้ เพราะยังไปไม่ถึงนิพพาน
จากนั้นขึ้นไปอีกไกลมากจะถึงพรหมอีก ๕ ชั้น คือ อวิหาภูมิ อตัปปาภูมิ สุทัสสาภูมิ
สุทัสสีภูมิ และอกนิฏฐาภูมิ เรียกรวมว่า ปัญจสุทธาวาส นับเป็นจตุตถฌานภูมิ ผู้ใดได้สำเร็จ
จตุตถฌาน หรือปัญจมฌานก็ดี จนตลอดชั่วชีวิตตายไปก็จะได้ไปเกิดในพรหม ๕ ชั้น
ที่ชื่อปัญจสุทธาวาสนี้ แล้วจะไม่เกิดมาเป็นคนในมนุษย์โลกอีกเลย หากว่าสิ้นอายุจากพรหมโลกแล้ว
จะเข้าถึงนิพพานเลย อายุของพรหมในอวิหาภูมินั้นยืนได้ ๑,๐๐๐ มหากัลป์ อายุพรหมในอตัปปา
ยืนได้ ๒,๐๐๐ มหากัลป์ พรหมในสุทัสสาอายุยืนได้ ๔,๐๐๐ มหากัลป์ อายุพรหมในชั้นสุหัสสี
ยืนได้ ๘,๐๐๐ มหากัลป์ และอายุพรหมในชั้นอกนิฏฐายืนได้ ๑๖,๐๐๐ มหากัลป์
พรหมทั้ง ๑๖ ชั้นนี้ เรียกว่า โสฬสรูปพรหม อันเป็นที่อยู่ของพรหมทั้งหลายอันมีรูปพรหม
ทั้งหลายล้วนแต่เป็นเพศชาย จะไม่มีพรหมเพศหญิงแบบเทพธิดาในสวรรค์ชั้นต่ำลงมา แต่พรหม


ที่อยู่ในชั้นอสัญญีนั้นเป็นแต่รูปอยู่เช่นนั้น ไม่เคลื่อนไหวเลยแม้แต่น้อย ส่วนพรหมในชั้นอื่น ๆ อีก
๑๕ ชั้น เคลื่อนไหว มีตาไว้ดู หูไว้ฟัง มีจมูกไว้หายใจเข้าออก แต่ไม่มีความรู้สึกถึงกลิ่นหอมหรือเหม็น
มีลิ้นไว้พูดจาแต่ไม่รู้รสเปรี้ยว หวาน เผ็ด จืด หรือเค็ม เนื้อตัวของพรหมนั้นแม้นว่าจับต้องก็จะไม่รู้สึก
เจ็บแต่ประการใด ไม่เสวยข้าว น้ำ ได้แต่นั่งฌานสมาบัติ ไม่ยินดีที่จะเกี่ยวข้องกับผู้อื่น หน้าตาเนื้อตัว
ของพรหมนั้นเกลี้ยงเกลางดงาม รุ่งเรืองกว่าพระจันทร์ พระอาทิตย์เป็นพันเท่า แม้แต่มือของพรหม
เพียงมือเดียวก็ให้แสงเรืองไปทั่วจักรวาลได้ถึงหมื่นจักรวาล พระพรหมทั้งหลายมีปราสาทแก้ว
และปราสาททอง มีอาสน์ทิพย์ ม่านและเพดานเป็นทิพย์ประดับด้วยแก้ว ๗ ประการ งามยิ่งกว่าวิมาน
ของเทวดาในชั้นต่ำได้พันเท่า มีเกศเกล้างดงาม มีชฎาทุกองค์ งามยิ่งนัก รูปร่างของพรหมก็งามมาก
ไม่ว่าจะเป็นหัวเข่า แขน ต่อกันกลมกลึงงามมาก มองไม่เห็นรอยต่อ พรหมทั้งหลายนั้นไม่มีอวัยวะภายใน
พรหมทั้ง ๑๖ ชั้นนั้น ไม่มีเพศหญิงแม้แต่องค์เดียว แม้แต่เพียงเหมือนเพศหญิงก็ไม่มีเลย
พรหมทั้งหลายไม่มีใจรักใคร่ในผู้หญิงแม้แต่น้อย ไม่มีการขับร้องฟ้อนรำหรือเล่นดนตรีแต่อย่างใด บางพวก
อยู่ด้วยฌานชื่อ อริยวิหาร บางพวกอยู่ด้วยฌานชื่อ ทิพยวิหาร บางพวกอยู่ด้วยฌานชื่อ พรหมวิหาร
พรหมทั้งหลายในอกนิฎฐพรหมนั้น เมื่อใดที่พระโพธิสัตว์ผู้จะได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้านั้น เสด็จออกผนวช
พรหมนั้นจะเอาผ้าไตรจีวรและเครื่องบริขารลงมาจากพรหมโลก มาถวายแด่พระโพธิสัตว์ พระโพธิสัตว์
ทรงรับเอาไตรจีวรจากพรหมแล้วทรงไตรจีวรนั้น ทรงถอดผ้าขาวที่พระองค์ทรงอยู่ออกจากพระกายแล้ว
ยื่นให้พรหมนั้น ซึ่งรับเอาขึ้นไปไว้ที่อกนิฏฐพรหม แล้วเนรมิตเป็นพระเจดีย์แก้วครอบผอบแก้วใสงามนั้น
พระเจดีย์สูง ๙๖,๐๐๐ วา มีพระนามว่า ทุสเจดีย์ พรหมทั้งหลายย่อมบูชาพระเจดีย์วันละ ๗ แสนองค์
พรหม ๑๖ ชั้นนี้ เมื่อไฟไหม้แผ่นดินนี้แล้ว พรหมจะเสด็จลงมาดูดอกบัวที่เกิดในแผ่นดินนี้ แล้วจึงเอาบาตร จีวร เครื่องอัฎฐบริขาร ๘ สิ่งที่อยู่ในดอกบัวนั้น คือ ผ้าสบง ผ้าจีวร ผ้าสังฆาฏิ
บาตร ผ้าประคด มีดโกน เข็มเย็บผ้า ผ้ากรองน้ำ พรหมรับเอาอัฏฐบริขารนี้ขึ้นไปไว้ที่อกนิฏฐพรหม
ยามเมื่อพระโพธิสัตว์เจ้าเสด็จออกผนวชเมื่อใด พรหมจึงจะนำลงมาถวาย กัลป์ใดมีพระพุทธเจ้า
หนึ่งพระองค์ ก็จะเกิดดอกบัวขึ้นหนึ่งดอก เรียกกัลป์นี้ว่า สารกัลป์ กัลป์ใดจะเกิดมีพระพุทธเจ้า
สองพระองค์ ก็จะเกิดดอกบัว ๒ ดอก เรียกว่า มัณฑกัลป์ กัลป์ใดจะเกิดมีพระพุทธเจ้าสามพระองค์
ก็จะเกิดดอกบัวขึ้น ๓ ดอก เรียกว่า วรกัลป์ กัลป์ใดจะเกิดมีพระพุทธเจ้าสี่พระองค์ ก็จะเกิดดอกบัว
๔ ดอก เรียกกัลป์นี้ว่า สารมัณฑกัลป์ กัลป์ใดจะเกิดมีพระพุทธเจ้าห้าพระองค์ ก็จะเกิดดอกบัว
๕ ดอก เรียกว่า ภัททกัลป์ กัลป์ใดจะไม่มีพระพุทธเจ้ามาเกิดเลย กัลป์นั้นเรียกว่า สุญญกัลป์
ในหนึ่งกัลป์จะมีพระพุทธเจ้ามาเกิดได้สูงสุดเพียง ๕ พระองค์เท่านั้น มากกว่านี้ไม่มี
และเครื่องอัฎฐบริขารอันเกิดมีในดอกบัวนั้น ก็เกิดขึ้นมาเองเพราะบารมีของพระพุทธเจ้านั่นเอง


ผู้ที่จะได้ไปเกิดในพรหมโลกนั้น ทำบุญธรรมอย่างไรจึงได้ไปเกิดเช่นนั้น ผู้ใดก็ดีแม้นว่า
ได้ทำบุญบวชเป็นพระรักษาศีลได้เท่าไรก็ดี แต่ไม่ได้ฌานที่จะทำให้สามารถเดินไปในอากาศ
หรือดำดินได้ จะไม่ได้เกิดในพรหมโลกเป็นอันขาด ผู้ใดเจริญภาวนาฌานจนตลอดชั่วชีวิต จึงจะได้
ไปเกิดในพรหมโลก เมื่อภาวนาจะให้บรรลุได้ฌานนั้นย่อมกระทำดังนี้ คือ ภิกษุเจ้าที่เป็นศิษย์
ของพระพุทธเจ้าก็ดี ฤาษีผู้มีศีลก็ดี นั่งสมาธิภาวนาจำเริญกรรมฐานว่า “ปฐวีกสิณํ” ทั้งกลางวัน
กลางคืน และกำจัดปัญจนิวรณ์ คือ ความพอใจรักใคร่ในกาม ความปองร้ายผู้อื่น ความง่วงเหงา
หาวนอน ความฟุ้งซ่าน ความลังเลไม่ตกลงใจ แล้วจึงประกอบด้วยฌาน ๕ ประการ คือ
ความตรึกตรอง ความพิจารณา ความปลื้มใจ ความสุข และความเป็นผู้มีอารมณ์เดียว แล้วจึง
จักได้ฌาน ๕ ประการ คือ รู้จักแสดงฤทธิ์ได้ มีหูทิพย์ ตาทิพย์ รู้จักจิตของผู้อื่น และรู้จักระลึกชาติได้
เหล่านี้เป็นสภาวะบุญที่ได้เจริญฌานในโลกนี้ แล้วจึงจะได้ไปเกิดในรูปพรหม ๑๕ ชั้น
ยกเว้น อสัญญีพรหม เมื่อเกิดนั้น มีรูปเกิดเพียง ๒๓ รูปทีเดียว ไม่มีรูปเกิดถึง ๒๘ รูป เช่นเทวดาที่เกิด
เป็นกามภูมิ เมื่อพรหมเกิดมีรูปเกิด ๒๓ รูป แต่ไม่มีรูปเกิดอีก ๕ รูป ๕ รูปนั้นคืออะไร ได้แก่ ฆานรูป
รูปอันรู้จักกลิ่นหอมและเหม็น ชิวหารูป รูปอันรู้รสอาหารที่กิน กายรูป รูปอันรู้สึกเจ็บปวด
อิตถีภาวรูป รูปอันรู้สึกกามตัณหาเหมือนผู้หญิง ปุริสภาวรูป รูปอันรู้สึกกามตัณหาเหมือนผู้ชาย
เมื่อเกิดก็จะมีชีวิตรูป ๔ รูป คือ รูปที่รักษาตา รูปที่รักษาหู รูปที่รักษาใจ และรูปที่รักษาเสียง
พรหมที่เกิดในชั้นอสัญญีนั้น ย่อมเกิดเป็นรูปเหมือนพรหมทั้งหลายที่กล่าวมาแล้ว
แต่รูปนั้นจะมี ๑๗ จำพวก ได้แก่อะไรบ้าง ได้แก่ สุทธัฏฐกรูป ๘ ชีวิตรูป ๑ อากาสรูป ๑ วิการรูป ๓ ลักษณะรูป ๔ รวมกันได้ ๑๗ จำพวก โดยมีชีวิตรูปอันเดียวอยู่ในสุทธัฏฐกรูป
พรหมทั้งหลายที่มีจิตภาวนาเจริญฌานนั้น ยังมีเจตสิกซึ่งเป็นเพื่อนของจิตมาตกแต่งอีก
ให้เป็นกุศล เจตสิกนี้มีเท่าใด มี ๒๒ จำพวก อันได้แก่ ศรัทธา ความเชื่อถือบุญธรรมทุกเมื่อ สติ
ความระลึกได้ไม่ลืมบุญธรรมเลย ความรู้ละอายไม่ประมาท ความเกรงกลัวต่อบาป ความไม่โลภ
ความไม่โกรธ ไม่เคียดแค้นไม่ริษยา การกระทำสิ่งใดด้วยใจเป็นกลาง กระทำสิ่งใดมีตน ประกอบด้วย
สภาวธรรม ความมีใจเห็นสภาวธรรม มีกายเบาตามธรรม ความมีใจเบาตามสภาวธรรม
ความมีกายอ่อนตามธรรม ความมีใจอันอ่อนตามสภาวธรรม ความมีกายอันควรแก่สภาวะ
และธรรมทั้งหลาย ความมีใจอันควรแก่สภาวธรรมทั้งหลาย ความมีกายคล่องแคล่วแก่ธรรม
ความมีใจอันคล่องแคล่วแก่ธรรม ความมีกายซึ่งตรงต่อธรรม ความมีจิตซื่อตรงต่อธรรม
ความมีใจเมตตากรุณาแก่สัตว์ทั้งหลาย ความมีใจพลอยยินดีต่อสัตว์ทั้งหลาย และความมีปัญญา
ยิ่งกว่าอินทรีย์ทั้งหลาย รวมเจตสิกได้ ๒๒ จำพวก เหล่านี้เป็นเพื่อนของจิตใจ แทนอาหาร
ของรูปพรหมทั้งหลาย

อรูปาวจรภูมิ กล่าวถึงท่านที่ไปเกิดในอรูปพรหมโลกอันไกลโพ้นด้วยอรูปปฏิสนธิต่อจาก
ชั้นอกนิฏฐพรหมขึ้นไปเบื้องบนว่างเปล่าไกลลิบลับ มีพรหมโลกอยู่อีก ๔ ชั้น คือ อากาสานัญจายตน
ภูมิ วิญญาณัญจายตนภูมิ อากิญจัญญายตนภูมิ และเนวสัญญานาสัญญายตนภูมิ พรหมโลกทั้งสี่ชั้นนี้
เป็นที่อยู่ของท่านผู้ได้ฌานที่ ๕ ท่านเหล่านี้ไม่มีตัวตนแม้แต่น้อย ว่างเปล่า มีแต่จิตสถิตอยู่กลางหาว
ด้วยเหตุนี้ที่อยู่ของท่านจึงชื่อว่า อรูปพรหมโลก พรหมที่ไปเกิดในชั้นอากาสานัญจายตนภูมินั้น
เมื่อครั้งยังเป็นมนุษย์ คิดว่า ถ้าหากจะเพียรพยายามให้ใจหายไป จะเป็นอย่างไร ถ้ามีแต่ใจ
ไม่มีร่างกาย เราจะทำร้ายใคร และใครจะทำร้ายเราไม่ได้ ควรปรารถนาให้ร่างกายนี้หายไป
เหลือไว้แต่จิต แล้วเจริญภาวนาได้สำเร็จฌานทั้ง ๕ และปรารถนาว่า “เราจะเอาอากาศอันว่างเปล่า
ไม่มีอะไรเลยในอรูปพรหมโลกชั้นต้นเป็นที่อยู่ของเราต่อไป” แล้วเจริญภาวนาปรารถนาให้ร่างกาย
หายไป โดยเพ่งอากาศเป็นอารมณ์ว่า “อากาศไม่มีที่สิ้นสุด ความว่างเปล่าไม่มีที่สิ้นสุด เราจักเป็นผู้
ไม่มีรูปร่าง” แล้วได้อากาสนานัญจายตนฌานตลอดชีวิต เมื่อสิ้นชีวิตแล้ว ได้ไปเกิดเป็นพรหมในพรหมโลกชั้นอากาสานัญจายตนภูมิ มีแต่ใจ ไม่มีรูปร่างหน้าตา มือเท้าแม้แต่น้อย มีอายุยืนได้
๒๐,๐๐๐ กัลป์
นักบวชบางพวกเจริญภาวนาได้ฌาน ๕ ในชั้นต้นแล้ว ได้อากาสานัญจายตนสมาบัติ
แต่หาได้อิ่มใจไม่ เพราะใจอยากจะได้สูงขึ้นไปกว่านั้น จึงไม่หยุดอยู่เพียงอากาสานัญจายตนสมาบัติ
ปรารถนาจะให้ได้วิญญาณัญจายตนสมาบัติ ซึ่งอยู่เหนืออากาศว่างเปล่าตลอดกาล ไม่เอาใจใส่
อย่างอื่นเลย เอาใจใส่ภาวนาว่า “วิญญาณเป็นอารมณ์ไม่มีที่สิ้นสุด เราจักเป็นผู้ไม่มีรูปร่าง
ด้วยวิญญาณนี้ให้ได้” ไม่เพ่งอย่างอื่นเลย เพ่งแต่วิญญาณจนตลอดชีวิต เมื่อสิ้นชีวิตแล้วได้ไปเกิดเป็น
พรหมในพรหมโลกชั้นวิญญาณัญจายตนภูมิ มีอายุยืนได้ ๔๐,๐๐๐ มหากัลป์
นักบวชบางพวกเจริญภาวนาได้ฌาน ๕ ในชั้นต้นแล้วได้วิญญาณัญจายตนสมาบัติ
แต่หาได้อิ่มใจไม่ อยากจะได้ให้สูงขึ้นไปกว่าวิญญาณัญจายตนสมาบัตินั้นอีก เห็นว่าอากิญจัญญายตน
สมาบัติเป็นสุขกว่า เย็นกว่า ปรารถนาจะให้ได้ถึงอากิญจัญญายตนสมาบัติ ซึ่งอยู่เหนืออากาศ ว่างเปล่า
ตลอดกาล จึงไม่เอาใจใส่อย่างอื่นเลย เอาแต่ภาวนาว่า “ไม่มีอะไร” ไม่เพ่งอย่างอื่นเลย เพ่งแต่ความไม่มี
อะไรจนตลอดชีวิต เมื่อสิ้นชีวิตแล้วได้ไปเกิดเป็นพรหมในพรหมโลกชั้น อากิญจัญญายตนภูมิ
มีอายุยืนได้ ๖๐,๐๐๐ มหากัลป์
นักบวชบางพวกเจริญภาวนาได้ฌาน ๕ ในชั้นต้นแล้ว ได้อากิญจัญญายตนสมาบัติ
ไม่อิ่มใจ เพราะใกล้กับพวกที่มีรูปจึงไม่ยินดี เหมือนคนที่อยู่ใกล้ศัตรูซึ่งถือหอกถือดาบไม่อาจวางใจได้
คิดไม่อยากได้อากิญจัญญายตนสมาบัติอันมีในพรหมโลกชั้นอากิญจัญญายตนภูมินั้น ปรารถนา


จะไปเกิดในพรหมโลกชั้นอื่นที่สูงขึ้นไป ห่างไกลพวกที่มีรูปซึ่งเปรียบเสมือนศัตรู จึงไม่เอาใจใส่
อย่างอื่นเลย ตั้งใจจะไปให้ถึงเนวสัญญานาสัญญายตนสมาบัติอย่างเดียว จึงภาวนาว่า “เราจักเป็น
ผู้มีสัญญาก็ไม่ใช่ ไม่มีสัญญาก็ไม่ใช่ ขอให้เรานี้จงมีใจละเอียดเล็กน้อยยิ่งนักเหมือนหายไปในอากาศ
ได้ร้อยเท่าพันเท่า ยิ่งกว่าใจพรหมชั้นต่ำ” ใจนั้นมีเหมือนไม่มีเพราะละเอียดเล็กน้อยยิ่งนัก มีอายุยืน
ได้ ๘๔,๐๐๐ มหากัลป์ และจะทำอะไรก็ไม่ได้เลย เพราะใจนั้นละเอียดเล็กน้อยที่สุด พรหมโลก
ชั้นเนวสัญญานาสัญญายตบะนั้นมีสมาบัติยิ่งกว่าพรหมโลกทุกชั้น
พรหมในอรูปภูมินี้ แม้จะมีใจละเอียดประณีตและน้อยนิดก็ยังมีเจตสิกเป็นเพื่อนของจิต
ประกอบจิตอีก ๒๐ ดวง คือ โสภณเจตสิกเว้นกรุณาและมุทุตา ไม่นับ อัญญสมานาเจตสิก
โสภณเจตสิกทั้ง ๒๐ ดวงนี้อาศัยอรูปาวจรจิตในอรูปโลก ถึงแม้ว่าใจจะละเอียดประณีตอย่างยิ่ง
ก็ยังมีเพื่อนเพื่อให้อยู่เป็นสุขในสมาบัติได้ เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จมาประสูติในโลกนี้ อรูปพรหม
ทั้งหลายก็มีศรัทธาเลื่อมใสพากันบูชาสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าด้วยใจ
สิ่งที่ไม่มีจิตแต่ดูเสมือนมีจิตใจพากันสักการะบูชาสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
เมื่อพระพุทธเจ้าทรงทำพระปาฏิหาริย์ด้วยฤทธิ์ อิทธิวิธีญาณ ด้วยพระหฤทัยซึ่งเกิดขึ้นเอง โดยไม่มีสิ่ง
ชักชวน พร้อมด้วยความยินดีประกอบด้วยปัญญา ทรงแผ่พระมหาฉัพพรรณรังสี คือ พระรัศมีที่ยิ่งใหญ่ทั้ง
๖ ไปทั่วสกลจักรวาล ประกอบด้วย พระรัศมีสีเขียวซึ่งงามเหมือนดอกอัญชัน ดอกบัวเขียว ดอกผักตบ
แววนกยูง และปีกแมลงภู่ พระรัศมีสีเหลืองซึ่งงามเหมือนดอกกรรณิการ์ หรดาล ทองชมพูนุท พระรัศมี
สีแดง ซึ่งเหมือนน้ำครั่งและชาติหิงคุ งามเหมือนดอกชบา และดอกทับทิม พระรัศมีสีขาวซึ่งงามเหมือน
ดอกพุดและสังข์ พระรัศมีสีแสดซึ่งงามเหมือนดอกอังกาบ ดอกชบาเทศ ดอกเทียนไทย และดอกทองฟ้า
ออกแสงเป็นเงาเหมือนทองแดงที่ขัดถูดีแล้ว พระรัศมีสีเลื่อมพรายสุกใสและเหลืองซึ่งงามเหมือน
ดาวประกายพรึก และแก้วผลึกที่ส่องแสงรุ่งเรืองฉวัดเฉวียนเวียนรอบ พระรัศมีทั้ง ๖ ที่แผ่ซ่านออกจาก
พระวรกายสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้นงามต่าง ๆ กัน พระรัศมีสีเขียวงามเหมือนดอกอัญชัน
ดอกผักตบ ดอกบัวเขียว และปีกแมลงภู่นั้น แผ่ซ่านออกจากพระเกศาและพระโลมาทั่วพระวรกาย
พระรัศมีสีเหลืองงามเหมือนดอกกรรณิการ์ หรดาลและทองชมพูนุทนั้น แผ่ซ่านออกจาก
พระปฤษฎางค์ของพระพุทธเจ้า พระรัศมีขาวงามบริสุทธิ์เหมือนสังข์นั้น แผ่ซ่านออกจาก
พระเนตรขาว และพระทนต์ของพระพุทธองค์ พระรัศมีสีแสดงามเหมือนดอกอังกาบ ดอกชบาเทศ
ดอกเทียนไทย และดอกทองฟ้า ที่ออกแสงเหมือนทองแดงที่ขัดเงาแล้วนั้น แผ่ซ่านออกจากแพน
ข้อพระหัตถ์และเล็บพระบาทของพระพุทธเจ้า พระรัศมีสีเลื่อมประภัสสรงามเหมือน
ดาวประกายพรึกและแก้วผลึกนั้น แผ่ซ่านจากพระอุณาโลม คือพระขนแก้ว ณ พระพักตร์พระพุทธเจ้า

พระรัศมีทั้ง ๖ ดังพรรณนามานี้ ที่เขียวก็ยิ่งเขียวงามยิ่งขึ้น ที่ขาวก็ขาวงามยิ่งขึ้น ที่เหลือง
ก็ยิ่งเหลืองงามยิ่งขึ้น ที่แดงก็ยิ่งแดงงามยิ่งขึ้น ที่แสดก็ยิ่งแสดงามยิ่งขึ้น ที่เลื่อมประภัสสรก็ยิ่ง
เลื่อมงามรุ่งเรืองเหมือนดาวประกายพรึก แผ่ซ่านออกจากพระวรกายของพระพุทธเจ้าแล้ว
กลับฉวัดเฉวียนวนเวียนไปมา ไม่ซีดไม่มัวเลย พระรัศมีบางกลุ่มก็โก่ง บางกลุ่มก็เรียงรายส่ายไปมา
บางกลุ่มก็หนา บางกลุ่มก็บาง บางกลุ่มก็ห้อยย้อยไหลไป บางกลุ่มหยุดอยู่ บางกลุ่มเป็นกลุ่มก้อน
บางกลุ่มเป็นแสงล้อม บางกลุ่มโค้งลงดิน บางกลุ่มพุ่งขึ้นไปในอากาศ บางกลุ่มพุ่งไปข้างหน้า
บางกลุ่มพุ่งไปข้างหลัง ประดังกันออกมา
พระรัศมีสีเขียวนำไปก่อน ติดตามด้วยพระรัศมีสีเหลือง แดง ขาว แดงอ่อน
และสีเลื่อมพรายงามเหมือนดาวประกายพรึกตามลำดับ บรรดาพระรัศมีทั้ง ๖ นั้น พระรัศมีสีเหลือง
ดูเหมือนจะรู้จัก พูดต่อว่าพระรัศมีสีเขียวว่า “แน่ะ ท่านรัศมีสีเขียว ท่านจงหยุดประเดี๋ยวก่อน
เราขอถามท่านว่า เพราะอะไรท่านจึงไปก่อน เราท่านได้สร้างบุญกุศลสมภารไว้อย่างไร”
พระรัศมีสีเขียวนั้นทำเป็นเหมือนเหลียวกลับมาดูแล้วตอบว่า “เรานี้มีบุญเมื่อ
ครั้งที่พระพุทธเจ้าของเรายังเป็นพระบรมโพธิสัตว์ทรงพระนามว่าพระเจ้าสีพีราช ได้ทรงควัก
พระเนตรออกให้เป็นทานแก่พระอินทร์ซึ่งจำแลงเพศเป็นพราหมณ์มาขอ ด้วยเดชะพระกุศลสมภาร
บารมีดังกล่าวมานี้ เราจึงได้เกิดเป็นพระรัศมีสีเขียวนำหน้าพวกท่านไปก่อน
ฝ่ายพระรัศมีสีแดงใสเรืองรุ่งพุ่งออกไป เห็นพระรัศมีสีเหลืองล่วงหน้าไปก่อน ดูเหมือน
จะรู้จักพูดต่อว่าพระรัศมีสีเหลืองว่า “แน่ะ ท่านรัศมีสีเหลือง เพราะเหตุไรท่านจึงไปก่อนเรา
ท่านได้สร้างบุญกุศลสมภารบารมีไว้อย่างไรบ้าง” พระรัศมีสีเหลืองทำเป็นเหมือนจะรู้จัก
เหลียวกลับมาดูแล้วตอบว่า “เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้าของเรายังทรงสร้างสมพระโพธิสมภารบารมี
เสวยพระชาติเป็นวิริยบัณฑิต ได้ทรงเชือดเนื้อออกให้พระอินทร์ซึ่งจำแลงเพศเป็นช่างทองตี
แผ่เป็นแผ่นทองปิดพระพุทธรูปด้วยใจเลื่อมใสศรัทธาและยินดีปรีดาเป็นยิ่งนัก เพราะบุญกุศลสมภาร
บารมีนี้ เราจึงได้มาเกิดเป็นพระรัศมีสีเหลืองเหมือนทองงามรุ่งเรืองนำหน้าท่านไปก่อน”
ฝ่ายพระรัศมีสีขาวเห็นพระรัศมีสีแดงล่วงหน้าไปก่อน ดูเหมือนจะรู้จักพูดต่อว่าพระรัศมี
สีแดงว่า “แน่ะ ท่านรัศมีสีแดง เหตุไฉนท่านจึงไปก่อนเรา ท่านได้สร้างบุญกุศลสมภารบารมี
ไว้อย่างไร”พระรัศมีสีแดงทำเป็นเหมือนจะเหลียวกลับมาตอบพระรัศมีสีขาวให้รู้แจ้งชัดว่า “เมื่อครั้งที่
พระพุทธเจ้าของเรานี้ยังทรงสร้างโพธิสมภารบารมีอยู่ ได้เสวยพระชาติเป็บนรชีวมาณพ อีกเรื่องหนึ่ง
เป็นปทุมกุมาร เอามีดผ่าอกยกหัวใจให้ปรุงยาแก่มารดาของตนซึ่งถูกงูกัดตายไปแล้วให้กลับฟื้นขึ้นมา


ด้วยเดชะบุญกุศลสมภารบารมีดังกล่าวมานี้ เราจึงได้เกิดเป็นพระรัศมีสีแดงนำหน้าท่าน
ไปก่อน” ฝ่ายพระรัศมีสีแสดเหมือนสีเท้าหงส์ “เห็นพระรัศมีสีขาวล่วงหน้าไปก่อน ดูเหมือนจะรู้จัก
ถามและพูดต่อว่าพระรัศมีสีขาวว่า “แน่ะ ท่านรัศมีสีขาว เหตุไฉนท่านจึงไปก่อนเรา ท่านได้สร้างบุญ
กุศลสมภารบารมีไว้อย่างไร”
พระรัศมีสีขาวทำเป็นเหมือนจะรู้จัก เหลียวกลับมาตอบว่า “เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้า
ของเรานี้ยังทรงสร้างโพธิสมภารบารมีอยู่ ได้เสวยพระชาติเป็นพระเวสสันดรบรมกษัตริย์ ทรงมีศรัทธา
พระราชทานช้างเผือกปัจจัยนาคให้เป็นทานแก่พราหมณ์ชาวเมืองกลิงคราษฎร์ ด้วยอำนาจบุญกุศล
สมภารบารมีดังกล่าวมานี้ เราจึงได้เกิดเป็นพระรัศมีสีขาวนำหน้าท่านไปก่อน” ฝ่ายพระรัศมี
สีใสเหมือนดาวประกายพรึกและแก้วผลึก เห็นพระรัศมีสีแสดเหมือนสีเท้าหงส์ล่วงหน้าไปก่อน
ดูเหมือนจะรู้จักถามและพูดต่อว่าพระรัศมีสีแสดนั้นว่า “แน่ะ ท่านรัศมีสีแสดเหมือนสีเท้าหงส์
เหตุไฉนท่านจึงไปก่อนเรา ท่านได้สร้างบุญกุศลสมภารบารมีไว้อย่างไร” ทันใดนั้น พระรัศมีสีแสด
ทำเป็นเหมือนจะรู้จัก เหลียวกลับมาตอบว่า “เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้ายังทรงสร้างโพธิสมภารบารมีอยู่
ได้เสวยพระชาติเป็นวิชาธรบรมโพธิสัตว์ ทรงเชือดเนื้อให้เป็นทานแก่ผีเสื้อกินเป็นอาหาร
ด้วยกุศลสมภารบารมีดังกล่าวมานี้ เราจึงได้เป็นพระรัศมีสีแสดนำหน้าท่านไปก่อน”
คราวนั้น พระรัศมีสีเลื่อมประภัสสรเหมือนดาวประกายพรึกและแก้วผลึก
ได้เหาะฉวัดเฉวียนนำหน้าพระรัศมีสีแสดไป พระรัศมีสีแสดนั้นเห็นพระรัศมีสีเลื่อมประภัสสร
เหมือนดาวประกายพริกและแก้วผลึกล่วงหน้าไปก่อน ดูเหมือนจะรู้จักถามว่า “แน่ะ ท่านรัศมี
สีเลื่อมประภัสสรเหมือนดาวประกายพรึกและแก้วผลึก เหตุไฉนท่านจึงไปก่อนเรา ท่านได้
สร้างบุญกุศลสมภารบารมีไว้อย่างไร” ครั้งนั้น พระรัศมีสีเลื่อมประภัสสรเหมือนดาวประกายพรึก
และแก้วผลึกดูเหมือนจะรู้จักเหลียวกลับมาตอบว่า “เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้ายังทรงสร้าง
โพธิสมภารบารมีอยู่ เสวยพระชาติเป็นกระต่ายชื่อว่า สสบัณฑิต ได้มีใจศรัทธาสละร่างกาย
ให้เป็นทาน โดยทอดกายลงในไฟซึ่งพระอินทร์ก่อขึ้น ให้เนื้อเป็นทานแก่พราหมณ์ ด้วยเดชะบุญกุศล
สมภารบารมีดังกล่าวมานี้ เราจึงได้มาเป็นพระรัศมีสีเลื่อมประภัสสร มีสีเหมือนดาวประกายพรึก
และแก้วผลึกนำหน้าท่านไปก่อน” ครั้งนั้น พระรัศมีทั้งหลายของพระพุทธเจ้า ต่างก็แข่งกัน
เหาะลอยไปเบื้องหน้าแล้วก็คล้อยลงเบื้องล่างถึงทั่วทุกแห่งหน ฉายไปถึงอเวจีนรก จนสุดพื้นแผ่นดิน
ลึกถึง ๒๔๐,๐๐๐ โยชน์ ลงไปอีกถึงลมที่รองน้ำและดินไว้มิให้ไหวหนาได้ ๙๖๐,๐๐๐ โยชน์
ดั้นขึ้นไปถึงอวกาศต่อจากภายใต้เบื้องบนไกลแสนไกลพุ่งขึ้นไปโดยลำดับ พ้นจากอรูปพรหม
ขึ้นไปถึงลมอัชฏากาศเบื้องบน ฉายไปทั่วทั้ง ๘ ทิศ พุ่งไปถึงอนันตจักรวาลทุกด้าน เห็นสว่างไสว


ตลอดไปทุกช่องทุกซอกห้วยเนินเขาในถ้ำ ปล่อง เหว เงื้อมแง่ และที่มืดมิดซึ่งแสงพระอาทิตย์
และพระจันทร์ส่องเข้าไปไม่ถึง พระฉัพพรรณรังสีของพระพุทธเจ้าสามารถส่องให้เห็นได้
ทุกแห่งหน สว่างแพรวพรายไปทั่ว เมื่อพระพุทธเจ้าทรงทำปาฏิหาริย์ในครั้งนั้น แผ่นดินไหว
ไปทั่วทั้งสิ้น ทั้งมหาสมุทรก็ตีฟองนองระลอกอยู่ฉาดฉาน ทั้งเขาพระสุเมรุก็อ่อนน้อมเอนลง
เหมือนยอดหวายที่ถูกไฟลนอ่อนลง ฉะนั้น บรรดาเครื่องดนตรีซึ่งไม่มีจิตใจก็ดังขึ้นมาเองเหมือน
มีคนมาตีและเป่าอยู่ บรรเลงเปล่งเสียงออกมาเองไพเราะนักหนา ถวายบูชาแด่พระพุทธเจ้า
ทั้งหมู่อรูปพรหมก็พากันมานมัสการพระพุทธเจ้าด้วยประการฉะนี้
อวินิโภครูป สัตว์ทั้งหลายที่เกิดมาในสามภพนี้ถึงจะมียศศักดิ์สมบัติเป็นเหมือน
พระยามหาจักรพรรดิราช เหมือนพระอินทร์เจ้าแห่งดาวดึงส์ หรือเหมือนพระพรหม ก็ไม่ตั้งอยู่มั่นคง
ถาวรในยศศักดิ์สมบัตินั้นเลย ย่อมต้องพินาศพลัดพรากตายจากสมบัตินั้นไปทั้งสิ้น พระอินทร์
พระพรหม เมื่อหมดอายุแล้ว ก็ย่อมต้องท่องเที่ยววนเวียนไปมาในภพทั้ง ๓ นี้ ไม่มีที่สิ้นสุดเลย
บางครั้งไปเกิดในอบายภูมิ ๔ ต้องทนทุกขเวทนามากมายนักหนา ไม่มีอะไรเที่ยงในสังสารวัฏนี้เลย
สัตว์นรกทั้งหลายเมื่อหมดอายุในนรกนั้นแล้ว บางครั้งตายไปเกิดเป็นสัตว์นรก
เหมือนเดิมอีก บางครั้งตายไปเกิดเป็นเปรต เป็นสัตว์ดิรัจฉาน เป็นอสุรกาย ถ้าได้ทำบุญไว้บ้างในอดีต
บางครั้งก็ได้เกิดเป็นมนุษย์ บางครั้งเกิดเป็นเทวดาในสวรรค์กามาพจรภูมิ ๖ ชั้น หมู่สัตว์นรก
ถ้าหมดอายุในนรกนั้นแล้วจะไปเกิดได้ในกามาพจรภูมิ ๑๑ ชั้นเท่านั้น จะไปเกิดในพรหม ๒๐ ชั้น
ไม่ได้เลย เปรตวิสัย เมื่อหมดอายุในเปรตวิสัยนั้นแล้ว บางครั้งก็จะเกิดเป็นเปรตอีก บางครั้งไปเกิด
เป็นสัตว์ดิรัจฉาน บางครั้งไปเกิดเป็นอสุรกาย ถ้าได้ทำบุญไว้แต่ปางก่อนก็เกิดเป็นมนุษย์ในมนุษย์โลก
และเกิดเป็นเทพยดาในเทวดาภูมิดังกล่าวมาแล้ว จะไปเกิดที่อื่นมิได้เลย สัตว์ที่เกิดเป็นสัตว์ดิรัจฉาน
เมื่อตายจากชาติดิรัจฉานแล้ว บางครั้งเกิดเป็นสัตว์ดิรัจฉานอีกก็มี บางครั้งไปตกนรกก็มี บางครั้ง
ไปเกิดเป็นเปรตก็มี บางครั้งไปเกิดเป็นอสุรกายก็มี ถ้าได้ทำบุญไว้แต่ปางก่อนก็จะได้ไปเกิดในสุคติภูมิ
ที่จะไปเกิดในภูมิอื่น เช่นพรหมทั้ง ๒๐ ชั้นนั้นมิได้เลย อสุรกายก็เช่นเดียวกัน เมื่อหมดอายุแล้ว
บางครั้งเกิดเป็นอสุรกายอีก บางครั้งไปตกนรก บางครั้งเกิดเป็นเปรต บางครั้งเกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน
บางครั้งเกิดเป็นมนุษย์ บางครั้งไปเกิดเป็นเทวดาในสวรรค์ชั้นกามาพจรภูมิก็มี แต่จะไปเกิดเป็น
พรหมมิได้เลย
หมู่สัตว์ที่เกิดเป็นมนุษย์นี้ มี ๒ พวก พวกหนึ่ง ได้แก่ อันธปุถุชน คือ คนชั่ว คนมืด คนโง่
อีกพวกหนึ่ง ได้แก่ กัลยาณปุถุชน คือ คนดี คนงาม คนฉลาด อันธปุถุชน เมื่อตายจากมนุษย์นี้ ย่อมไปเกิด
ในอบายภูมิ ๔ คือ ไปนรกหรือเป็นเปรต สัตว์ดิรัจฉาน และอสุรกาย ถ้าได้มาเกิดเป็นมนุษย์อีก ก็จะเป็น
คนทุพพลภาพ รูปร่างอัปลักษณ์ น่าเกลียด น่าชัง เป็นคนชั่วช้าเลวทราม ไม่รู้จักเรื่องที่จะเป็นบุญเลย


กัลยาณปุถุชน เมื่อตายจากมนุษย์นี้แล้ว ไปเกิดในสวรรค์ก็มี ไปนิพพานก็มี แต่ไม่ไปเกิด
เป็นพรหมชั้นสุทธาวาส ๕ ชั้น คือ อวิหา อตัปปา สุทัสสา สุทัสสี และอกนิฏฐา เป็นมนุษย์นี้
ย่อมไปเกิดได้เฉพาะใน ๒๖ ภูมิ เท่านั้น
เทวดาทั้งหลายที่เกิดในฉกามาพจรภูมิ ๖ ชั้นนั้น เมื่อจุติจากเทวโลกแล้ว ถ้ายังมิได้
บรรลุมรรคผล บางครั้งได้ไปเกิดในสวรรค์กามาพจร ๖ ชั้นนั้นอีก บางครั้งไปเกิดเป็นมนุษย์
บางครั้งไปเกิดในอบายภูมิทั้ง ๔ บางครั้งไปเกิดเป็นพรหมในรูปพรหม ตั้งแต่ชั้นพรหมปาริสัชชา
เป็นต้น จนถึงชั้นอสัญญีสัตตาเป็นที่สุด บางครั้งได้ไปเกิดในอรูปพรหม ไปเกิดแต่ใน ๒๖ ภูมิเท่านั้น
ส่วนในรูปภูมิ ๕ ชั้น คือสุทธาวาส ๕ นั้น มิได้ไปเกิด รูปพรหมที่มีจิตใจ ๑๐ ชั้นต่ำกว่าชั้นอสัญญี
ลงมา ผู้ที่ได้มรรคผลแล้วจึงได้เกิดเมื่อหมดอายุแล้ว บางครั้งเกิดเป็นพรหมใน ๑๐ ชั้นนั้นอีก
บางครั้งไปเกิดในอสัญญีภูมิซึ่งอยู่ชั้นเหนือขึ้นไป เป็นพรหมมีแต่รูปไม่มีจิตใจ บางครั้งไปเกิด
ในอรูปภูมิ ๔ ชั้น สูงขึ้นไปเป็นพรหมมีแต่จิตไม่มีรูป บางครั้งได้มาเกิดในสุคติภูมิอันมีสุขสมบัติ
ไม่ไปเกิดในอบายภูมิทั้ง ๔ เลย ส่วนอสัญญีสัตตาพรหมนั้น เมื่อหมดอายุแล้วก็ลงมาเกิดในสุคติภูมิ
เสวยสุขสมบัติ ไม่ได้ไปเกิดในภูมิอื่นที่สูงกว่านี้
อรูปพรหมในอรูปภูมิทั้ง ๔ ชั้นนั้นเมื่อหมดอายุแล้ว บางครั้งได้เกิดในอรูปภูมินี้อีก
บางครั้งไปเกิดในอรูปภูมิชั้นสูงขึ้นไป บางครั้งลงมาเกิดในสุคติภูมิทั้ง ๗ ชั้น ไม่เกิดในอรูปพรหม
ไม่เกิดในรูปพรหมและไม่ไปเกิดในอบายภูมิทั้ง ๔
สัตว์ทั้งหลายที่เกิดใน ๓๑ ภูมิ ต้องหมุนเวียนไปมา ปฏิสนธิแล้วก็จุติตายไป แล้วก็เกิดอีก
ไม่เที่ยงแท้แน่นอน เวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏ ไม่เฉพาะสัตว์ที่มีจิตใจจะต้องพินาศหมดไป
แผ่นดิน ภูเขา น้ำ ทั้งหลายที่มีรูปไม่มีจิตใจ ก็ต้องพินาศไป ไม่เที่ยงไม่แท้สักสิ่ง
ภูเขาและแม่น้ำ เขาพระสุเมรุสูงได้ ๘๔,๐๐๐ โยชน์ จมลงไปในน้ำ ๘๔,๐๐๐ โยชน์
หนาได้ ๘๔,๐๐๐ โยชน์ กลมรอบปริมณฑลได้ ๒๕๐,๐๐๐ โยชน์ ด้านทิศตะวันออกของเขา
พระสุเมรุราชนั้นเป็น บุพพวิเทหทวีป มีสีเป็นสีเงินได้ ๖๓,๐๐๐ โยชน์ ด้านทิศใต้เป็นชมพูทวีป
ที่เราอยู่อาศัยนี้ มีสีเป็นสีแก้วอินทนิลได้ ๖๓,๐๐๐ โยชน์ ด้านทิศตะวันตกเป็นอมรโคยานทวีป
มีสีเป็นสีแก้วผลึกได้ ๖๓,๐๐๐ โยชน์ ด้านทิศเหนือเป็นอุตตรกุรุทวีป มีสีเป็นสีทองได้ ๖๓,๐๐๐ โยชน์
บนยอดภูเขาพระสุเมรุราชนั้นมีปราสาทไพชยนต์ ตั้งอยู่กลางใจเมืองดาวดึงส์ กว้างได้ ๑๐,๐๐๐ โยชน์
ภายใต้เขาพระสุเมรุราชนั้นเป็นเมืองอสูร กว้าง ๑๐,๐๐๐ โยชน์ มีภูเขา ๓ ลูก เหมือนก้อนเส้ารองรับ
เชิงเขาพระสุเมรุราช ชื่อว่าเขาตรีกูฏ (เขา ๓ ยอด) แต่ละยอดสูง ๔,๐๐๐ โยชน์ ภายใต้เชิงเขา
ตรีกูฏนั้นเป็นแผ่นดินเมืองอสูร อยู่ระหว่างเขา ๓ ลูกนี้


ต่อจากเขาพระสุเมรุราชออกไป มีแม่น้ำชื่อว่าสีทันดรสมุทร กั้นล้อมอยู่รอบด้านกว้าง
๘๔,๐๐๐ โยชน์ ลึก ๘๔,๐๐๐ โยชน์ ต่อจากแม่น้ำสีทันดรมีภูเขายุคันธรล้อมรอบเขาพระสุเมรุราชสูง
๔๒,๐๐๐ โยชน์ จมลงไปในน้ำ ๔๒,๐๐๐ โยชน์ หนา ๔๒,๐๐๐ โยชน์ รอบปริมณฑล ๑,๐๐๐,๐๐๐ โยชน์
ต่อจากภูเขายุคันธรมีแม่น้ำสีทันดรสมุทรล้อมรอบกว้าง ๔๒,๐๐๐ โยชน์ ลึก ๔๒,๐๐๐ โยชน์
รอบปริมณฑล ๑,๒๖๐,๐๐๐ โยชน์ ต่อจากแม่น้ำสีทันดร มีภูเขาอิสินธรล้อมรอบ สูง ๒๑,๐๐๐ โยชน์
จมลงไปในน้ำ ๒๑,๐๐๐ โยชน์ หนา ๒๑,๐๐๐ โยชน์ รอบปริมณฑล ๑,๓๘๖,๐๐๐ โยชน์ ต่อจากภูเขา
อิสินธร มีแม่น้ำสีทันดรสมุทรล้อมรอบกว้าง ๒๑,๐๐๐ โยชน์ ลึก ๒๑,๐๐๐ โยชน์ รอบปริมณฑล
๑,๕๑๒,๐๐๐ โยชน์ ต่อจากแม่น้ำสีทันดรมีภูเขากรวิก สูง ๑๐,๕๐๐ โยชน์ จมลงไปในน้ำ ๑๐,๕๐๐ โยชน์
หนา ๑๐,๕๐๐ โยชน์ รอบปริมณฑล ๑,๕๗๕,๐๐๐ โยชน์ ต่อจากภูเขากรวิก มีแม่น้ำสีทันดรล้อมรอบ
กว้าง ๑๐,๕๐๐ โยชน์ รอบปริมณฑล ๑,๖๓๘,๐๐๐ โยชน์ ต่อจากแม่น้ำสีทันดร มีภูเขาสุทัสสนะ
สูง ๕,๒๕๐ โยชน์ จมลงไปในน้ำ ๕,๒๕๐ โยชน์ หนา ๕,๒๕๐ โยชน์ รอบปริมณฑล ๑,๖๖๙,๕๐๐ โยชน์
ต่อจากภูเขาสุทัสสนะ มีแม่น้ำสีทันดรสมุทรล้อมรอบ กว้าง ๕,๒๕๐ โยชน์ ลึก ๕,๒๕๐ โยชน์
รอบปริมณฑล ๑,๗๐๑,๐๐๐ โยชน์ ต่อจากภูเขาเนมินธร มีแม่น้ำสีทันดรสมุทรล้อมรอบกว้าง
๒,๖๒๕ โยชน์ ลึก ๒,๖๒๕ โยชน์ รอบปริมณฑล ๑,๗๓๒,๕๐๐ โยชน์ ต่อจากแม่น้ำสีทันดร มีภูเขา
วินันตกะ สูง ๑,๓๑๒ โยชน์ กับอีก ๔,๐๐๐ วา จมลงไปในน้ำ ๑,๓๑๒ โยชน์ ๔,๐๐๐ วา หนา ๑,๓๑๒
โยชน์ ๔,๐๐๐ วา รอบปริมณฑล ๑,๗๔๐,๓๗๕ โยชน์ ต่อจากภูเขาวินันตกะ มีแม่น้ำสีทันดรล้อมรอบ
กว้าง ๑,๓๑๒ โยชน์ ๔,๐๐๐ วา ลึก ๑,๓๑๒ โยชน์ ๔,๐๐๐ วา รอบปริมณฑล ๑,๗๔๘,๒๕๐ โยชน์
ต่อจากแม่น้ำสีทันดรออกมา มีเขาอัสสกัณณะ สูง ๖๕๖ โยชน์ ๒,๐๐๐ วา จมน้ำลงไป ๖๕๖ โยชน์
๒,๐๐๐ วา หนา ๖๕๖ โยชน์ ๒,๐๐๐ วา รอบปริมณฑล ๑,๗๕๒,๑๘๗ โยชน์ ๔,๐๐๐ วา ต่อจากภูเขา
อัสสกัณณะเป็นน้ำทะเล มีแผ่นดินใหญ่อยู่ทั้ง ๔ ด้าน กลางทะเลนั้นมีแผ่นดินเล็ก คือ เกาะอยู่รอบ ๆ
ได้ ๒๐๐๐ เกาะ มีน้ำล้อมรอบแผ่นดินและภูเขาและมีเขาจักรวาลเป็นกำแพงล้อมรอบน้ำไว้ ตั้งแต่ภูเขา
อัสสกัณณะออกไปถึงกำแพงจักรวาลกว้าง ๓๐ โยชน์ ๖,๐๐๐ วา เขากำแพงจักรวาลสูง ๘๒,๐๐๐ โยชน์
จมน้ำลงไป ๘๒,๐๐๐ โยชน์ หนา ๘๒,๐๐๐ โยชน์
พระอาทิตย์ พระจันทร์ นพเคราะห์ ดารากร ตั้งแต่เขตกำแพงจักรวาลถึงเขายุคันธร
ระหว่างกลางเป็นหนทางโคจรของพระอาทิตย์ พระจันทร์ และดาวนพเคราะห์ ดวงดาวทั้งหลายเที่ยว
หมุนเวียนไปมาในทางวิถีที่ทำให้เรารู้ ปี เดือน วัน และรู้จักพยากรณ์เรื่องดีและร้ายได้ ตั้งแต่พื้นแผ่นดิน
ที่เราอยู่นี้ขึ้นไปถึงดวงอาทิตย์ สูงได้ ๔๒,๐๐๐ โยชน์ ๘,๐๐๐ วา ดวงจันทร์อยู่ต่ำกว่า ดวงอาทิตย์ ๘,๐๐๐
วา ดวงอาทิตย์กว้าง ๔๐๐,๐๐๐ วา รอบปริมณฑล ๑,๒๐๐,๐๐๐ วา ดวงจันทร์กว้าง ๓๙๒,๐๐๐ วา
รอบปริมณฑล ๑,๑๗๖,๐๐๐ วา ตั้งแต่กำแพงเขาจักรวาล ถึงเขายุคันธร มีทางเดินของดวงอาทิตย์อยู่

๓ ทาง ทำให้เกิดฤดู ๓ ฤดู ได้แก่ (๑) โคณวิถี พระอาทิตย์โคจรชิดกำแพงจักรวาล ในเดือน ๑๒–๑–๒–๓
เป็นฤดูหนาว (๒) อชวีถี พระอาทิตย์โคจรตรงกลางในเดือน ๔–๕–๖–๗ เป็นฤดูร้อน และ (๓) นาควิถี
พระอาทิตย์โคจรด้านทิศเหนือ ในเดือน ๘–๙–๑๐–๑๑ เป็นฤดูฝน
ในระหว่างโคณวีถีนั้น กว้าง ๔๓๓,๗๒๕ โยชน์ แบ่งเป็น ๓ ภาค กว้างภาคละ
๑๔๔,๕๗๕ โยชน์ ภาคหนึ่งชื่อพาหิรกมณฑล อยู่ทางทิศใต้ ใกล้กำแพงจักรวาล ภาคสองชื่อ
มัชฌิมมณฑล อยู่ตรงกลาง ภาคสามชื่ออุตตรมณฑล อยู่ทางทิศเหนือ ใกล้เขาพระสุเมรุ
เมื่อพระอาทิตย์โคจรในโคณวิถีนั้น โคจรในพาหิรกมณฑล จะโคจรในมัชฌิมมณฑล ในเดือน ๑๒
เพียง ๑๕ วันเท่านั้น ไม่โคจรในอุตตรมณฑลเลย
อชวีถีนั้น กว้าง ๔๓๓,๗๒๕ โยชน์ แบ่งเป็น ๓ ภาค ภาคละ ๑๔๔,๕๗๕ โยชน์ คือ
ภาคใต้ชิดกำแพงจักรวาล ชื่อ พาหิรกมณฑล ภาคกลางชื่อ มัชฌิมมณฑล ภาคเหนือชื่อ อุตตรมณฑล
เมื่อพระอาทิตย์โคจรในอชวิถีนั้น โคจรในมัชฌิมมณฑลตลอดเวลาจะโคจรในพาหิรกมณฑลเพียง
๑๕ วัน แม้ในยุตตรมณฑลก็จะโคจรในเดือน ๖ เพียง ๑๕ วัน เหมือนกัน
หลังจากเดือน ๗ ไป พระอาทิตย์จะโคจรทางนาควิถี กว้าง ๔๓๓,๗๓๕ โยชน์
แบ่งเป็น ๓ ภาค ภาคละ ๑๔๔,๕๗๕ โยชน์ คือ ภาคใต้ชื่อ พาหิรกมณฑล ภาคกลางชื่อ มัชฌิมมณฑล
ภาคเหนือชื่อ อุตตรมณฑล เมื่อพระอาทิตย์โคจรในนาควิถีนั้น โคจรโนอุตตรมณฑลตลอดเวลา
จะโคจรโนมัชฌิมมณฑลในเดือน ๑๐ ข้างแรมเพียง ๑๕ วัน และเดือน ๑๑ ตลอดเดือน
ไม่โคจรในพาหิรกมณฑล
มณฑลทั้งหลายที่กล่าวถึง หมายถึงมณฑลที่อยู่ในวิถีของตน ไม่ได้หมายถึงวิถีอื่น วิถีทั้งสาม
ที่หมู่ดาวฤกษ์โคจรนั้นยาว ๙๐๐,๐๐๐ โยชน์ แต่ละวิถีนั้นมีดาวฤกษ์โคจรอยู่วิถีละ ๙ หมู่ คือ
ดาวอุตตรภัทร เรวดี อัสสุนี ภรณี กฤติกา โรหิณี มิคสิระ อัทระ และปุนัพพสุ ดาวฤกษ์ทั้ง ๙ หมู่นี้ โคจร
ในอชวิถี ดาวปุสสะ อัสเลสะ มาฆะ บุพพผลคุณะ อุตตรผลคุณะ หัสตะ จิตระ สวาติ และไพสาขะทั้ง
๙ หมู่นี้โคจรในโคณวิถี ดาวอนุราธะ เชษฐะ มูละ บุพพาสาฒะ อุตราสาฒะ ศรวณะ ธนิษฐะ ศตภิษช์
และบุพพภัทระ ดาวทั้ง ๙ หมู่นี้โคจรในนาควิถี ระหว่างดาวฤกษ์เหล่านั้น โคจรไกลกันดวงละ ๑ โยชน์
ดาวเหล่านี้เรียกว่า สัตตพีสนักษัตร (ดาวฤกษ์ ๒๗) มีมณฑลเรียงกันได้ ๒,๗๐๐,๐๐๐ โยชน์ แต่ละดวง
มีวิมานแก้วเรียงรายอยู่ดังนี้
ดาวอัสสุนี มีวิมานแก้ว ๕ หลังเรียงกันอยู่ ดาวภรณี มีวิมานแก้ว ๓ หลังเรียงกันอยู่
เหมือนก้อนเส้า ดาวกฤติกา มีวิมานแก้ว ๗ หลังเรียงกันอยู่ ดาวโรหิณี มีวิมานแก้ว ๔ หลังเรียงกันอยู่

เหมือนพนม ดาวมิคสิระ มีวิมานแก้ว ๓ หลังเรียงกันอยู่เหมือนเรือ ดาวอัทระ มีวิมานแก้วหลังเดียว
ดาวปุนัพพสุ มีวิมานแก้ว ๕ หลังเรียงกันอยู่ ดาวปุสสะ มีวิมานแก้ว ๕ หลังเรียงกันอยู่เหมือนเรือ
ดาวอัสเลสะ มีวิมานแก้ว ๔ หลังเรียงกับอยู่ ดาวมาฆะ มีวิมานแก้ว ๔ หลังเรียงกันอยู่
ดาวบุพพผลคุณะ มีวิมานแก้ว ๒ หลังเรียงกันอยู่ ดาวอุตตรผลคุณะ มีวิมานแก้ว ๒ หลัง เรียงกันอยู่
ดาวหัสตะ มีวิมานแก้ว ๔ หลังเรียงกันอยู่ ดาวจิตระ มีวิมานแก้วหลังเดียว ดาวสวาติ มีวิมานแก้ว
หลังเดียว ดาวไพสาขะ มีวิมานแก้ว ๖ หลังเป็นปริมณฑล ดาวอนุราธะ มีวิมานแก้ว ๗ หลังเรียงกันอยู่
ดาวเชษฐะ มีวิมานแก้วหลังเดียว ดาวมูละ มีวิมานแก้ว ๕ หลังเรียงกันอยู่ ดาวบุพพาสาฒะ
มีวิมานแก้ว ๔ หลังเรียงกันอยู่ ดาวอุตตราสาฒะ มีวิมานแก้ว ๔ หลังเรียงกันอยู่ ดาวศรวณะ
มีวิมานแก้ว ๓ หลังเรียงกันอยู่ ดาวธนิษฐะ มีวิมานแก้ว ๔ หลังเรียงกันอยู่ ดาวศตภิษช์ มีวิมานแก้ว
หลังเดียว ดาวบุพพภัทร มีวิมานแก้ว ๒ หลังเรียงกันอยู่ ดาวอุตตรภัทร มีวิมานแก้ว ๒ หลังเรียงกันอยู่
ดาวเรวดี มีวิมานแก้ว ๔ หลังเรียงกันอยู่
มณฑลพระอาทิตย์โคจรก็ได้ ๒,๗๐๐,๐๐๐ โยชน์ แม้จะโคจรในวิถีใด ๆ ก็ตาม มณฑลนั้น
ก็เท่ากันไม่ใหญ่ไม่น้อยเลย ถ้าพระอาทิตย์โคจรในวิถีมณฑลชั้นในก็ใกล้เขาพระสุเมรุราช
ทางด้านบุพพวิเทหทวีปและอมรโคยานทวีป ถ้าโคจรในวิถีมณฑลชั้นนอกก็ใกล้กำแพงจักรวาล
ทางด้านชมพูทวีปและอุตตรกุรุทวีป เมื่อพระอาทิตย์โคจรในมณฑลกลางในบุพพวิเทหทวีป
เวลากลางวันนาน กลางคืนสั้น สว่างเร็ว กลางวัน ๑๘ นาทีจึงมืด กลางคืน ๑๒ นาทีจึงสว่าง
ในอมรโคยานทวีป กลางคืนนาน กลางวันสั้น สว่างช้า มืดเร็ว กลางคืน ๑๘ นาทีจึงสว่าง
กลางวัน ๑๒ นาทีจึงมืด ในชมพูทวีปและอุตตรกุรุทวีป กลางวันและกลางคืนเท่ากัน
กลางวัน ๑๕ นาทีจึงมืด กลางคืน ๑๕ นาที จึงสว่าง เมื่อพระอาทิตย์โคจรในมณฑลชั้นใน
ในมณฑลชั้นนอก ในแผ่นดินอุตตรกุรุทวีปหรือในชมพูทวีปที่เราอยู่นี้ก็ตาม ก็เหมือนกัน คือ
กลางวันกับกลางคืนเท่ากันดังกล่าวมาแล้ว ในแผ่นดินบุพพวิเทหทวีปและอมรโคยานทวีปนั้น
ถ้าพระอาทิตย์โคจรในโคณวิถี กลางวันนานกว่ากลางคืน เพราะพระอาทิตย์สถิตอยู่นานกว่าจะลับ
เขาพระสุเมรุราช ด้วยโคจรไปทางคด ถ้าพระอาทิตย์ลับเขาพระสุเมรุราชเร็ว กลางคืนจะมากกว่า
กลางวัน เมื่อพิจารณาดูในวิถีมณฑลทั้ง ๓ ก็จะรู้ได้ว่าเมื่อกลางคืนมากกว่ากลางวัน จะสว่างช้า
เมื่อกลางวันมากกว่ากลางคืนจะมืดช้า เช่นเดียวกัน บางคราวกลางวันกับกลางคืนเท่ากัน
เมื่อพระอาทิตย์โคจรในมณฑลเหล่านี้ เดือน ๘- ๙ เมื่อสิ้นสงกรานต์แล้วเดือนหนึ่ง ย่างเข้าเดือน ๘
ที่แท้นั้นพระอาทิตย์โคจรเหนือยอดเขายุคันธร ตอนเที่ยงวันเราจะเหยียบเงาหัวของเรา กลางวัน
๑๘ นาที กลางคืน ๑๒ นาที หลังจากวันสงกรานต์ไปแล้ว จะโคจรถอยห่างออกจากเขายุคันธร


เป็นทางไกลได้วันละ ๗,๕๐๐ โยชน์ ตอนเที่ยงวัน เมื่อเราดูเงาของเรา จะเห็นเงาห่างจากตัวเรา
ได้ครึ่งนิ้วมือ เมื่อถึง ๒ วัน พระอาทิตย์โคจรถอยห่างจากภูเขายุคันธร ๑๕,๐๐๐ โยชน์
เมื่อเราดูเงาของเราในตอนเที่ยง จะเห็นเงาห่างจากตัวเราได้ ๑ นิ้ว เมื่อถึง ๓ วัน ก็จะเคลื่อนห่างออก
โดยลำดับ จนถึง ๑๕ วัน พระอาทิตย์ก็จะโคจรออกจากภูเขายุคันธรทุกวันโดยลำดับ เมื่อถึง ๑๕ วัน ไกลจากภูเขายุคันธรได้ ๑๑๒,๕๐๐ โยชน์ ตอนเที่ยงเราดูเงาของเรา จะเห็นออกห่างจากตัวเราได้
๗ นิ้วครึ่ง ถอยห่างออกมาอีก ๒- ๓ วัน พอถึงเดือน ๙ ก็จะไกลจากเขายุคันธรได้ ๒๒๕,๐๐๐ โยชน์
เราดูเงาของเราจะเห็นออกห่างจากตัวเราได้ ๑ ฝ่าเท้า เวลากลางวันนาน ๑๗ นาที กลางคืน ๑๓ นาที
ตลอด ๓๐ วัน พอถึงเดือน ๑๐ พระอาทิตย์โคจรไกลยอดเขายุคันธรได้ ๔๕๐,๐๐๐ โยชน์
ถึงมณฑลชั้นกลางในนาควิถี ดูเงาของเราออกห่างจากตัวได้ ๒ ฝ่าเท้า เวลากลางวันนาน ๑๖ นาที
กลางคืน ๑๔ นาที ตลอด ๓๐ วัน ก่อนจะถึงเดือน ๗ พระอาทิตย์โคจรถอยกลับจากจักรวาล
ฟากโน้นได้ ๑,๑๒๖,๐๐๐ โยชน์ ถึงกลางอชวิถี เงาของเราก็จะถอยหลังกลับคืนเหนือ ๑ ฝ่าเท้า
เวลากลางวันนาน ๑๗ นาที กลางคืน ๑๓ นาที ตลอด ๓๐ วัน ครั้นถึงเดือน ๘ พระอาทิตย์
โคจรถึงยอดเขายุคันธรเหมือนเดิม ไกลจากเขาจักรวาลฟากโน้นได้ ๑,๓๕๐,๐๐๐ โยชน์ ดูเงาของเรา
ไม่เห็นเลย เวลากลางวันนานได้ ๑๘ นาที กลางคืน ๑๒ นาที
ในวิถีทั้ง ๓ นั้น มีราศี ๑๒ ราศี คือ ราศีเมษ (แพะ) ราศีพฤษภ (โค) ราศีเมถุน (คนคู่)
ราศีกรกฎ (ปู) ราศีสิงห์ (ราชสีห์) ราศีกันย์ (หญิงสาว) ราศีตุลย์ (คันชั่ง) ราศีพิจิก (แมลงป่อง)
ราศีธนู (ธนู) ราศีมังกร (มังกร) ราศีกุมภ์ (หม้อ) ราศีมีน (ปลา) ราศีที่นักษัตรหรือดวงดาวอยู่นี้
กว้าง ๒๒,๐๐๐ โยชน์เท่ากัน พระอาทิตย์โคจรไปในวิถีนั้น ๆ เคลื่อนไปได้วันละ ๗๕,๐๐๐ โยชน์
ดูเงาของเราที่แผ่นดินยาวออกไปได้ ๑ นิ้วมือ โคจรเคลื่อนไปตามลำดับครบ ๓๐ วัน จึงจะพ้นราศีหนึ่ง
ไกลได้ ๒๒๕,๐๐๐ โยชน์ ดูเงาของเราที่แผ่นดินยาวออกไปได้ ๑ ฝ่าเท้า โคจรไปครบ ๑๒๐ วัน
ไกล ๙๐๐,๐๐๐ โยชน์ จึงจะพ้นวิถี นับเป็นพ้นฤดูหนึ่ง
ฤดูมี ๓ คือ ฤดูหนาว ฤดูร้อน ฤดูฝน ฤดูหนึ่งมี ๔ เดือน ๓ ฤดู (หรือ ๑๒ เดือน) เป็น ๑ ปี
ถ้าพระอาทิตย์โคจรไปในโคณวิถีทางทิศใต้ ก็จะเป็นฤดูหนาว มี ๔ เดือนคือ เดือน ๑๒-๑-๒-๓
ถ้าพระอาทิตย์โคจรข้ามพ้นโคณวิถีวันใด วันนั้นก็เป็นวันพ้นฤดูหนาว หากย่างเข้าเดือน ๔
วันหนึ่ง พระอาทิตย์ก็จะโคจรถอยห่างออกจากกำแพงจักรวาลในวันนั้น ถ้าพระอาทิตย์โคจร
ในอชวิถีอยู่เหนือศีรษะของเรา เมื่อนั้นก็เป็นฤดูร้อน มี ๔ เดือน คือ เดือน ๔-๕-๖-๗
เมื่อพระอาทิตย์โคจรข้ามพ้นอชวิถีวันใด วันนั้นก็หมดฤดูร้อน ถ้าพระอาทิตย์โคจรไป
ในนาควิถีทางทิศเหนือ เมื่อนั้นก็เป็นฤดูฝน มี ๔ เดือน คือ เดือน ๘-๙-๑๐-๑๑ เมื่อพระอาทิตย์


โคจรข้ามพ้นนาควิถี คือ โคจรจากราศีตุลมาสู่ราศีพิจิกถึงเดือน ๑๒ วันใด วันนั้นก็หมดฤดูฝน
ย่างเข้าเดือน ๘ วันหนึ่ง พระอาทิตย์โคจรถอยห่างจากภูเขายุคันธรกลับคืนมาในวันนั้น
พระอาทิตย์โคจรรอบเขาพระสุเมรุราชรอบหนึ่ง ก็พอครบขวบปีหนึ่ง จึงกลับมาสถิตที่เก่า
ฤดูหนาว ฤดูร้อน ฤดูฝน ย่อมมีเพราะพระอาทิตย์สถิตในวิถีนั้น ๆ เมื่อพระอาทิตย์สถิต
ในโคณวิถี ย่อมหนาว แต่ยังมีร้อนบ้างเพราะวัวชอบร้อนและเย็น หากพระอาทิตย์สถิตในอชวิถี
อากาศร้อน เพราะแพะไม่ชอบน้ำ เมื่อสถิตในนาควิถี มีฝนตก เพราะนาคชอบน้ำ
พระอาทิตย์สถิตอยู่ในวิมานแก้วผลึก มีรัศมีส่องแสงสว่างเหมือนแก้วผลึกจึงร้อนแรง
ยิ่งนัก พระจันทร์สถิตอยู่ในวิมานเงินและวิมานแก้วมณี มีรัศมีส่องแสงเหมือนสีเงินและแก้วมณี
จึงเยือกเย็นยิ่งนัก พระอาทิตย์ส่องแสงให้เห็นได้สองทวีปในทวีปหนึ่งเห็นได้เล็กน้อย
มืดไปครึ่งหนึ่ง ที่เห็นได้เพราะรัศมีพระอาทิตย์ส่องแสงสว่างไปไกลได้ ๑,๓๕๐,๐๐๐ โยชน์
ที่มืดนั้น ๓๐ นาที ขวางรอบรัศมีพระอาทิตย์นั้น มีเงาทอดไปไกลได้ ๔๕,๐๐๐ โยชน์
เมื่อเวลาตะวันขึ้นในชมพูทวีปที่เราอยู่นี้ ตรงกับเวลาเที่ยงวันในบุพพวิเทหทวีปเป็นเวลา
ตะวันตกในอุตตรกุรุทวีป และเป็นเวลาเที่ยงคืนในอมรโคยานทวีป เมื่อเวลาตะวันขึ้น
ในบุพพวิเทหทวีป ตรงกับเวลาเที่ยงวันในอุตตรกุรุทวีป เป็นเวลาตะวันตกในอมรโคยานทวีป
และเป็นเวลาเที่ยงวันในชมพูทวีปที่เราอยู่นี้ เมื่อเวลาตะวันขึ้นในอุตตรกุรุทวีป ตรงกับเวลาเที่ยง
วันในอมรโคยานทวีป เป็นเวลาตะวันตกในชมพูทวีปที่เราอยู่นี้ และเป็นเวลาเที่ยงคืน
ในบุพพวิเทหทวีป เมื่อเวลาตะวันขึ้นในอมรโคยานทวีป ตรงกับเวลาเที่ยงวันในชมพูทวีป
ที่เราอยู่นี้ เป็นเวลาตะวันตกในบุพพวีเทพทวีป และเป็นเวลาเที่ยงคืนในอุตตรกุรุทวีป
เวลาสว่างและมืดมีอยู่ดังได้กล่าวมานี้ ที่เราเห็นว่าเป็นเวลาเดือนเพ็ญ คือ ขึ้น ๑๕ ค่ำ
และเดือนดับ คือ แรม ๑๔ หรือ ๑๕ ค่ำนั้น เพราะพระอาทิตย์สถิตอยู่ข้างหนึ่งของเขาพระสุเมรุราช
และพระจันทร์ก็โคจรอยู่อีกข้างหนึ่งของเขาพระสุเมรุราชไกลกันได้ ๑,๓๕๐,๐๐๐ โยชน์ รัศมี
พระจันทร์ส่องสว่างให้เห็นได้รอบวงกลม เรียกว่า พระจันทร์เพ็ญเต็มดวง แรม ๑ ค่ำ พระอาทิตย์
เข้ามาสถิตอยู่ใกล้พระจันทร์ และพระจันทร์ก็โคจรเข้าไปใกล้พระอาทิตย์ ๑,๒๖๐,๐๐๐ โยชน์ รัศมี
พระอาทิตย์มากกว่าพระจันทร์บังรัศมีพระจันทร์หน่อยหนึ่งในส่วนด้านหน้าได้ ๒๖,๑๓๓ วา ๑ ศอก
๘ นิ้ว เงาของวิมานพระจันทร์มาบังพระจันทร์เสียเอง จึงเห็นเป็นแหว่งข้างหนึ่ง เราจึงเห็น
พระจันทร์ไม่กลมเหมือนจันทร์เพ็ญเต็มดวง เรียกว่า เดือนแรม ๑ ค่ำ


แรม ๒ ค่ำ พระอาทิตย์สถิตใกล้พระจันทร์เข้ามาอีก ห่างไกลกันได้ ๑,๑๗๐,๐๐๐ โยชน์
รัศมีพระอาทิตย์ทอดมาบังพระจันทร์ จึงเห็นแหว่งมากกว่าเก่าถึง ๒,๒๖๖ วา ๒ ศอก ๑ คืบ ๑๐ นิ้ว
เรียกว่า เดือนแรม ๒ ค่ำ
แรม ๓ ค่ำ พระอาทิตย์สถิตใกล้พระจันทร์เข้ามาอีก ไกลกันได้ ๑,๐๘๐,๐๐๐ โยชน์
รัศมีพระอาทิตย์ยิ่งบังพระจันทร์มากยิ่งขึ้นกว่าเก่า จึงเห็นแหว่งมากยิ่งขึ้นได้ ๗๘,๓๙๙ วา ๓ ศอก ๓
นิ้ว เรียกว่า เดือนแรม ๓ ค่ำ
พระอาทิตย์โคจรเข้าใกล้พระจันทร์โดยลำดับดังกล่าวมาแล้วจบถึงแรม ๑๔ ค่ำ
พระอาทิตย์โคจรเข้าใกล้พระจันทร์ ไกลกันเป็นระยะ ๙๐,๐๐๐ โยชน์ เงาพระอาทิตย์ก็ยิ่งมาบัง
พระจันทร์ เห็นได้เพียงเสี้ยวน้อยนิดเดียวทางทิศตะวันออก เรียกว่า เดือนแรม ๑๔ ค่ำ ครั้นถึง
๑๕ วัน พระอาทิตย์โคจรทับพระจันทร์ รัศมีพระอาทิตย์ส่องมาบังพระจันทร์มืดมิด มองไม่เห็น
พระจันทร์เลย เรียกว่า เดือนดับ คือ แรม ๑๔ หรือ ๑๕ ค่ำ เมื่อเดือนขึ้นใหม่ ๑ ค่ำ พระอาทิตย์
โคจรห่างจากจุดที่พระจันทร์ดับนั้นออกไปไกลได้ ๑๐๐,๐๐๐ โยชน์ พระจันทร์ก็โคจรห่างออกไปได้
๑๐,๐๐๐ โยชน์ มองเห็นพระจันทร์เป็นเสี้ยวเล็กนิดเดียวทางทิศตะวันออก ชนาดใหญ่ได้
๒๖,๑๓๓ วา ๑ ศอก ๘ นิ้ว เดือนขึ้น ๒ ค่ำ พระอาทิตย์โคจรห่างพระจันทร์ไปไกลได้
๒๐๐,๐๐๐ โยชน์ พระจันทร์ก็โคจรห่างไปได้ ๒๐,๐๐๐ โยชน์ มองเห็นพระจันทร์ยิ่งใหญ่ขึ้นตามลำดับ
เหมือนกับที่กล่าวมาแล้ว เดือนขึ้น ๓ ค่ำ พระอาทิตย์โคจรห่างพระจันทร์ไปไกลได้ ๓๐๐,๐๐๐ โยชน์
พระจันทร์ก็โคจรห่างออกไปได้ ๓๐,๐๐๐ โยชน์ พระจันทร์ก็ยิ่งทวีใหญ่ขึ้นตามลำดับอย่างนั้นจนถึง
วันขึ้น ๑๔ ค่ำ พระอาทิตย์โคจรห่างพระจันทร์ออกไปไกลถึง ๑,๓๕๐,๐๐๐ โยชน์ เมื่อพระอาทิตย์ลับ
เขาพระสุเมรุราช ก็มองเห็นพระจันทร์เพ็ญเต็มดวง
การที่พระจันทร์ถูกรัศมีพระอาทิตย์ไปบังนั้น เปรียบเหมือนโคมไฟดวงใหญ่กับโคมไฟ
ดวงเล็ก พระอาทิตย์เปรียบเหมือนโคมไฟใหญ่มีน้ำมันและไส้ได้พันเท่า ส่วนพระจันทร์นั้นเหมือน
โคมไฟดวงเล็กมีน้ำมันและไส้เพียงหนึ่งเท่า เมื่อจุดโคมไฟดวงเล็กตามไปในหนทางคืนเดือนมืด
ก็ส่องแสงสว่างให้เห็นได้ เมื่อมีคนจุดโคมไฟดวงใหญ่ตามมาพบกันกลางทางก็กลายเป็นแสงสว่าง
ของโคมไฟดวงใหญ่ไป ไม่เห็นแสงสว่างของโคมไฟดวงเล็กเลย พระจันทร์ส่องสว่างและมืด
ก็อย่างเดียวกัน เมื่อพระจันทร์กับพระอาทิตย์โคจรเข้าใกล้กันนั้น ดูเหมือนว่าพระอาทิตย์โคจรเร็วกว่า
พระจันทร์ เมื่อโคจรโดยเวียนขวา พร้อมทั้งดาวฤกษ์ ๒๗ ดวง ซึ่งอยู่ใน ๑๒ ราศี เป็นบริวาร
ของพระอาทิตย์ ส่วนพระอาทิตย์และพระจันทร์เอง ทั้งราศี วัน เดือน เวียนขวาไปรอบเขา
พระสุเมรุราช ไม่คลาดเคลื่อนเลยแม้แต่เท่าเส้นผม แต่ทว่าพระอาทิตย์ พระจันทร์กับดาวนพเคราะห์


๖ ดวง คือ ดาวพระอังคาร ดาวพระพุธ ดาวพระพฤหัสบดี ดาวพระศุกร์ ดาวพระเสาร์ ดาวพระเกตุ
โคจรโดยเวียนตามกันทางขวาไม่คลาดเคลื่อน พระอาทิตย์โคจรเร็วกว่าพระจันทร์วันละ
๙๐,๐๐๐ โยชน์ ดาวฤกษ์ ๒๗ ดวง โคจรเร็วกว่าพระอาทิตย์วันละ ๗,๕๐๐ โยชน์
สัตว์ในทวีปทั้ง ๔ ในจักรวาลนี้ อาศัยพระอาทิตย์ พระจันทร์ โคจรหมุนเวียนไปเช่นนี้
จึงทราบวัน คืน เดือน ปี ได้ มนุษย์ที่อยู่ใน ๓ ทวีปโน้น นอนหันศีรษะไปทางเขาจักรวาล เอาปลายเท้า
ไปทางเขาพระสุเมรุราชเหมือนเรา เพื่อว่าเมื่อพระอาทิตย์ขึ้น คนมองดูพระอาทิตย์ยกมือขวาขึ้น
มือขวาจะอยู่ทางเขาจักรวาล มือซ้ายอยู่ทางเขาพระสุเมรุราช ฉะนั้น คนจึงนอนหันศีรษะไปทางทิศใต้
เอาเท้าไปทางทิศเหนือด้วยเหตุนี้
แผ่นดิน ๔ ทวีป อยู่ ๔ ด้าน ของภูเขาพระสุเมรุราช คือ แผ่นดินบุพพวิเทหทวีป
อยู่ทางทิศตะวันออกของภูเขาพระสุเมรุราช กว้าง ๗,๐๐๐ โยชน์ รอบปริมณฑล ๒๑,๐๐๐ โยชน์
แผ่นดินอุตตรกุรุทวีปอยู่ทางทิศเหนือของภูเขาพระสุเมรุราช กว้าง ๘,๐๐๐ โยชน์ รอบปริมณฑล
๓๒,๐๐๐ โยชน์ เป็นรูปสี่เหลี่ยม แผ่นดินอมรโคยานทวีปอยู่ทางทิศตะวันตกของเขาพระสุเมรุราช
กว้าง ๙,๐๐๐ โยชน์ รอบปริมณฑล ๒๒,๐๐๐ โยชน์ เป็นรูปพระจันทร์ครึ่งซีก แผ่นดินชมพูทวีป
ที่เราอยู่นี้ อยู่ทางทิศใต้ของเขาพระสุเมรุราช กว้าง ๑๐,๐๐๐ โยชน์ รอบปริมณฑล ๓๐,๐๐๐ โยชน์
พื้นแผ่นดินใหญ่ทั้ง ๔ ทวีปนี้ มีแผ่นดินเล็กล้อมรอบเป็นบริวารทวีปละ ๕๐๐ ทวีปเล็ก
ทั้ง ๔ ซึ่งอยู่ระหว่างกลางทวีปใหญ่ เรียกว่า สุวัณณทวีป กว้างทวีปละ ๑,๐๐๐ โยชน์ รอบปริมณฑล
๓๐,๐๐๐ โยชน์ เป็นที่อยู่ของพระยาครุฑ
ชมพูทวีป ป่าหิมพานต์ แผ่นดินชมพูทวีปนั้น มีปริมาณได้ ๑๐,๐๐๐ โยชน์ ทั้งด้านยาว
และด้านกว้างแยกออกเป็นที่อยู่อาศัยของหมู่มนุษย์ ๓,๐๐๐ โยชน์ เป็นป่าเขาพระหิมพานต์
๓,๐๐๐ โยชน์ เป็นทะเล ๔,๐๐๐ โยชน์ ภูเขาหิมพานต์นั้นสูงประมาณ ๕๐๐ โยชน์ กว้างใหญ่
๓,๐๐๐ โยชน์ มียอดเขา ๘๔,๐๐๐ ยอด ที่เชิงเขาหิมพานต์นั้นมีต้นหว้าใหญ่ต้นหนึ่ง อยู่ใกล้ฝั่งแม่น้ำ
ชื่อว่า สีทานที ต้นหว้านั้นมีขนาดใหญ่โอบรอบได้ ๑๔ โยชน์ ตั้งแต่พื้นดินขึ้นไปถึงค่าคบสูงได้
๕๐ โยชน์ ตั้งแต่ค่าคบขึ้นไปถึงยอดได้ ๕๐ โยชน์ และตั้งแต่ปลายค่าคบด้านทิศตะวันออกมาถึง
ทิศตะวันตก มีระยะไกลถึง ๑,๐๐๐ โยชน์ ตั้งแต่ปลายค่าคบด้านทิศเหนือจดทิศใต้ ไกลถึง
๘๐๐,๐๐๐ วา ปริมาณปลายค่าคบโดยรอบปริมณฑลได้ ๒,๔๐๐,๐๐๐ วา ดอกของต้นหว้านั้น
มีลักษณะงามมีกลิ่นหอมยิ่งนักและมีผลใหญ่ ขนาดเท่ากลองใบใหญ่ มีรสหวานอร่อยเหมือนน้ำผึ้ง
ผลหว้านั้นเมื่อร่วงลงใส่ร่างกาย กายนั้นจะหอมดุจดังน้ำตคระ ดุจแก่นจันทน์ฉะนั้น ถ้ายื่นมือล้วง
เข้าไปในเนื้อผลหว้าพอสุดแขนจึงจะถึงเมล็ดของหว้าได้ ฝูงนกที่จิกกินผลหว้านั้นมีขนาดใหญ่

เท่าช้างสารก็มี ใหญ่เท่าเรือนก็มี ผลหว้านั้นร่วงหล่นตกลงทั่วบริเวณรอบ ๆ ต้น และผล
ที่เกิดตรงค่าคบด้านทิศเหนือซึ่งร่วงหล่นในท่าน้ำ ก็เป็นเหยื่อของฝูงปลาในที่นั้น ยางของผลหว้านั้น
เมื่อร่วงหล่นลงกลายเป็นทองคำสุก ชื่อว่า ชมพูนุท
ถัดจากป่าไม้หว้านั้นไปเบื้องหน้า มีต้นมะขามป้อมซึ่งมีผลใหญ่มีรสอร่อย ถัดจาก
ป่าไม้มะขามป้อมไปเป็นป่าสมอ ซึ่งมีผลหวานปานน้ำผึ้ง ถัดจากป่าสมอไปเบื้องหน้านั้นมีแม่น้ำใหญ่
๗ สาย ต่อจากแม่น้ำไป มีป่าไม้หว้าซึ่งมีผลหวานปานน้ำผึ้ง หมู่ไม้นั้นบริเวณกว้างได้ ๔,๐๐๐ วา
ถัดจากป่านั้น มีป่าไม้นารีผล ซึ่งมีลักษณะทรวดทรงงามยิ่งนัก เปรียบปานสาวรุ่นที่มีอายุได้ ๑๖ ปี
เมื่อชายหนุ่มทั้งหลายได้มาพบเห็นก็มีใจเสน่หา ลุ่มหลงรักใคร่ ครั้นยามร่วงหล่นลงก็มีฝูงนก
สมุทรทางด้านทิศตะวันตก และยาวรีไปถึงแม่น้ำใหญ่ ๗ สายนั้น โดยกว้างได้ ๑๐๐,๐๐๐ วา
ถัดจากแม่น้ำไปเบื้องหน้ามีป่าไม้ ๖ ป่า คือ ป่ากุรภะ ป่าโกรภะ ป่ามหาพิเทหะ ป่าตะปันทละ
ป่าโสโมโล และป่าไชยเยต
ป่าเหล่านี้เป็นที่อยู่อาศัยบำเพ็ญบุญของผู้ทรงธรรมทั้งหลาย ปลาเนื้อถ้าตายเอง
พวกเขาจึงจะกินกัน ป่าไม้นั้นมีเนื้อทรายจามรีอยู่มากมาย พวกเขาเอาหางจามรีมามุงเรือนกัน
อยู่อาศัย พวกเขาอยู่ในที่นั้นโดยไม่ต้องทำไรไถนาหาเลี้ยงชีพ ข้าวสาลีและถั่วก็งอกขึ้นได้เอง
โดยที่พวกเขาไม่ต้องยุ่งยากลำบากกายและใจ ข้าวสาลีและถั่วนั้นกินมีรสหวานอร่อยปานน้ำผึ้ง
ถัดจากป่านั้นไปมีป่าไม้มะขวิดตั้งอยู่ พรรณไม้ต่าง ๆ ที่มีในป่าหิมพานต์นั้นกินหวานมีรสอร่อยทุก ๆ
อย่าง ในป่าหิมพานต์มีสระใหญ่ ๗ สระ คือ สระอโนดาต สระกัณณมุณฑะ สระรถการะ สระฉัททันต์
สระกุณาละ สระมันทากินี และสระสีหปปาตะ สระใหญ่ทั้ง ๗ นี้เท่ากัน ความกว้าง ลึก และมณฑลรอบเท่ากันทุกสระ คือ กว้าง ๔๓๒,๐๐๐ วา ลึก ๔๓๒,๐๐๐ วา มณฑลรอบ ๑,๒๙๖,๐๐๐ วา
สระอโนดาต มีเขา ๕ เทือกล้อมรอบ คือ เขาสุทัสสนะ เขาจิตรกูฏ เขากาฬกูฏ
เขาคันทมาทน์ และเขาไกรลาศ ภูเขาทั้ง ๕ เทือกนี้ สูงเทือกละ ๒๐๐ โยชน์ เขาสุทัสสนะเป็นทอง
ล้อมสระอโนดาตอยู่ดังกำแพง หนาได้ ๔๐๐,๐๐๐ วา ล้อมสระดังปากกา เขาจิตรกูฏ เป็นแก้ว
๗ ประการ เขากาฬกูฏสีเขียวดังดอกอัญชัน เขาคันธมาทน์เป็นแก้วชื่อมสาลรัตนะ ข้างในเขานั้น
เหมือนถั่วสะแตกแลถั่วราชมาษ พรรณไม้ที่เกิดในภูเขานั้น บางต้นรากหอม บางต้นแก่นหอม
บางต้นยอดหอม บางต้นเปลือกหอม บางต้นลำต้นหอม บางต้นดอกหอม บางต้นผลหอม
บางต้นใบหอม บางต้นยางหอม บางต้นหอมทุกอย่าง พรรณไม้หอมทั้ง ๑๐ หมู่ดังกล่าวนี้ ย่อมเป็นยา
และเครือเขาเถาวัลย์ที่เกิดบนภูเขาเทือกนี้ มีกลิ่นหอมทุกเมื่อไม่วายเลย จึงเรียกเขาเทือกนี้ว่า
คันธมาทน์ เขาคันธมาทน์นี้เมื่อเดือนดับ จะรุ่งเรืองชัชวาลอยู่ดังถ่านเพลิง ถ้าเดือนเพ็ญรุ่งเรือง


อยู่ดังไฟไหม้ป่าแลไหม้เมือง ณ เขาคันธมาทน์นั้น มีถ้ำเป็นที่อยู่ของพระปัจเจกพุทธเจ้าทั้งหลาย
ที่ประตูถ้ำแก้วมีไม้ต้นหนึ่งชื่อ บัญชุสกะ สูงได้โยชน์หนึ่ง ใหญ่ได้โยชน์หนึ่ง มีดอกบานสะพรั่ง
ทั้งในน้ำและบนบก ข้างหน้าต้นไม้นั้นมีศาลาแก้วหลังหนึ่ง เมื่อพระปัจเจกพุทธเจ้าไปอยู่ในถ้ำนั้น
เมื่อใด มีลมอันหนึ่งชื่อ สมาหรวาตะ พัดเอาดอกไม้เข้ามาไว้รอบเหนือแท่นแก้วที่มีในถ้ำนั้น
เป็นเครื่องบูชาพระปัจเจกพุทธเจ้า และเมื่อดอกไม้เหี่ยวจะมีลมอันหนึ่งชื่อสัมมัชชนวาตะ
มาพัดเอาดอกไม้เหี่ยวเหล่านั้นไปหมด แล้วลมสมาหรวาตะก็พัดเอาดอกไม้มาไว้ดังเดิม เพื่อเป็น
เครื่องบูชาพระปัจเจกพุทธเจ้าเช่นนั้นทุกครั้ง เขาไกรลาศนั้นเป็นเงิน เขาเทือกนี้ใหญ่และสูงเท่ากัน
ยื่นไปในสระอโนดาต ด้วยอานุภาพพญานาคราชและฝูงเทวดาที่บันดาลให้ฝนตก ณ สระอโนดาตนั้น
ทั้งแม่น้ำใหญ่น้อย ที่ไหลมาแต่ห้วยและภูเขา ก็ไหลไปขังอยู่ในสระอโนดาตนั้น สระอโนดาตนั้น
จึงไม่เหือดแห้งสักครั้งเดียว พระอาทิตย์และพระจันทร์ โคจรไปทางซ้ายทางขวาสระอโนดาต
จึงจะส่องสว่างถึงสระอโนดาตนั้นได้ หากส่องไปทางตรง ๆ ก็ไม่สามารถส่องสว่างไปถึงสระอโนดาต
ได้เลย น้ำในสระอโนดาตนั้นใสงามนักหนา เพราะเหตุนั้นจึงเรียกว่า สระอโนดาต
สระอโนดาตนั้นมี ๔ ท่า ท่าที่ลงอาบน้ำมีบันไดทองประดับด้วยแก้ว มีพื้นศิลาแก้ว
รองภายใต้รอบ ๆ เกลี้ยงเกลาเสมองาม น้ำนั้นใสงามนักหนา แลเห็นตัวปลาภายใต้น้ำได้ น้ำนั้นใสงาม
ดังแก้วผลึก ท่าน้ำท่าหนึ่งเทวบุตรลงอาบ ท่าน้ำท่าหนึ่งเทวธิดาลงอาบ ท่าหนึ่งพระปัจเจกพุทธเจ้า
ลงอาบ ท่าหนึ่งฤษีสิทธิวิชาธรลงอาบ ทางเข้าสระอโนดาตมี ๔ ทิศใหญ่ ทางเข้าทิศหนึ่งดุจดังหน้าสิงห์
ทิศหนึ่งดุจดังหน้าช้าง ทิศหนึ่งดุจดังหน้าม้า ทิศหนึ่งดุจดังหน้าวัว น้ำสระอโนดาตที่ไหลออกมาทาง
ปากวัว ริมฝั่งน้ำนั้นมีวัวมาก น้ำที่ไหลออกมานั้นก็จะไหลไปทางทิศตะวันออก ไหลเวียนล้อมรอบ
สระอโนดาตแล้วจึงไหลไปทางตะวันออกเฉียงเหนือ ไหลลงมหาสมุทร น้ำที่ไหลออกทางทิศเหนือ
เวียนรอบสระอโนดาต ๓ รอบ ไหลไปข้างหน้าแล้วมาบรรจบกันดังเดิม หลังจากนั้นก็ไหลไป
ทางทิศตะวันตกเฉียงเหนือออกไปถึงมหาสมุทร น้ำอันไหลออกทางทิศตะวันตกเวียนรอบสระอโนดาต
๓ รอบ แล้วจึงไหลไปทางทิศตะวันตกเฉียงใต้ ไหลออกมหาสมุทร น้ำอันไหลออกทางด้านทิศใต้
ไหลเวียนรอบสระอโนดาต ๓ รอบ ได้แก่ อาวัฏฏคงคา กว้าง ๔,๐๐๐ วา ที่ไหลไปทางทิศใต้ไกล
ได้ ๔๘๐,๐๐๐ วา ชื่อกัณหคงคา ไหลไปจดภูเขาเทือกหนึ่งแล้วพุ่งขึ้นเบื้องบนได้ ๖๐ โยชน์
เป็นวงกลมได้ ๖,๐๐๐ วา ชื่ออากาศคงคา ไหลตกลงเหนือหินแผ่นหนึ่ง ชื่อติยังคฬหปาสาณ
เป็นสระใหญ่สระหนึ่ง ๕๐ โยชน์ ชื่อติยังคฬโบกขรณี น้ำไหลเซาะฝั่งน้ำติยังคฬโบกขรณีออกไป
จากศิลาไกลได้ ๔๘๐,๐๐๐ วา ชื่อพหลคงคา น้ำนั้นไหลกระทบหินไปไกลได้ ๔๘๐,๐๐๐ วา ชื่อ
อุมังคคงคา และไหลไปจดเทือกเขาเทือกหนึ่ง ชื่อพิชฌนติรัจฉานบรรพต พุ่งขึ้นเหนือแผ่นดิน


เกิดเป็นแม่น้ำ ๕ สาย ดุจนิ้วมือ เรียกว่า ปัญจมหานที กล่าวคือ สาย ๑ ชื่อคงคา สาย ๑ ชื่อยมุนา
สาย ๑ ชื่อจิรวดี สาย ๑ ชื่อมหี สาย ๑ ชื่อสรภู แม่น้ำนั้นไหลมาในเมืองมนุษย์และไหลออกมหาสมุทร
ในแม่น้ำนั้นมีสระใหญ่ทุกสายกว้าง ๔,๒๓๒,๐๐๐ วา สระเหล่านั้นมีน้ำไม่เหือดแห้งเลย และน้ำนั้น
ใสงาม กว้าง ๒๐๐,๐๐๐ วา นอกจากน้ำมีบัวขาว กว้าง ๔,๐๐๐ วา นอกจากบัวขาวมามีบัวแดง
กว้าง ๔,๐๐๐ วา เท่ากันกับบัวขาว นอกจากบัวแดงมีดอกโกมุทขาว กว้าง ๔,๐๐๐ วา นอกจาก
โกมุทขาวมีเหล่าโกมุทแดง กว้าง ๔,๐๐๐ วา นอกจากเหล่าโกมุทแดง มีเหล่าอุบลขาว กว้าง ๔,๐๐๐
วา นอกจากเหล่าอุบลขาว มีเหล่าอุบลเขียว กว้าง ๔,๐๐๐ วา นอกจากเหล่าอุบลเขียวแล้ว
มีป่าข้าวสาลีขาว กว้าง ๔,๐๐๐ วา นอกจากป่าข้าวสาลีขาวแล้ว มีป่าข้าวสาลีแดง กว้าง ๔,๐๐๐ วา
บอกจากป่าข้าวสาลีแดงแล้ว มีป่าแตงชะแลง (แตงร้าน) มีลูกโตเท่าไหใหญ่ กว้าง ๔,๐๐๐ วา
นอกจากป่าแตงชะแลงแล้ว มีป่าแตงไทย กว้าง ๔๐๐๐ วา นอกจากป่าแตงไทยแล้ว มีป่าอ้อยลำต้น
เท่าต้นหมาก กว้าง ๔๐๐๐ วา นอกจากป่าอ้อยแล้ว มีป่ากล้วยผลเท่างาช้างสาร กว้าง ๔,๐๐๐ วา
นอกจากป่ากล้วยแล้วมีป่าขนุนลูกใหญ่เท่าตุ่มอันจุน้ำไต้ ๖๐ กระออม กว้าง ๔,๐๐๐ วา นอกจากป่า
ขนุนแล้วก็มีป่ามะม่วง กว้าง ๔,๐๐๐ วา นอกจากป่ามะม่วงแล้วก็มีป่ามะขวิด กว้าง ๔,๐๐๐ วา
แลสรรพผลไม้น้อยใหญ่ทุกชนิด ย่อมมีรสเลิศหนักหนา
สระฉัททันต์นั้นมีภูเขาล้อมรอบอยู่ ๖ เทือกด้วยกัน ภูเขาเทือกหนึ่ง ๆ นั้นมีลักษณะ
ต่างกันดังนี้คือ เทือกที่ ๑ ล้วนไปด้วยทองคำ เทือกที่ ๒ ล้วนไปด้วยแก้ว เทือกที่ ๓ ล้วนไปด้วยสีเขียว
คล้ายดอกอัญขัน เทือกที่ ๔ ล้วนไปด้วยแก้วผลึก เทือกที่ ๕ ล้วนไปด้วยชาติหิงคุ เทือกที่ ๖
ล้วนไปด้วยแก้วมรกต เทือกที่ ๗ ล้วนไปด้วยแก้วไพฑูรย์ เมื่อพระยาช้างฉัททันต์คชสารโพธิสัตว์
เกิดนั้น แผ่นดินแห่งนั้นเป็นทองคำ และที่แห่งนั้นมีแผ่นแก้วไพฑูรย์ มีพื้นที่สูงได้ ๕ ศอก กว้าง
๕๐ ศอก มีสระพังทอง ๒ สระ สระหนึ่งมีน้ำใส สะอาดและหอม สถานที่แห่งนั้นยังตั้งอยู่ตราบเท่า
ทุกวันนี้ เมื่อช้างเผือกใดเกิดในตระกูลฉัททันต์ ช้างเชือกนั้นจะเป็นพระยาช้างในที่นั้น เป็นช้าง
ที่มีลักษณะขาวงามยิ่งนัก อุปมาดังสังข์ที่ท่านขัดให้งาม ใหญ่สูงได้ ๘๘ ศอก และยาว ๑๖๐ ศอก
ตลอดลำตัวจนถึงฝ่าตีนแดงงามดังชาติหิงคุและน้ำครั่งสด ช้างนั้นเมื่อเติบใหญ่เป็นช้างสารขึ้น
มีกำลังมหาศาลหาตัวเปรียบเสมอมิได้ งวงช้างนั้นขาวใสดังหยวกกล้วย โดยยาวเรียวได้ ๕๘ ศอก
งาทั้งคู่งามงอบดุจปล้องเงินที่ท่านใส่ปล้องทอง หนา ๑๕ ศอก ยาว ๓๐ ศอก มีสีสันพรรณราย
อยู่ถึง ๖ สีด้วยกัน คือ สีเหลืองเหมือนทองคำ สีดำเหมือนปีกแมลงทับ สีแดงเหมือนชาติหิงคุ
และน้ำครั่งสด สีขาวเหมือนสังข์ที่ขัดแล้ว สีหม่นเหมือนเงิน สีเขียวเหมือนดอกอินทนิล สีทั้ง ๖ นี้
ย่อมเปล่งรัศมีฉายฉวัดเฉวียนรอบ ๆ ตัวพระยาช้างนั้นทุก ๆ ขณะมิได้ขาด ช้างนั้นมีอานุภาพมาก

สามารถเหาะเหินไปในอากาศได้ พร้อมด้วยฝูงบริวารประมาณ ๘,๐๐๐ เชือก ซึ่งมีลักษณะใหญ่
และสูงเช่นเดียวกัน และช้างเหล่านั้นอาศัยอยู่ที่เชิงเขาหิมพานต์ เหนือแผ่นแก้วไพฑูรย์ที่อยู่บน
แท่นทอง ซึ่งมีอยู่ที่บริเวณสระฉัททันต์นั้น และสระนั้นเป็นที่ลงอาบน้ำและที่เล่นแห่งพระยาช้าง
ฉัททันต์นั้นในกลางสระฉัททันต์นั้น มีน้ำเย็นใสสะอาดเต็มเปี่ยมอยู่ทุกขณะไม่เหือดแห้ง มีปริมณฑล
โดยรอบได้ ๖๐๐,๐๐๐ วา ถัดจากน้ำนั้นออกมาข้างบอกมีผักตบลอยอยู่เวียนรอบ ๆ หนาได้
๘,๐๐๐ วา ถัดจากป่าผักตบนั้นมา มีป่านิลุบล ซึ่งมีดอกผลิบานงดงามอยู่รอบ ๆ สระนั้นได้
๘,๐๐๐ วา ถัดจากป่านิลุบลนั้นมามีดอกรัตตุบลขึ้นอยู่รอบ ๆ โดยกว้างได้ ๘,๐๐๐ วา ถัดจาก
ป่ารัตตุบลนั้นมามีป่าดอกเสตุบลขึ้นอยู่รอบได้ ๘,๐๐๐ วา ถัดจากป่าเสตุบลออกมาเป็นป่าดอกจงกลนี
ขึ้นอยู่รอบ ๆ โดยกว้างได้ ๘,๐๐๐ วา ถัดจากป่าจงกลนีนั้นออกมา มีป่าบัวแดงขึ้นอยู่รอบ ๆ โดยกว้าง
๘,๐๐๐ วา ถัดจากป่าบัวแดงนั้นออกมา มีบัวขาวขึ้นอยู่รอบ ๆ โดยกว้าง ๘,๐๐๐ วา ถัดจาก
ป่าบัวขาวนั้นออกมา มีดอกโกมุทขึ้นอยู่รอบกว้างได้ ๘,๐๐๐ วา
ดอกบัวทั้ง ๗ ชนิดนั้นอยู่ชิดกัน ดูสวยสดงดงามตระการตา ถัดจากบัวทั้ง ๗ นั้นออกมา
มีดอกผักตบขึ้นอยู่รอบ ๆ หนาและกว้างได้ ๘,๐๐๐ วา ถัดจากป่าผักตบนั้นออกมาถึงขอบฝั่ง
มีน้ำเพียงท้องช้าง น้ำในที่นั้นใสสะอาด ไม่มีกลิ่นเหม็น มีข้าวสาลีที่เกิดเองต้นต่ำ ๆ ออกรวงงาม
ยิ่งนัก โดยกว้างได้ ๘,๐๐๐ วา ถัดจากข้าวสาลีนั้นออกมามีป่าไม้ใหญ่ทั้งหลาย งอกขึ้นตั้งอยู่เรียงราย
รอบสระฉัททันต์ มีผลดกงดงามยิ่ง ถัดจากป่าไม้หมู่นั้นออกมา มีถั่วหลายชนิดเกี่ยวพันลำไม้ขึ้นไป
ถัดจากป่าถั่วนั้นไป มีป่าฟักและแฟงแตงเต้ามีผลเท่าไห ถัดจากนั้นมีป่าอ้อยเกิดขึ้นมีลำใหญ่
เท่าลำหมาก ถัดจากป่าอ้อยเป็นป่ากล้วย เกิดขึ้นมากมายหลายพรรณ มีผลใหญ่เท่างาช้าง
มีรสหอมหวาน ถัดจากป่ากล้วยนั้น เป็นป่าไม้รังมีดอกสะพรั่งดูล้นกิ่ง ถัดจากป่าไม้รังนั้น มีป่าขนุน
ลูกเท่ากลองขนาดใหญ่ ถัดจากป่าขนุนมีป่ามะขามมีรสหวานดังน้ำผึ้งและน้ำตาล ถัดจากป่ามะขาม
มีป่ามะขวิด ถัดจากป่ามะขวิดมีป่าใหญ่ ประดับด้วยต้นไม้มากมายหลายพรรณ ถัดจากป่านั้น
มีไม้ซาง หมู่ไม้ทั้งหลายนานาพรรณนั้น เป็นเครื่องประดับตกแต่งสระฉัททันต์นั้นให้สวยงาม
ภูเขา ๗ เทือก ที่ล้อมรอบสระฉัททันต์นั้น มีชื่อดังนี้ สุวรรณรัตนบรรณพต สูง ๕๖,๐๐๐
วา สัพพมณิบรรพต สูง ๔๘,๐๐๐ วา จุฬสุวรรณบรรพต สูง ๔๐,๐๐๐ วา มหาอุทกบรรพต
สูง ๓๒,๐๐๐ วา จุลอุทกบรรพต สูง ๒๔,๐๐๐ วา มหากาลบรรพต สูง ๑๖,๐๐๐ วา จุลกาลบรรพต
สูง ๘,๐๐๐ วา ภูเขาสุวรรณรัตนบรรพตนั้น ตั้งอยู่ท่ามกลางระหว่างภูเขาทั้งหลาย มีลักษณะ
เป็นเรือนทอง มีเงารัศมีเปล่งออกจรดในสระฉัททันต์นั้นดูเรืองแสงงาม ดุจดังแสงพระอาทิตย์
เมื่อแรกขึ้น เมื่อถึงเดือน ๔ และเดือน ๕ ช้างทั้งหลายจะพากันบ่ายหน้าไปที่ท่าน้ำแล้วอาบน้ำ


ในสระฉัททันต์นั้น อันมีอยู่ในป่าหิมพานต์ ในทิศตะวันออกเฉียงเหนือมีไม้ประคำต้นหนึ่งอยู่ที่นั้น
มีร่มเงาร่มเย็นสบาย ต้นไม้นั้นใหญ่ถึง ๔,๐๐๐ วา สูงตั้งแต่ดินจบถึงค่าคบได้ ๔๖,๐๐๐ วา
ตั้งแต่ค่าคบถึงปลายยอดได้ ๘๔,๐๐๐ วา มีค่าคบใหญ่ ๔ ค่าคบ โดยยื่นออกไปในทิศต่าง ๆ
ได้ ๔๘,๐๐๐ วา โดยรอบปริมณฑลรอบกิ่งไม้นั้นได้ ๒๘๘,๐๐๐ วา พระยาช้างนั้นเล่นอยู่ใต้ร่ม
ต้นไม้นั้น พร้อมด้วยโขลงช้างทั้งหลายที่เป็นบริวาร เมื่อถึง เวลาที่พระยาช้างนั้นลงอาบน้ำ
โขลงช้างพังทั้งหลายต่างพากันมาขัดสีฉวีวรรณ อาบน้ำให้แก่พระยาช้างนั้น ครั้นหมดจดขาวผ่อง
ดังสังข์แล้วก็ขึ้นไปอยู่ใต้ร่มไม้ประคำอย่างเก่า แล้วหมู่โขลงช้างพลายช้างพังทั้งหลาย จึงลงอาบเล่นต่อ
ในภายหลัง บางเชือกพ่นน้ำเล่นไปทางซ้ายและขวา บางเชือกก็เอางาแทงดินเล่น บางเชือกก็มุดดำหัว
เล่นตามสบาย ครั้นอาบน้ำเสร็จแล้ว บางเชือกก็เอารากบัวบ้าง เอาฝักบัวบ้าง เอาดอกบัวบ้าง
เอาข้าวสารสาลีบ้าง เอาแตงเต้าผลเท่าไหบ้าง เอาอ้อยลำงามเท่าลำหมากบ้าง เอาเครือกล้วยผลใหญ่
เท่างาช้างบ้าง เอาขนุนมีผลใหญ่เท่ากลองบ้าง เอามะขวิดบ้าง เอามะม่วงบ้าง เอามะขามบ้าง
เอาดอกรังซึ่งสะพรั่งไปทั้งกิ่งหักถือมา ยกชูเหนือหัวแล้วเอาเข้าไปเฝ้าไปถวายแก่พระยาช้างทุกวัน
มิได้ขาด ณ จอมเขาไกรลาศนั้นมีเมืองหนึ่งล้วนไปด้วยเงินและทอง มีหมู่นางกินรีอาศัยอยู่ที่เมืองนั้น
บ้านเมืองนั้นมีความสนุกสนานรื่นเริงบันเทิงใจ คล้ายเมืองดาวดึงส์สวรรค์ชั้นทิพย์ และเมืองนั้น
เป็นที่ประทับของพระปรเมศวรเจ้า
ภูเขาชื่อว่า จิตรกูฏ นั้น มีคูหาทองคำอยู่แห่งหนึ่ง พระโพธิสัตว์เจ้าเมื่อครั้งเป็นพระยาหงส์
ธตรฐราชเจ้า ก็อาศัยอยู่ในคูหาทองคำนั้น มีฝูงหงส์ทองประมาณ ๙ หมื่นตัวเป็นบริวารรับใช้
เหมือนดังโขลงช้างสาร ๘๐,๐๐๐ เชือก เป็นบริวารรับใช้พระยาช้างชื่อ ฉัททันต์ นั้น
แผ่นดินชมพูทวีปนี้มีบริเวณที่เป็นน้ำ ๓ โกฏิ ๒ ล้านวา เป็นป่าและภูเขาหิมพานต์
๒๔,๐๐๐,๐๐๐ วา ส่วนที่มนุษย์อยู่แบ่งออกเป็น ๒ ส่วน คือ ฝ่ายในเรียกว่า มัชฌิมประเทศ
ฝ่ายนอกเรียกว่า ปัจจันตประเทศ มัชฌิมประเทศนั้นมีบ้านชื่อว่า กชังคละ อยู่ในทิศตะวันออก
บ้านนี้มีต้นรังอยู่ต้นหนึ่ง ภายในตั้งแต่ต้นรังนั้นเข้ามาเป็นมัชฌิมประเทศ ภายนอกจากไม้รังนั้นออกไป
เป็นปัจจันตประเทศ ในทิศตะวันออกเฉียงใต้ มีแม่น้ำชื่อว่า สัลลวตี ถัดจากแม่น้ำนั้นออกไป
เป็นปัจจันตประเทศ ในทิศตะวันตกมีบ้านพราหมณ์ชื่อว่า ถูนคาม ถัดจากบ้านพราหมณ์นั้นออกไป
เป็นปัจจันตประเทศ ในทิศเหนือมีภูเขาลูกหนึ่งชื่อว่า อุสีรธชะถัดจากภูเขาลูกนั้นออกไป
เป็นปัจจันตประเทศ
มัชฌิมประเทศนั้นมีบริเวณโดยรีได้ ๓,๐๐๐ โยชน์ และโดยกว้างได้ ๒๕ โยชน์
โดยปริมณฑลรอบรวมได้ ๑๑,๐๐๐ โยชน์ ในมัชฌิมประเทศนั้นมีเมืองใหญ่ ๆ ๑๖ เมือง เมื่อพรหม

และเทวดาสิ้นอายุขัยแล้ว ย่อมจุติลงมาเกิดในมัชฌิมประเทศนี้ พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า
พระอรหันตขีณาสพ พระยาจักรพรรดิราช พราหมณ์และฤษี เศรษฐีผู้มีบุญทั้งหลาย ย่อมจุติลงมาเกิด
ในมัชฌิมประเทศนี้เหมือนกัน ในทิศตะวันออกและทิศตะวันตกของแผ่นดินชมพูทวีปนั้นมีลักษณะ
ดุจดังทูบเกวียน คนทั้งหลายที่เกิดในแผ่นดินชมพูทวีปนี้ จึงมีดวงหน้าละม้ายคล้ายแผ่นดินนั้น
แผ่นดินในอุตตรกุรุทวีปนั้นมีพื้นที่เป็นที่เหลี่ยม โดยรีและกว้างได้เท่ากัน คือ ๘,๐๐๐ โยชน์
คนทั้งหลายที่เกิดในแผ่นดินนั้น จึงมีดวงหน้าเป็นสี่เหลี่ยม ละม้ายคล้ายแผ่นดินนั้น แผ่นดิน
ในบุรพวิเทหทวีป มีบริเวณกว้างได้ ๘,๐๐๐ โยชน์ และกลมดุจดังพระจันทร์ในวันเพ็ญ คนทั้งหลาย
ที่เกิดในแผ่นดินนี้ จึงมีดวงหน้ากลมคล้ายแผ่นดินนั้น บริเวณแผ่นดินก็ดี แม่น้ำก็ดี ป่าเขาลำเนาไพร
ที่ไม่มีจิต ไม่มีชีวิตก็ดี โดยรูปธรรมก็มีแต่วินิโภครูป ๘ คือ ดิน น้ำ ไฟ ลม รูป กลิ่น รส เสียง เท่านั้น
ซึ่งเป็นสิ่งที่ต้องแปรเปลี่ยนสภาพไป ไม่ตั้งอยู่ยั่งยืนเที่ยงแท้ได้เลย พึงพิจารณาเห็นความไม่เที่ยงแท้
ของร่างกาย แล้วจงรำลึกฝึกใจใฝ่บำเพ็ญบุญกุศลให้ทานรักษาศีลเจริญภาวนา เพื่อพาตนไปสู่
พระอมตมหานิพพานอันปราศจากทุกข์ ปราศจากโศก ปราศจากโรคภัย ไม่มีความแก่ ไม่มีความวิบัติ
ฉิบหาย ตลอดกาล
โอกาสมหากัลปสุญญตา สรรพสัตว์ที่มีชีวิตจิตใจซึ่งมีอยู่ใน ๓๑ ภูมิ ไม่เที่ยงแท้
จะต้องฉิบหายสลายไปเพราะความตาย สิ่งซึ่งมีแต่รูปร่างแต่ไม่มีจิตใจซึ่งมีอยู่ในภูมิ ๑๒ ชั้น
เว้นแต่สัญญีสัตตาภูมิชั้นบนขึ้นไป นับแต่อสัญญญีตาภูมิชั้นต่ำลงมามีเขาพระสุเมรุราช เป็นต้น
ก็ต้องพินาศวอดวายไปเพราะ ไฟ น้ำ และลม เมื่อเวลาไฟไหม้กัลป์นั้นเป็นอย่างไร เมื่อไฟไหม้กัลป์
หรือไฟประลัยกัลป์นั้น ย่อมทำให้โลกพินาศวอดวายไปด้วยธรรมชาติ ๓ อย่าง คือ พินาศไปด้วยไฟ
พินาศไปด้วยน้ำ พินาศไปด้วยลม
ไฟล้างโลกล้างกัลป์มากกว่าน้ำและลมล้างโลกล้างกัลป์ หมายความว่าไฟล้างโลก ๗ ครั้ง
จึงมีน้ำมาล้างโลก ๑ ครั้ง เมื่อไฟล้างโลก ๕๖ ครั้ง น้ำล้างโลก ๘ ครั้ง รวม ๖๔ ครั้ง แล้วจึงมีลม
มาล้างโลกครั้งหนึ่ง โลกพินาศไปเพราะไฟตั้งแต่สวรรค์ชั้นอาภัสสราลงมา เพราะน้ำตั้งแต่ชั้นสุภกิณหะ
ลงมา เพราะลมตั้งแต่ชั้นเวหัปผลาลงมา นี้เป็นลักษณะโลกพินาศวอดวายไปเพราะ ไฟ น้ำ และลม
เมื่อไฟประลัยกัลป์ไหม้กามภูมิ ๑๑ ชั้นแล้ว ก็ไหม้รูปภูมิชั้นปฐมฌานภูมิ ๓ ชั้น คือ ปาริสัชชา
ปโรหิตา และมหาพรหม จึงรวมไฟไหม้ ๑๔ ชั้นจึงหยุด น้ำประลัยกัลป์ท่วมกามภูมิ ๑๑ รูปภูมิ
ชั้นปฐมฌานภูมิ ๓ และทุติยฌานภูมิ ๓ คือ ปริตตาภา อัปปมาณาภา และอาภัสสรา รวมน้ำท่วม ๑๗ ชั้น
จึงหยุด ลมประลัยกัลป์พัดกามภูมิ ๑๑ รูปภูมิชั้นปฐมฌานภูมิ ๓ ทุติยฌานภูมิ ๓ ตติยฌานภูมิ ๓ คือ
ปริตตสุภา อัปปมาณสุภา และสุภกิณหกา รวมพัด ๒๐ ชั้น แล้วจึงหยุดไม่พัดถึงชั้นจตุตถฌานภูมิ

สาเหตุที่โลกฉิบหายวอดวายด้วยอำนาจไฟประลัยกัลป์ น้ำประลัยกัลป์และลม
ประลัยกัลป์นั้น เป็นเพราะคนทั้งหลายประกอบกรรมทำชั่วต่าง ๆ นานา ทั้งทางกาย วาจาและใจ
ไม่รู้จักบุญ ไม่รู้จักธรรม ไม่รู้จักบิดามารดา ไม่รู้จักสมณพราหมณ์ ไม่รู้จักท่านผู้ทรงธรรม ไม่รู้จัก
พี่น้องและญาติมิตรสหาย มองเห็นกันเป็นกวางและเนื้อทราย เหมือนเป็ดไก่ เหมือนสุนัข สุกร
เหมือนช้างและม้าไล่ฆ่าฟันกัน ด้วยผลบาปกรรมที่คนทั้งหลายได้กระทำนี้ จึงทำให้เกิดเหตุเภทภัย
ที่ไม่ดีทั่วทั้งจักรวาล คนที่ทำมาหาเลี้ยงชีพด้วยการทำไร่ไถนา เมื่อหว่านข้าวลงไปก็งอกขึ้นเฉพาะ
ที่พอโคจะกินได้เท่านั้น ฝนก็ไม่ตกลงมา มีแต่เสียงฟ้าร้อง ข้าว ผัก น้ำ ก็เหี่ยวแห้งเฉาตายเหมือนถูกไฟ
ลน คนทั้งหลายต่างก็ได้รับทุกขเวทนาเดือดร้อนไปทั่วทุกแห่งหน ท่านผู้มีปัญญา เมื่อเห็นนิมิตร้าย
อย่างนั้น ก็ทำให้เกิดศรัทธารีบเร่งกระทำบุญกุศล เคารพ ยำเกรงบิดา มารดา คนเฒ่าคนแก่
และสมณพราหมณ์ ตายแล้วก็ไปเกิดในเทวโลก ตายจากเทวโลกแล้ว ก็ไปเกิดในพรหมโลกที่ไฟไหม้
ไม่ถึง คนที่ไม่มีปัญญา ไม่รู้จักทำบุญกุศลอะไร ตายแล้วก็ไปเกิดในนรกที่มีในจักรวาลอื่นที่ไฟไหม้ไม่ถึง
ไฟประลัยกัลป์ เมื่อเวลาใกล้ไฟประลัยกัลป์จะล้างโลก ฝูงปลา เต่า และจระเข้ทั้งหลาย
ต่างก็แห้งตายไป เหมือนกับเราตากไว้ ดูกลาดเกลื่อนไปทั่วแผ่นดิน ในขณะนั้นจะมองเห็นพระอาทิตย์
ขึ้น ๒ ดวง เหมือนหน้าผีเสื้อและผีพรายปานประหนึ่งจะคาดคั้นจับเอาคนไปทั้ง ๆ ที่ยังไม่ตาย
พอดวงหนึ่งตก อีกดวงหนึ่งก็ขึ้น ผลัดเปลี่ยนกันไป ในท้องฟ้าอากาศร้อนระอุสว่างโชติช่วง
อยู่ทุกแห่งหน ไม่มีกลางคืนเลย คนทั้งหลายที่ยังไม่ตาย ต่างกอดคอกันร้องห่มร้องไห้ ผู้มีปัญญา
มีสติระลึกถึงบุญกุศลเจริญเมตตาภาวนา ทำบุญรักษาศีล ตายแล้วไปเกิดในเทวโลก ผู้หาปัญญามิได้
และมิได้กระทำบุญทำธรรม ตายไปก็ไปเกิดในนรก พระอาทิตย์ ๒ ดวงส่องแสงร้อนจัดจนแม่น้ำ
ใหญ่น้อย ห้วยหนอง คลอง บึง บ่อ และสระเหือดแห้งไปหมด ในเวลาต่อมาไม่นาน ดวงอาทิตย์ ก็เกิดขึ้น
อีกเป็น ๓ ดวง ดวงหนึ่งตก ดวงหนึ่งเที่ยง ดวงหนึ่งขึ้น ร้อนแรงยิ่งว่าเก่าแม่น้ำใหญ่ทั้ง ๕ ก็แห้งไปหมด
ในเวลาต่อมา ดวงอาทิตย์ก็เกิดขึ้นอีกเป็นดวงที่ ๔ ทำให้สระใหญ่ ๗ สระ คือ สระฉัททันต์
สระมันทากินี สระสีหปปาตะ สระกัณณมุณฑะ สระรถการกะ สระกุณาละ และสระอโนดาตเหือดแห้ง
ไปหมด ฝูงมังกรภิมทองและจระเข้ก็ล้วนตายหมดสิ้น ในเวลาต่อมาไม่นาน ดวงอาทิตย์ก็ขึ้นอีก
เป็นดวงที่ ๕ น้ำในมหาสมุทรก็เหือดแห้งเหลือเพียงข้อมือเดียว มองเห็นเงินทองและแก้ว ๗ ประการ
ต่อมาก็เกิดขึ้นอีกเป็นดวงที่ ๖ ยิ่งร้อนจัดไปทั่วจักรวาล แสงลุกโชติช่วงไปทั่วร้อนเหมือนเผาหม้อ
ในเตาเผา และต่อมาเกิดขึ้นอีกเป็นดวงที่ ๗ สัตว์ใหญ่ ๗ ตัว ที่อยู่ในแม่น้ำสีทันดรทั้ง ๗ ซึ่งอยู่ใน
ระหว่างเขาสัตตบริภัณฑ์ที่ล้อมรอบเขาพระสุเมรุราชนั้นไว้ สัตว์ที่อยู่ในสระฉัททันต์ และสัตว์
ที่อยู่ในแม่น้ำสีทันดรก็มาทำความเคารพปลาใหญ่ทั้ง ๗ ตัว คือ ปลาใหญ่ชื่อ ติมิ ติมิงคละ ติมิรปิงคละ

อานันทะ ติมินทะ อัชฌาหาร และมหาติมิ ซึ่งอยู่ในแม่น้ำสีทันดร ๗ ชั้น และปลาใหญ่ทั้ง ๗ ตัวใหญ่
เท่ากันทุกตัว ยาวได้ ๔,๐๐๐,๐๐๐ วา เมื่ออาทิตย์ขึ้นทั้ง ๗ ดวง ทำให้ร้อนยิ่งนัก จนปลาทั้ง ๗ ตัว
ได้กลายเป็นน้ำมัน ไหลไหม้เขาอัสสกัณณะ ตลอดทั้งแผ่นดินชมพูทวีปที่เราอาศัยอยู่นี้ก่อนทุกแห่ง
ไฟไหม้นรกทั้งหลายตลอดไปถึงอเวจีมหานรก ไหม้ไปจนถึงอบายภูมิทั้ง ๔ และไหม้ภูเขาตามลำดับ
ไหม้วิมานของเทวดาบนยอดเขา ไหม้ภูเขาเนมินธร ไหม้วิมานของเทวดาทั้งหลาย แล้วก็ไหม้ภูเขา
สุทัสสนะ ไหม้ภูเขากรวิก ไหม้ภูเขาอิสินธร และไหม้ภูเขายุคันธร ไหม้เมืองจตุโลกบาล ไหม้วิมานแก้ว
ของเทวดาที่อยู่บนจอมภูเขาเหล่านั้น เปลวไฟไหม้หุ้มเขาพระสุเมรุราชแล้วไหม้ใต้ลงไปถึง
อสุรภพ ไหม้เมืองพระอินทร์สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ไหม้ภูเขาพระสุเมรุทั้งทลาย ๗๐๐ โยชน์ ๘๐๐ โยชน์
๙๐๐ โยชน์ ๑,๐๐๐ โยชน์ ไหม้ต้นปาริชาต ไหม้สวนอุทยาน ไหม้สระโบกขรณี ไหม้สวรรค์ชั้นยามา
ไหม้วิมานของเทวดาอันมีในชั้นนั้น ต่อจากนั้นก็ไหม้สวรรค์ชั้นดุสิต ไหม้สวรรค์ชั้นนิมมานรดี
ไหม้สวรรค์ชั้นปรนิมมิตวสวัดดีสวรรค์เมืองพญามาร ไหม้รัตนปราสารทของมวลเทพยดาทั้งสิ้น
ไหม้แผ่นดินเบื้องต่ำเบื้องล่างภายใต้แผ่นดินของเทพยดาเสียสิ้น เปลวไฟได้ลุกโชติช่วงพุ่งไปถึง
พรหมโลกชั้นปาริสัชชา จากนั้นก็ไหม้พรหมโลกชั้นปโรหิตา ไหม้พรหมโลกชั้นมหาพรหม
แล้วไฟก็หยุดอยู่เพียงแค่นั้น ต่อจากนั้นไปไฟก็ไม่ไหม้ รอดพ้นจากไฟประลัยกัลป์ ไฟประลัยกัลป์
ล้างโลก เบื้องต่ำถึงอเวจีมหานรกไม่มีขี้เถ้าหลงเหลืออยู่เลย เหมือนจุดประทีปไหม้อยู่นานถึง
อสงไขยหนึ่ง ต่อจากนั้นชื่อสังวัฏฏอสงไขยกัลป์
น้ำประลัยกัลป์ เมื่อไฟไหม้อย่างนั้น หมู่เทพยดาและพรหมทั้งหลายก็พากันหนีขึ้นไปสู่
ชั้นที่ไฟไหม้ไม่ถึง เบียดเสียดยัดเยียดกันอยู่เหมือนแป้งยัดทะนานอย่างนั้น ไฟไหม้โลกอยู่นาน
แสนนาน จึงมีฝนตกลงมาเม็ดหนึ่ง เมื่อเริ่มแรกฝนตกนั้น เม็ดฝนเท่าดินธุลี อยู่ต่อมาอีกนานจึงตกลง
มาอีกเม็ดหนึ่ง เท่าเมล็ดพันธุ์ผักกาด อีกนานจึงตกลงมาอีกเม็ดหนึ่งเท่าเมล็ดถั่ว ต่อจากนั้นเวลา
อีกเล็กน้อยจึงตกลงมาเท่าลูกมะขามป้อม โตขึ้นตามลำดับเท่าลูกมะขวิด เท่าควาย ช้าง บ้านเรือน
ใหญ่ขึ้น จนกระทั่งเท่าอุสุภะ คือ ใหญ่ได้ ๓๕ วา ประเดี๋ยวก็ใหญ่ขึ้นได้ ๒,๐๐๐ วา อีกนานก็ตก
เม็ดหนึ่งมีขนาดโตขึ้นจาก ๑ โยชน์ เป็น ๒ - ๑๐ โยชน์ตามลำดับ อยู่ต่อมาอีกนานจึงตกโตขึ้นเป็น
 ๑๐๐ โยชน์ ถึง ๑๐๐,๐๐๐ โยชน์ จนเท่าจักรวาล ตกลงมาเหมือนดั่งน้ำไหล ออกมาจากกละออม
ตุ่ม โอ่ง อันเดียว ในเวลาต่อมาไม่นานนัก น้ำก็ท่วมแผ่นดิน ท่วมจาตุมหาราชิกาสวรรค์
ของท้าวจตุโลกบาล ท่วมดาวดึงส์สวรรค์ของพระอินทร์ แล้วจึงท่วมสวรรค์ชั้นยามา ดุสิต นิมมานรดี
และปรนิมมีตสวัดดี น้ำแรงขึ้นจนกระทั่งท่วมถึงพรหมโลกชั้นต้น ๓ ชั้น คือ ปาริสัชชา ปโรหิตา
และมหาพรหม แล้วฝนจึงหยุดตก น้ำจึงนิ่งอยู่ต่อจากนั้นก็ไม่มีฝน เมื่อมีคำถามว่า น้ำเต็ม
จากเบื้องล่างขึ้นไปถึงพรหมโลกนั้นเป็นอย่างไร และไม่ล้นจักรวาลได้อย่างไร ตอบว่า มีลมชนิดหนึ่ง

เรียกว่า ลมอุกเขปวาตะ ลมนี้พัดเวียนรอบสระไม่ให้น้ำล้นบ่าออกไปได้ น้ำขึ้นเหมือนธมกรก
ไม่ล้นออกนอก ในกาลครั้งหนึ่ง มีพระพรหมตนหนึ่งชื่อว่า มหาพรหมาธิราช เสด็จลงมาดูน้ำได้เห็น
ดอกบัวเกิดขึ้น จึงให้คำทำนายตามลำดับดังนี้ เห็นดอกบัว ๑ ดอก ทำนายว่า ในกัลป์นี้
จะมีพระพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้น ๑ พระองค์ และเรียกกัลป์นั้นว่า สารกัลป์ เห็นดอกบัว ๒ ดอก
ทำนายว่า ในกัลป์นี้จะมีพระพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้น ๒ พระองค์ และเรียกกัลป์นั้นว่า มัณฑกัลป์
เห็นดอกบัวมี ๓ ดอก ทำนายว่า ในกัลป์นี้จะมีพระพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้น ๓ พระองค์
และเรียกกัลป์นั้นว่า วรกัลป์ เห็นดอกบัวมี ๔ ดอก ทำนายว่า ในกัลป์นี้จะมีพระพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้น
๔ พระองค์ และเรียกกัลป์นั้นว่า สารมัณฑกัลป์ เห็นดอกบัวมี ๕ ดอก ทำนายว่า ในกัลป์นี้
จะมีพระพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้น ๕ พระองค์ และเรียกกัลป์นั้นว่า ภัททกัลป์ ถ้าไม่เห็นดอกบัวเลย
ก็ทำนายว่า ในกัลป์นี้จะไม่มีพระพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้น และเรียกกัลป์นั้นว่า สุญญกัลป์ ในดอกบัว
มีบริขาร ๘ พร้อมมูล ได้แก่ ไตรจีวร บาตร มีดโกน กล่องเข็ม ประคดเอว และกระบอกกรองน้ำ
ท้าวมหาพรหมก็นำเอาบริขาร ๘ นั้น ขึ้นไปไว้ในพรหมโลก เมื่อใดพระโพธิสัตว์เจ้าออกผนวช
และจะตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ท้าวมหาพรหมก็จะนำมาถวายในวันที่เสด็จออกผนวชนั้น
ครั้งหนึ่งมีพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่ง ทรงพระนามว่า โกณฑัญญะเสด็จอุบัติขึ้นในสารกัลป์
ครั้งหนึ่งมีพระพุทธเจ้า ๒ พระองค์ ทรงพระนามว่า ติสสสัมมาสัมพุทธเจ้า และปุสสสัมมาสัมพุทธเจ้า
เสด็จอุบัติขึ้นในมัณฑกัลป์ ครั้งหนึ่งมีพระพุทธเจ้า ๓ พระองค์ ทรงพระนามว่าพระพุทธอัตถทัสสี
พระธรรมทัสสี และพระปิยทัสสี เสด็จอุบัติขึ้นในวรกัลป์ ครั้งหนึ่งมีพระพุทธเจ้า ๔ พระองค์
ทรงพระนามว่า พระตัณหังกร พระเมธังกร พระสรณังกร และพระทีปังกร เสด็จอุบัติขึ้นใน
สารมัณฑกัลป์ ครั้งนี้พระพุทธเจ้า ๕ พระองค์ ทรงพระนามว่า พระพุทธกกุสันธ พระพุทธโกนาคมน์
พระพุทธกัสสป พระพุทธโคดม และพระพุทธศรีอาริยเมตไตรย เสด็จอุบัติขึ้นในภัททกัลป์ที่อยู่ปัจจุบันนี้
กำเนิดโลก ฝนตกลงน้ำท่วมถึงพรหมโลกเป็นเวลา ๑ อสงไขย ฝนนั้นชื่อ สังวัฏฏฐายี
อสงไขยกัลป์ ต่อจากนั้นลม ๔ ชนิด ก็พัดห้วงให้เป็นภูมิเหมือนเก่าขึ้น ลม ๔ ชนิด คือ ปรจิตตวาต
ภัตรวาต จักราวาต พัดไปมาจนละลอกกลายเป็นแผ่นเหมือนปุ่มเปือก กลายเป็นกลละเหมือนน้ำข้าว
กลายเป็นอัมพุทะเหมือนข้าวเปียก กลายเป็นเปสิเป็นก้อน เป็นเปือก จนกระทั่งกลายเป็นภูมิทอง
เหมือนเดิม ดูแพรวพราวเป็นประกายงามยิ่งนัก เกิดเป็นปราสาทแก้วทั่วทุกแห่งเหมือนแต่ก่อน
ชั้นนี้เรียกว่า มหาพรหมภูมิ พรหมทั้งหลายก็ลงมาอยู่ชั้นนั้นเหมือนเดิม น้ำก็แห้งลง ลมทั้ง ๔
ก็เร่งพัดน้ำเป็นละลอกจนกลายเป็นเผณุ (ฟอง) จากเผณุกลายเป็นกลละเหมือนน้ำข้าว
จากกลละกลายเป็นอัมพุทะเหมือนข้าวเปียก จากอัมพุทะกลายเป็นเปสิเป็นก้อนแล้วก็กลายเป็นแผ่น

ภูมิทองดังเก่า ดูแล้วงดงามยิ่งนักเหมือนแต่ก่อนเกิดเป็นปราสาทแก้ว ทุกแห่งเหมือนเดิม ชั้นนี้เรียก
ชื่อว่า พรหมปโรหิตาภูมิ พรหมก็มาอยู่ในชั้นนั้นเหมือนเดิม น้ำก็แห้งลงเรื่อย ๆ ลมทั้ง ๔ ก็พัดน้ำ
ให้กลายเป็นฟอง จากฟองกลายเป็นตม และตมก็กลายเป็นข้น เป็นก้อนแล้วก็กลายเป็นแผ่นดิน
เหมือนเดิม ดูงดงามยิ่งนัก เกิดเป็นปราสาทแก้วทั่วทุกแห่งเหมือนเดิม ชั้นนี้เรียกว่า
พรหมชั้นปาริสัชชาภูมิ ฝูงพรหมก็มาอยู่ชั้นเดิม น้ำก็แห้งลงเรื่อย ๆ ลมทั้ง ๔ ก็พัดจนกลายเป็นฟอง
จากฟองก็เป็นตม จากตมก็กลายเป็นก้อน แล้วก็กลายเป็นแผ่นภูมิทองอย่างเก่าดูงดงามยิ่งนัก
เกิดเป็นปราสาทแก้วทั่วทุกแห่งเหมือนเดิม ชั้นนี้เรียกว่า ปรนิมมิตวสวัดดี ฝูงเทพยดาก็ลงมา
อยู่เหมือนเก่า ชั้นต่ำลงมาเรียกว่า กามภูมิ และน้ำก็แห้งลงเรื่อย ๆ ลมทั้ง ๔ ก็พัดมากกว่าเดิม
จนกลายเป็นแผ่นภูมิทอง และเป็นปราสาทแก้วทั่วทุกแห่งเหมือนเดิม ชั้นนี้เรียกว่า นิมมานรดี
ฝูงเทพยดาก็ลงมาอยู่เต็มวิมานเหมือนเก่า น้ำก็แห้งลงเรื่อย ๆ และลมทั้ง ๔ ก็พัดอยู่เหมือนเดิม
จนข้นขึ้นเป็นแผ่นดินทอง เกิดเป็นปราสาทแก้วและวิมานของเทพยดาเหมือนเก่า ชั้นนี้เรียกว่า
ดุสิดา ฝูงเทวดาก็ลงมาแต่ชั้นบนมาอยู่เหมือนเดิม น้ำก็แห้งลง ลมทั้ง ๔ ก็ยังพัดเหมือนเดิม
น้ำขุ่นข้นงวดเข้าเป็นแผ่นดินทองดูเป็นประกายงาม เกิดเป็นวิมานแก้วของเทวดาเหมือนเก่า
ชั้นนี้เรียกว่า ยามา เทวดาทั้งหลายก็จุติจากเบื้องบนลงมาอยู่เหมือนดังกล่าวมา
เมื่อน้ำแห้งลงไปเรื่อย ๆ ลมทั้ง ๔ ชนิดก็พัดจนเป็นฟอง จากฟองก็เป็นตม จากตมก็ข้น
ก็กลายเป็นก้อนแข็ง จนในที่สุดก็กลายเป็นแผ่นดินทองเหมือนเดิม ดูเป็นประกายงดงามยิ่งนัก
เหมือนแต่ก่อน เกิดเป็นปราสาททั่วทุกแห่ง ชั้นนี้ชื่อว่า ดาวดึงส์ มีเทวดาลงมาอยู่เหมือนแต่ก่อน
น้ำก็ยิ่งลดลง แห้งไปเรื่อย ๆ ลมทั้ง ๔ ชนิด ก็พัดจนเป็นฟอง เป็นตม และข้นเป็นก้อน
ที่สุดจนกลายเป็นแผ่นดินเหมือนเก่าดูเป็นประกายงดงาม เกิดเป็นปราสาทแก้วทุกแห่งหน
เป็นเขาพระสุเมรุราชสูงใหญ่เหมือนเดิม เกิดเป็นเขาทั้งเจ็ดเพื่อจะล้อมรอบเขาพระสุเมรุ
และแม่น้ำสีทันดร ระหว่างเขาทั้งเจ็ดนั้น ล้อมรอบด้วยทวีปใหญ่ ๔ ได้แก่ บุรพวิเทหทวีป
อมรโคยานทวีป ชมพูทวีป และอุตตรกุรุทวีป และทวีปเล็กอีก ๒,๐๐๐ ล้อมรอบ เกิดเป็นป่าหิมพานต์
เกิดสระใหญ่ ๗ สระ ได้แก่ อโนดาต กัณณมุณฑะ รถการกะ ฉัททันต์ กุณาละ มันทากีนี
และสีหปปาตะ เกิดแม่น้ำใหญ่ทั้ง ๕ สาย คือ คงคา อจิรวดี ยมุนา สรภู และมหี เกิดเป็นจักรวาล
เกิดเป็นดางดึงส์ สวรรค์ของพระอินทร์ เกิดเป็นจาตุมหาราชิกาภูมิ อันเป็นเมืองของพระจตุโลกบาล
ต่อจากนั้น ก็เกิดเป็นโลกมนุษย์ เกิดเป็นนรก เกิดเป็นเปรตวิสัย เกิดเป็นดิรัจฉานภูมิ เกิดเป็นอสุรกาย
ภูมิ เหมือนที่เคยเกิดมาแล้ว เมื่อก่อนสูงใหญ่เท่าไร ก็สูงใหญ่เท่านั้น ไม่แตกต่างจากปางก่อนเลย
ลมพัดเป็นฟองน้ำซัดสาดไปมามีที่ต่ำมีที่สูง มีที่ราบ ที่ต่ำกลายเป็นแม่น้ำ ที่สูงกลายเป็นภูเขา

ที่ราบกลายเป็นเรือกสวนไร่นา ป่าในชมพูทวีปที่เราอาศัยอยู่นี้จะเกิดเป็นพระมหาโพธิก่อน
ส่วนว่าไฟไหม้ก็ไหม้ถึงที่สุด สถานที่นั้นก็เป็นสถานที่ที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้ทุกพระองค์ และสถานที่
ว่านั้นก็กลายเป็นชมพูทวีป พื้นที่สูงกว้างใหญ่ เมื่อดอกบัวจะเกิดก็เกิดที่นั้น มนุษย์เราจะเกิด
ก็เกิดที่นั้น โดยมาจากพรหมโลก
เมื่อน้ำแห้งลง ฝุ่นดีในผืนแผ่นดินนี้ได้มีกลิ่นรสอันโอชาอร่อยยิ่งนัก เหมือนดังละออง
นิรุทกปายาส เหล่าพรหมที่สถิตอยู่ในชั้นอาภัสสรพรหมสิ้นบุญแล้วก็จุติจากอาภัสสรพรหมลงมาเกิด
เป็นมนุษย์ ผุดเกิดมาเอง คนเหล่านั้นยังไม่เป็นเพศหญิงเพศชายเหมือนดั่งพรหม มีรัศมีแผ่ซ่านรุ่งเรือง
สดใสงดงาม มีฤทธิ์สามารถไปทางอากาศได้ ไม่ได้กินอะไร ความอิ่มเอิบใจ เป็นอาหารต่างข้าว
และน้ำ มีอายุยืนได้ ๑ อสงไขย กาลผ่านมาโดยลำดับก็เป็นผู้หญิงผู้ชายเหมือนเมื่อก่อน
พรหมทั้งหลายเห็นเช่นนั้นต่างก็พากันชิมรสดินต่างข้าวและน้ำทุกวัน ด้วยเหตุที่พวกพรหม
มีความคิดอันเป็นอกุศล ๓ อย่างเกิดขึ้น คือ คิดทางกาม คิดพยาบาท คิดเบียดเบียน จึงทำให้รัศมี
ในร่างกายหายไปหมดสิ้น ความมืดจึงปกคลุมไปทั่วแผ่นดินมองไม่เห็นกัน เมื่อพวกเขาเห็นมืดมิด
เช่นนั้นจึงรำพึงรำพันกันว่า พวกเราจะทำอย่างไรจึงจะเห็นหนทาง ด้วยอำนาจบุญกุศลของเขา
เหล่านั้นจึงเกิดเป็นคืนเป็นวัน เป็นเดือนเหมือนแต่ก่อน และด้วยอำนาจอธิษฐานนั้น จึงเกิดเป็น
ดวงตะวันขึ้นดวงหนึ่ง สูงได้ ๕๐ โยชน์ มีปริมณฑลได้ ๑๕๐ โยชน์ ทำให้ฝูงชนทั้งหลายได้มองเห็น
หนทาง ได้มองเห็นกันและกัน และแสงของตะวันก็สว่างไสวรุ่งเรืองอยู่เช่นนั้น ฝูงชนต่างก็ยินดีปรีดา
ยิ่งนัก จึงพากันกล่าวว่า เทพบุตรองค์นี้สามารถบรรเทาความมืดได้ ควรเรียกว่า พระสุริยะ
(พระอาทิตย์)
เมื่อพระอาทิตย์ให้ความสว่างไสวตลอดวันแล้ว จึงพากันเวียนขวารอบเขาพระสุเมรุราช
พอลับเขาพระสุเมรุราชแล้วก็กลับมืดขึ้นอีก คนทั้งหลายเกิดความกลัว จึงกล่าวว่าเทพบุตรได้ให้
ความสว่างรุ่งเรืองแจ่มจ้า นับว่าเป็นการดีแล้ว แต่ยังมีมืดอยู่อีก น่าจะมีเทพบุตรที่สามารถบันดาล
ให้มีแสงสว่างในเวลากลางคืนได้ เหมือนเทพบุตรที่ลับสายตาไปแล้วนั้น ด้วยอำนาจอธิษฐาน
ของคนเหล่านั้นจึงเกิดดวงจันทร์ดวงหนึ่งใหญ่ มีแสงสว่างนวลงามยิ่งนัก มีขนาดย่อมกว่าดวงตะวัน
๑ โยชน์ ขึ้นสมดังปรารถนา
เดือนและตะวัน คือ พระจันทร์และพระอาทิตย์ก็มาจากพรหมโลกเพื่อส่องแสงสว่าง
ให้คนในโลกนี้ได้เห็น เมื่อพวกเขาได้เห็นพระจันทร์และพระอาทิตย์เช่นนั้นแล้ว ก็มีความยินดี
ยิ่งนัก และปลาบปลื้มปีติยิ่งกว่าเก่า และกล่าวกันว่า เทพบุตรองค์นี้สามารถให้แสงสว่างให้เรา
ได้เห็นหนทางดังใจปรารถนาประหนึ่งรู้จิตใจของพวกเรา ที่เกิดมีแสงสว่างขึ้นในกลางคืน ควรเรียกว่า

จันทรเทพบุตร เมื่อเกิดมีพระจันทร์ พระอาทิตย์แล้ว จึงเกิดดาวนักษัตร ๒๗ ดวง พร้อมด้วย
หมู่ดาวดารากรทั้งหลาย
ต่อมาจึงเกิดมีวัน คืน เดือน ฤดู และปีทั้งหลายตั้งแต่บัดนั้น ผืนแผ่นดินรุ่งเรืองท้องฟ้า
ระยิบระยับด้วยเดือน ตะวัน ตลอดปีเป็นอนันตอสงไขย เรียกว่า อสงไขยกัลป์ เมื่อพระอาทิตย์
พระจันทร์และดวงดาวต่าง ๆ เกิดขึ้นครั้งแรกนั้น วัน คืน เดือน ปี ก็เกิดขึ้นครั้งแรกเช่นเดียวกัน
ถึงวันเพ็ญเดือน ๔ พระอาทิตย์ก็โคจรมาในราศีมีน เสวยฤกษ์อุตตาภัทร์ พระจันทร์โคจรครั้งแรก
ในราศีกันย์ เสวยฤกษ์อุตตรผคุณขึ้น ทำให้เห็นหนทางได้ ๔ ทวีป พร้อมกันทั้งหมด พระอาทิตย์
ก็ส่องแสงให้เห็น ๒ ทวีป พระจันทร์ก็ส่องแสงให้เห็น ๒ ทวีป หมุนเวียนไปเท่า ๆ กัน เมื่อดวงอาทิตย์
ขึ้นในแผ่นดินชมพูทวีปของเรานี้รวมทั้งแผ่นดินบุพพวิเทหทวีป คนใน ๒ ทวีปนั้นก็จะเห็นดวงอาทิตย์
เมื่อดวงอาทิตย์ตกในแผ่นดินของเรานี้ ก็จะมองเห็นรัศมีพระจันทร์ในอุตตรกุรุทวีป
และอมรโคยานทวีปในเวลาเดียวกัน ทั้งสองทวีป ตั้งแต่นั้นมาคนทั้งหลายจึงได้มองเห็นกันอยู่
ในผืนแผ่นดินจนถึงไฟไหม้กัลป์ และเกิดกัลป์ใหม่ เรียกว่า วิวัฏฎฐายี อสงไขยกัลป์ทั้ง ๔ อสงไขย
ชื่อว่า มหากัลป์ ในปีหนึ่งมี ๓ ฤดู คิมหันตฤดูหรือฤดูร้อน มี ๔ เดือน นับตั้งแต่เดือน ๔ แรม ๑ ค่ำ
ถึงเดือน ๘ ขึ้น ๑๕ ค่ำ วสันตฤดูหรือฤดูฝน มี ๔ เดือน นับตั้งแต่เดือน ๘ แรม ๑ ค่ำ ถึงเดือน ๑๒ ขึ้น
๑๕ ค่ำ เหมันตฤดูหรือฤดูหนาว มี ๔ เดือน นับตั้งแต่เดือน ๑๒ แรม ๑ ค่ำ ถึงเดือน ๔ ขึ้น ๑๕ ค่ำ
ฤดูหนึ่งมี ๒ กาล รวมเป็น ๖ กาล คือ วสันตกาล นับตั้งแต่เดือน ๔ แรม ๑ ค่ำ ถึงเดือน ๖ ขึ้น ๑๕ ค่ำ
มีน้ำให้โทษคนทั้งหลาย คิมหันตกาล นับตั้งแต่เดือน ๖ แรม ๑ ค่ำ ถึงเดือน ๘ ขึ้น ๑๕ ค่ำ มีลม
และไฟเป็นกำลังแก่คนทั้งหลาย วัสสิกากาล นับตั้งแต่เดือน ๘ แรม ๑ ค่ำ ถึงเดือน ๑๐ ขึ้น ๑๕ ค่ำ
มีลมและไฟให้โทษคนทั้งหลาย สรทกาล นับตั้งแต่เดือน ๑๒ แรม ๑ ค่ำ ถึงเดือน ๒ ขึ้น ๑๕ ค่ำ
มีไฟและน้ำให้โทษ สิสิรกาล นับตั้งแต่เดือน ๒ แรม ๑ ค่ำ ถึงเดือน ๔ ขึ้น ๑๕ ค่ำ มีน้ำให้โทษ
ในกาลทั้ง ๖ นี้ วสันตกาลเป็นก่อน (มีก่อน) คนทั้งหลายที่เกิดในแผ่นดินก็กินง้วนดิน
อันโอชะตามฤดูกาลเหล่านี้ โดยเหตุที่ปวงชนประมาณลืมตัวไม่รู้จักบาปบุญคุณโทษ ไม่รู้จักความดี
ความชั่ว ง้วนดินที่พวกเขากินนั้นก็จมลงไปใต้ดิน มันจึงพูนขึ้นในกลีบดิน ดุจดอกเห็ดที่ตูม
แล้วก็จมหายลงไปในแผ่นดิน เกิดเป็นเถาวัลย์ ที่ชื่อ ภทาลตา ขึ้นมาแทนคล้ายผักบุ้ง ซึ่งมีโอชา
รสยิ่งนัก คนทั้งหลายจึงกินเถาวัลย์นั้นต่างข้าวทุกวัน เมื่อเวลาผ่านมานานเข้า คนทั้งหลายก็ประมาท
มัวเมาไม่รู้จักบาปบุญคุณโทษ เถาวัลย์ภทาลตาที่ว่านั้นก็หายไป ข้าวสาลีก็เกิดขึ้นเป็นลำต้น
เป็นหน่อ เป็นตอ เป็นข้าวสาร ขาวเองไม่ต้องทำ ไม่ต้องฝัด ไม่ต้องตาก ไม่มีแกลบ ไม่มีรำ
เป็นข้าวสารเอง พอเอาข้าวสารนั้นใส่หม้อตั้งบนก้อนเส้าที่ชื่อว่า โชติกปาสาณ ไฟก็ลุกโชติช่วงขึ้นเอง


ถ้าปรารถนาอยากจะได้กับข้าวอะไรก็จะได้กับข้าวทุกอย่าง เมื่อคนกินเข้าไปแล้วก็เกิดมีอาหารเก่า
อาหารใหม่ แล้วก็ถ่ายเป็นอุจจาระออกมาเหมือนอย่างมนุษย์เรา ตั้งแต่นั้นจนกระทั่งบัดนี้
เมื่อพวกเขากินง้วนดินก็ดี กลีบดินซึ่งเหมือนดอกเห็ดที่ตูมก็ดี เชือกเถาวัลย์ภทาลตาก็ดี ไม่มีอุจจาระ
เหมือนเทพยดาเสวยข้าวทิพย์ เมื่อกินอาหารจนอิ่มดีแล้ว อาหารนั้นก็จะถูกไฟธาตุเผาแล้วก็จะละลาย
หายไปในร่างกายสิ้น เมื่อใดได้กินข้าว เมื่อนั้นก็จะมีอุจจาระ เมื่อได้กินข้าวแล้วก็เกิดราคะ
ความกำหนัดตามวิสัยโลกธรรมของชายหญิง ตั้งแต่บัดนั้นมา ผู้ที่มีความโลภมากก็กลายเป็นสตรีไป
ผู้ที่มีความโลภพอสมควรก็กลายเป็นบุรุษ บุรุษและสตรีก็เกิดขึ้นตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา
เมื่อเกิดมีบุรุษสตรีขึ้นเช่นนั้นแล้ว พอเห็นกันเข้าก็มีจิตปฏิพัทธ์รักใคร่ ชอบพอกันแล้ว
ก็ร่วมเสพกามกันตามธรรมดาของโลก เหมือนกับที่มีมาในกัลป์ก่อน ๆ ต่อจากนั้นจึงหาที่ปลูกบ้าน
ปลูกเรือนอยู่ เพื่อปิดบังความละอายที่เป็นสภาพน่าละอายนั้น ครั้นเป็นคู่สามีภรรยากันแล้ว
ก็ปลูกบ้านปลูกเรือนอยู่กันตามลำพัง แล้วก็ไปหาเอาข้าวสาลีมาไว้มาก ๆ เพื่อเก็บกินได้หลาย ๆ วัน
เวลานั้น ข้าวสาลีก็กลายเป็นแกลบเป็นรำเหมือนข้าวเปลือกของเราปัจจุบันนี้ ส่วนสถานที่
ที่เคยงอกแตกออกเป็นข้าวสารก็ไม่งอกเหมือนอย่างเคย คนทั้งหลายเห็นเหตุการณ์เช่นนั้น
แล้วก็ประหลาดใจ จึงชุมนุมปรึกษาหารือเจรจาตกลงเพื่อแบ่งที่ดินทำกินกันว่า เมื่อก่อนประพฤติ
ปฏิบัติตนอยู่ในศีลในธรรม ปรารถนาสิ่งใดก็ได้ดังปรารถนา ไม่ได้กินอาหารอะไรก็ยังอิ่ม จะไปทางไหน
ก็ไปทางอากาศ มีที่นอนที่อยู่ก็เป็นสุขสำราญ ร่างกายก็มีรัศมีรุ่งเรืองไปทั่วจักรวาล ง้วนดินก็เกิดขึ้นมา
เป็นประโยชน์แก่เรา เพราะเหตุเราชวนกันโลภอาหารกินง้วนดิน รัศมีที่เคยรุ่งเรืองอยู่ในร่างกาย
เราก็หายไปหมดสิ้น ทำให้มืดมิดมองไม่เห็นกันจึงปรารถนาแสงสว่างอีก พระอาทิตย์และพระจันทร์
จึงบังเกิดขึ้นให้แสงสว่างแก่พวกเรา เรากระทำความผิดอีกง้วนดินก็หายไปกลายเป็นดังดอกเห็ดตูม
ขึ้นมาจากกลีบดิบให้เรากินต่างข้าว เรากลับพากับทำความชั่วต่างๆ นานา กลีบดินที่เหมือนดอกเห็ด
ก็หายไปกลายเป็นเถาวัลย์ชื่อ ภทาลตา ขึ้นมาให้เรากินต่างอาหาร เรากระทำความชั่วหนักเข้าไปอีก
เถาวัลย์ภทาลตาก็หายไปสิ้นอีก กลายเป็นข้าวสาลีที่ไม่ได้ปลูก หากเป็นข้าวสารมาเองให้เรากิน
เป็นอาหาร ข้าวสาลีที่ว่านี้ เราเก็บเอาจากที่ใดในตอนเย็น เช้าวันรุ่งขึ้น เราก็จะเห็นข้าวนั้นปรากฏ
อยู่ในที่นั้นเหมือนเดิม เมื่อไปเก็บเอาตอนเช้า ตกตอนเย็นก็จะปรากฏเห็นเกิดเต็มอยู่เหมือนเดิม
หาร่องรอยเกี่ยวไม่มี บัดนี้พวกเราก่อกรรมทำทุจริตผิดศีลธรรมยิ่งกว่าแต่ก่อนอีก ข้าวสาลีก็กลายเป็น
ข้าวเปลือกไป และที่ที่เกี่ยวข้าว ข้าวก็หายไปมีแต่ซังและฟางเปล่า จะเป็นรวงข้าวเหมือนเดิม
ไม่มีแก่เราอีกแล้ว ตั้งแต่นี้ต่อไป พวกเราควรแบ่งปันที่ดินปักเขตแดนกันเพื่อจะได้เพาะปลูกกินกัน
ให้เป็นสัดส่วน จึงจะเป็นการถูกต้อง หลังจากพวกเขาตกลงกันแล้ว จึงได้แบ่งปันที่ไร่ที่นาให้แก่กัน

และกันตั้งแต่บัดนั้นมาระยะนั้นคนบางคนเกิดความโลภขึ้น มีใจชั่วร้ายก็ไปชิงเอาที่ของคนอื่นเขา
คนที่เป็นเจ้าของเดิมก็โกรธจึงไล่ตีด่ากันอยู่ ๒- ๓ ครั้ง ต่อมาจึงประชุมปรึกษาหารือตกลงกันอีกว่า
เวลานี้พวกเรากลายเป็นโจรหัวโจกก่อความวุ่นวายมาก เนื่องจากไม่มีใครเป็นหัวหน้าที่จะว่า
กล่าวตักเตือนพวกเรา ดังนั้นควรตั้งท่านผู้ใดผู้หนึ่งให้เป็นใหญ่ เป็นหัวหน้า เป็นผู้นำของพวกเรา
พวกเราประพฤติผิดชอบชั่วดีอย่างใด ท่านจะได้พิจารณาตัดสินสั่งการไปตามความผิดชอบนั้น
พร้อมกันนั้นจะได้เป็นผู้แบ่งปันเขตแดนที่อยู่ที่อาศัยทำกินให้แก่พวกเรา และพวกเราก็จะมอบที่ไร่
ที่นาให้แก่ท่านผู้เป็นใหญ่นั้นมากกว่าพวกเรา ครั้นพวกเขาประชุมเจรจาตกลงกันเช่นนั้นแล้ว
จึงอัญเชิญพระโพธิสัตว์เจ้าให้เป็นหัวหน้าเป็นผู้นำของพวกเขา และพวกเขาก็พร้อมใจกัน
ทำพิธีราชาภิเษกพระโพธิสัตว์เจ้าขึ้นเป็นพระเจ้าแผ่นดินมีอิสริยยศ พร้อมมูลด้วยพระนาม ๓ ประการ
คือ มหาสมมติราช เพราะคนทั้งหลายยินยอมพร้อมใจกันตั้งพระองค์ให้เป็นใหญ่ ขัตติยะ
เพราะคนทั้งหลายมอบความเป็นใหญ่ให้พระองค์ ทรงมีพระราชอำนาจแบ่งปันไร่นา ข้าวน้ำ
ให้แก่อาณาประชาราษฎร์ทั้งปวง และราชา เพราะทรงเป็นที่พึ่งพอใจเคารพนับถือของคนทั้งหลาย
พระโพธิสัตว์เจ้าทรงเป็นมหาบุรุษ ปวงชนทั้งหลายอัญเชิญขึ้นเป็นพระเจ้าแผ่นดิน
เพราะพระองค์ทรงพระสิริโฉมสง่างามยิ่งกว่าประชาชน มีพระปรีชาสามารถรอบรู้ยิ่งกว่าคนทั้งปวง
ทรงมีพระทัยซื่อตรงประกอบบุญบารมียิ่งกว่าปวงอาณาประชาราษฎร พวกเขาเห็นดังนั้นแล้ว
จึงพร้อมใจกันสถาปนาพระองค์ขึ้นเป็นพระเจ้าแผ่นดินปกครองและอบรมสั่งสอนพวกเขา เป็นประมุข
ของประเทศชาติ สืบสันตติวงศ์ติดต่อกันมาตราบเท่าทุกวันนี้ คนบางคนเห็นความไม่เที่ยง
ในสภาพการณ์ต่าง ๆ ที่เป็นไปในโลก และเห็นความชั่วเกิดขึ้น ยิ่งเกิดความสังเวชสลดใจ จึงออกไป
หาที่สงัด เช่น กุฏิ ศาลา และกระท่อม เป็นต้น แล้วรักษาศีลเจริญภาวนา เที่ยวออกบิณฑบาตเลี้ยงชีพ
ตัดความโลภออกเสีย คนพวกนี้ชื่อพราหมณ์ ตั้งแต่นั้นมาจนกระทั่งบัดนี้ อีกพวกหนึ่งแจกไร่แจกนา
ให้คนอื่นทำ ตัวเองเพียงแต่คอยปกปักรักษา ค้าขายโดยชอบธรรม คนพวกนี้ชื่อว่า แพศย์ ติดต่อกันมา
จนกระทั่งเดี๋ยวนี้ อีกพวกหนึ่งจะทำการสิ่งใด ก็ทำด้วยกำลังและความสามารถ ทำการฆ่าสัตว์
นานาชนิดมาเลี้ยงชีพ คนพวกนี้ชื่อว่า พรานและเป็นศูทร์ สืบมาจนกระทั่งบัดนี้ คนทั้งหลายต้องทำ
การงานที่ลำบากยากเข็ญมาเลี้ยงชีพ ไม่ได้ทำมาหากินได้โดยง่ายเหมือนแต่ก่อน คนเหล่านั้นมีอายุยืน
ได้ถึงอสงไขย อยู่ต่อมาอายุก็ลดน้อยถอยลงเรื่อย ๆ นานเข้าจนกระทั่งถึงมีอายุได้ ๑๐ ปี
เป็นอายุขัยจึงตาย สาเหตุที่อายุ ปี เดือน ของคนทั้งหลายลดน้อยถอยลงนั้น เป็นเพราะคนในชั้นหลัง
ต่อมาก่อกรรมทำชั่ว โลภ โกรธ หลง มากกว่าเดิม มวลหมู่เทพยดาทั้งหลายที่อยู่บนสวรรค์ก็ดี
บนต้นไม้ก็ดี ก็ไม่มีคนนับถือหรือเกรงกลัว ดวงอาทิตย์ ดวงจันทร์ ดาวนพเคราะห์และดาวนักษัตร

ทั้งหลายก็ไม่โคจรไปตามราศีเหมือนแต่ก่อน ฤดูทั้ง ๓ ฤดูก็ดี กาลทั้ง ๖ กาลก็ดี ก็เปลี่ยนแปลงไป
สิ้นไม่เหมือนเดิม ฝน ลม แดด ก็เปลี่ยนไป ทั้งต้นไม้ในแผ่นดินที่เคยเป็นยาก็ไม่เป็นยาเหมือนเก่า
ฤดูกาลเปลี่ยนไป ปวงชนทั้งหลายจึงมีอายุลดน้อยถอยลง
สมัยใด คนไม่ได้ทำบาปมีแต่ไมตรีจิต สงเคราะห์ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน หมู่เทพยดา
ทั้งหลายก็อภิบาลรักษา พระอาทิตย์ พระจันทร์ ดาวนพเคราะห์ และดาวนักษัตรทั้งหลายก็โคจร
ไปตามราศี ไม่เปลี่ยนแปลง แดด ลม ฝน ก็ตกต้องตามฤดูกาล ปี เดือน วัน และคืน ไม้ที่เคยเป็นยา
ก็กลับคืนเป็นยาตามปกติ คนทั้งหลายก็มีอายุยืนยาวยิ่งขึ้นเหมือนเดิม อันสภาวการณ์ทั้งหลาย
ในโลกนี้ ไม่เที่ยงแท้ย่อมแปรปรวนเปลี่ยนแปลงไปมาดังกล่าวแล้ว บางคราวดีแล้วกลับชั่วร้าย
แล้วก็กลับดีอีก ไม่เที่ยงเลย แม้คนในโลกก็ไม่เที่ยงเช่นเดียวกัน ผู้มีปัญญาควรรู้อาการอย่างนี้
แล้วพิจารณาถึงความไม่เที่ยงในโลกที่เป็นอยู่นี้ แล้วมุ่งบำเพ็ญบุญ กุศล เพื่อจะให้พ้นจากสภาพการณ์
อันไม่เที่ยงนั้น จนกระทั่งได้เข้าถึงสมบัติอันสูงยิ่ง คือ พระนิพพานอันมั่นคงไม่หวั่นไหว ไม่รู้จักฉิบหาย
ไม่พินาศ ไม่รู้จักตาย เป็นสมบัติที่ดีเลิศกว่าสมบัติทั้งหลายในโลกทั้ง ๓ นี้
นิพพานกถา นิพพานสมบัติเป็นสุขเกษมยิ่งนัก หาที่จะเปรียบปานมิได้ สมบัติพระอินทร์
พระพรหม ถ้าจะเอามาเปรียบกับนิพพานสมบัติแล้ว ก็เป็นประดุจแสงหิ่งห้อยมาเปรียบกับแสง
พระจันทร์ หรือมิฉะนั้นก็ดุจน้ำติดอยู่ปลายผม เปรียบกับน้ำในมหาสมุทรซึ่งลึกถึง ๘๔,๐๐๐ โยชน์
หรือมิฉะนั้น ก็ดุจเอาฝุ่นเปรียบกับเขาพระสุเมรุ จักรรัตนวระอันประเสริฐแห่งพระนิพพานนั้นนับ
ไม่ถ้วนเลย สมบัติในพระนิพพานนั้นมีสุขเหลือล้น หาอันใดเปรียบปานมิได้ ไม่มีการเจ็บไข้ได้ป่วยอะไร
ไม่เฒ่าไม่แก่ ไม่ตาย ไม่ฉิบหาย ไม่พลัดพรากจากกันสักอย่าง เป็นสมบัติที่เลิศกว่าสมบัติในมนุษย์โลก
เทวโลก และพรหมโลก
นิพพานนั้นมี ๒ อย่าง คือ สอุปาทิเสสนิพพานธาตุ ดับกิเลสได้สิ้น แต่ขันธ์ ๕ คือ รูป
เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ยังเหลืออยู่ อีกอย่างหนึ่ง คือ อนุปาทิเสสนิพพานธาตุ ดับกิเลส
ได้สิ้น ทั้งขันธ์ ๕ ก็ไม่เหลือ
องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าของเรานั้น เมื่อคราวเสด็จนิพพานนั้น ทรงบรรลุ
ถึงนิพพาน ๓ อย่าง คือ กิเลสนิพพาน ดับกิเลส ขับธนิพพาน ดับขันธ์ ธาตุนิพพาน ดับธาตุ
องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าของเรานั้น เมื่อตรัสรู้ก็ตรัสรู้พระสัพพัญญุตญาณ ภายใต้ต้น
พระรัตนมหาโพธิ์ในวันเพ็ญเดือน ๖ ปีวอก วันพุธ ยามใกล้รุ่ง ตรงกับวันพฤหัสบดีของไทย
ลาวว่าวันเต่ายี ในอนุราชฤกษ์ ในวันที่พระพุทธองค์ตรัสรู้นั้น พระจันทร์โคจรในราศีพฤศจิก

เสวยฤกษ์ไพสาขะในกลางคืนวันพุธนั้น พระอังคาร พระพุธ พระเกตุ และพระอาทิตย์โคจรในราศี
พฤษภราศีเดียว พระศุกร์โคจรในราศีเมถุน พระเสาร์โคจรในราศีกรกฎ พระพฤหัสบดีออกก่อน
เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จเข้าสู่พระนิพพานนั้น เสด็จในวันเพ็ญเดือน ๖ ปีมะเส็ง ตรงกับ
วันอังคารของไทย ลาวว่าวันกาบยี่ ยามใกล้รุ่ง เสวยฤกษ์ไพสาขะ พระอังคาร พระเกตุ
และพระอาทิตย์ โคจรในราศีพฤษภ พระพฤหัสบดี และพระจันทร์โคจรราศีพฤศจิก พระพุธ
และพระศุกร์โคจรในราศีเมถุน พระเสาร์โคจรในราศีมังกรออกก่อนพระอาทิตย์ เหตุการณ์เช่นนั้น
ชื่อว่า ขันธนิพพานได้ปรากฏแก่พระพุทธเจ้าของเราแล้ว พระธาตุทั้งมวลจะเสด็จมาประชุมรวมกัน
ภายใต้ต้นพระศรีมหาโพธิ์ และปรากฏนิมิตเป็นพระพุทธองค์ขึ้นอีก ทรงแสดงพระธรรมเทศนา
โปรดเทวดาและมนุษย์แล้ว จึงเสด็จเข้าสู่ปรินิพพานในวันเพ็ญเดือน ๖ ปีชวด ไพสาขฤกษ์
ไทยว่า รวายสัน พระอาทิตย์ พระพฤหัสบดี พระเกตุโคจรในราศีพฤษภ พระศุกร์โคจรในราศีเมถุน
พระพุธโคจรในราศีกรกฎ พระเสาร์โคจรในราศีสิงห์ พระอังคารโคจรในราศีมีน พระจันทร์โคจรในราศี
พฤศจิก เหตุการณ์อย่างนั้นชื่อว่า ธาตุนิพพาน ได้มาถึงพระพุทธเจ้าของเราแล้ว
นิพพานมี ๓ ชื่อ ได้แก่ (๑) สุญญตนิพพาน (ดับโดยสูญไป) (๒) อัปปณิหิตนิพพาน
(ดับโดยไม่มีที่ตั้งแห่งทุกข์) และ (๓) อนิมิตตนิพพาน (ดับโดยไม่มีเครื่องหมาย) หนทางที่จะไป
สู่นิพพานนั้น คือ มรรค ๔ ผล ๔ ได้แก่ โสดาปัตติมรรค โสดาปัตติผล สกิทาคามิมรรค สกิทาคามิผล
อนาคามิมรรค อนาคามิผล อรหัตตมรรค อรหัตตผล
ในหนทางทั้ง ๘ สายนี้ใครดำเนินไปได้ ผู้ที่ดำเนินไปได้ คือ ผู้ที่ละกิเลสได้ ๓๐๐ คือ รูปกิเลส
๑๘ อรูปกิเลส ๕๓ อาการกิเลส ๔ รวมเป็น ๗๕ ในกิเลสทั้ง ๗๕ นี้ แยกออกเป็นกิเลสภายใน ๗๕
กิเลสภายนอก ๗๕ จึงเป็น ๑๕๐ ในจำนวน ๑๕๐ นี้จัดเป็นฝ่ายเห็นผิดว่าเป็นตัวเป็นตน ๑๕๐ ความสงสัย
ลังเลใจ ๑๕๐ จึงเป็น ๓๐๐ ผู้ที่ละกิเลสทั้ง ๓๐๐ ได้เด็ดขาด ชื่อว่าได้ดำเนินถึงโสดาปัตติมรรค โสดา
ปัตติผล จึงสำเร็จเป็นพระอริยบุคคลชั้นพระโสดาบัน คือ ผู้ถึงกระแสพระนิพพานเป็นครั้งแรก
ผู้ที่ละกิเลส ๓๐๐ ดังกล่าวมานั้นได้เด็ดขาด และยังละกิเลสอีก ๔๕๐ คือ ความกำหนัด
๑๕๐ ความโกรธฉุนเฉียว ๑๕๐ ความลุ่มหลง ๑๕๐ จึงรวมเป็น ๔๕๐ ผู้ละกิเลสได้อย่างนี้ชื่อว่า
ได้ดำเนินถึงสกิทาคามิมรรค สกิทาคามิผล สำเร็จเป็นพระอริยบุคคลชั้นพระสกทาคามี คือผู้จะมาเกิด
อีกครั้งเดียวก็จะนิพพาน
ผู้ที่ละกิเลส ๔๕๐ อย่างดังกล่าวมาได้เด็ดขาด และยังละความกำหนัดในกาม ๑๕๐
ความผูกใจปองร้าย ๑๕๐ จึงรวมเป็น ๓๐๐ เมื่อรวมกับที่ละได้เด็ดขาดมาก่อนจึงเป็น ๗๕๐
ผู้ละกิเลสได้อย่างนี้ชื่อว่า ผู้ดำเนินถึงอนาคามิมรรค อนาคามิผล จึงสำเร็จเป็นพระอริยบุคคล

ชั้นพระอนาคามี คือ ผู้ไม่หวนกลับมาสู่กามภูมิ จะไปถึงพรหมโลกชั้นสุทธาวาส แล้วก็จะนิพพานที่นั้น
ผู้ละกิเลส ๗๕๐ อย่างดังกล่าวมาได้เด็ดขาด และยังละกิเลสอีก ๗๕๐ คือ ความกำหนัดรักใคร่
พอใจในรูป ๑๕๐ ความกำหนัดรักใคร่ พอใจในสิ่งที่มิใช่รูป ๑๕๐ ความเย่อหยิ่งถือตัว ๑๕๐
ความฟุ้งซ่าน ๑๕๐ ความไม่รู้ ๑๕๐ เมื่อรวมกับที่ละได้แล้ว ๗๕๐ จึงเป็น ๑,๕๐๐ ผู้ที่จะได้อย่างนี้
ชื่อว่า ดำเนินถึงอรหัตตมรรค อรหัตตผล จึงสำเร็จเป็นพระอริยบุคคลชั้นพระอรหันต์ คือ ผู้หมดกิเลส
บริสุทธิ์ถึงที่สุดแห่งพรหมจรรย์ สำเร็จกิจทุกอย่าง จึงชื่อว่า เข้านิพพาน ดับกิเลสทุกอย่างโดยไม่เหลือ
วิธีปฏิบัติเพื่อบรรลุนิพพาน บุคคลอีกจำพวกหนึ่ง ปฏิบัติกว่าจะถึงพระนิพพานนั้น
จะต้องผ่านความยากลำบาก เพราะจะต้องเจริญภาวนาจนได้โลกุตตรฌาน อับเป็นทางนำไปสู่นิพพาน
จะต้องพิจารณาดูความหมุนเวียนของสัตว์ในภพต่าง ๆ ดูอดีต อนาคต ปัจจุบัน กาลที่ล่วงไปแล้ว
กาลที่จะมาภายหลัง หรือกาลบัดนี้ และจะต้องเจริญกสิณภาวนา ๑๐ (คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ สีเขียว
สีขาว สีแดง สีเหลือง อากาศ และแสงสว่าง) ด้วยการปฏิบัติอย่างสูงจึงจะได้ฌาน ๕ เมื่อบรรลุ
ฌานที่ ๕ แล้วก็อาจจะมีฤทธิ์ดำดินหรือเหาะเหินเดินอากาศได้ทุกหนทุกแห่ง ที่ว่าได้สมาบัติ ๘
คืออะไร สมาบัติ ๘ ได้แก่ รูปฌาน ๔ คือ ฌานสมาบัติที่ ๒ ฌานสมาบัติที่ ๓ ฌานสมาบัติที่ ๔
และอรูปฌาน ๔ คือ อากาสานัญจายตนสมาบัติ วิญญาณัญจายตนสมาบัติ อากิจจัญญายตนสมาบัติ
และเนวสัญญานาสัญญายตนสมาบัติ ผู้ได้สมาบัติ ๘ แล้ว จะมองเห็นสรรพสิ่งต่าง ๆ ได้ด้วยอำนาจ
อภิญญา เช่น เมืองฟ้า เมืองสวรรค์ ผืนแผ่นดินอันกว้างใหญ่ มองเห็นความสุขในสวรรค์ชั้นอินทร์
ชั้นพรหมทั้งหลาย มองเห็นเหมือนอยู่บนฝ่ามือ ดุจผลมะขามป้อมวางอยู่กลางใจมือ
อภิญญา ๖ คืออะไร อภิญญา ๖ ได้แก่ ทิพพจักขุ ทิพพโสต เจโตปริยญาณ
ปุพเพนิวาสานุสสติฌาน และอาสวักขยญาณ ผู้ที่ได้อภิญญา ๖ จะแสดงฤทธิ์ได้ทุกอย่าง เช่น
ยกแผ่นดินขึ้นไว้บนกลางฝ่ามือ ยกภูเขาพระสุเมรุออกจากที่ตั้งได้ จะทำสิ่งใดก็ได้ทุกอย่างโดยไม่ยาก
จะมองเห็นได้ไกลจะดูสิ่งใด ๆ ก็ได้โดยไม่มีสิ่งใดมาปิดบัง เห็นเบื้องบนถึงพรหมโลก มองดูเบื้องต่ำ
ถึงนรก ภายใต้น้ำและลมตลอดถึงมองออกไปมองข้ามมาด้วยทิพยจักขุญาณอย่างชัดเจน แม้เสียงที่พูด
จะเป็นเสียงเจรจาของหมู่เทวดา อินทร์ พรหมในเมืองฟ้าเมืองสวรรค์ หรือเหล่าสัตว์ที่อยู่ในนรกก็ตาม
ตลอดทั้งปลา เนื้อ นก สัตว์ดิรัจฉานชนิดไหนก็ตาม ก็จะได้ยินอย่างชัดเจน สามารถรู้จิตใจของผู้อื่นได้
รู้โดยไม่มีอะไรมาปิดบังได้ แม้ใจนั้นจะเป็นใจของเทวดา อินทร์ พรหม หรือใจของสัตว์ต่าง ๆ ก็ตาม
ก็จะรู้อย่างกระจ่าง อีกทั้งระลึกชาติได้ รู้จักสถานที่อยู่ในชาติก่อนติดต่อกันหลาย ๆ ชาติ
ที่เปลี่ยนแปลง เกิด ตาย โดยไม่มีสิ่งใดมาปิดบังได้ ทั้งเบื้องหน้าเบื้องหลัง ตลอดร้อยกัลป์ รู้การเกิดขึ้น
และตายมาแล้ว ดุจมองดูมะขามป้อมอยู่บนฝ่ามือฉะนั้น (อภิญญา ๕ เบื้องต้นนี้เป็นชั้นโลกิยะ) เมื่อได้

บรรลุอภิญญาที่ ๖ (อันเป็นชั้นโลกุตตระ) แล้วสามารถรู้ความสิ้นอาสวกิเลส คือ ความเศร้าหมองใจ
ไม่มีจิตคิดจะเวียนว่ายตายเกิดในวัฏฏสงสารอีกต่อไป มีแต่มุ่งมั่นเข้าสู่พระนิพพานอย่างเดียว
สามารถกำจัดรูปขันธ์ ๒๕ เวทนาขันธ์ ๕ สัญญาขันธ์ ๒๐ สังขารขันธ์ ๔ และวิญญาณขันธ์ ๑๒
กำจัดมลทินทั้งปวงมุ่งไปสู่พระนิพพานอันประเสริฐแต่อย่างเดียว การที่จะได้ฌานตามที่กล่าวมา
ต้องใช้ความพยายามอย่างหนักในการเจริญภาวนา และเนื่องด้วยเป็นการยากมากที่จะกล่าวให้รู้
อย่างแท้จริง จึงขอกล่าวโดยย่อ ดังต่อไปนี้
สมถกรรมฐาน การปฏิบัติกรรมฐานเพื่อจะให้สำเร็จฌานที่ ๑ เป็นต้นนั้น จะต้องกำหนด
นิมิต ๓ อย่างเป็นอารมณ์ คือ บริกรรรมนิมิต การทำกรรมฐานโดยกำหนดเอานิมิต คือ เครื่องหมาย
หรือภาพจุดใดจุดหนึ่งเป็นอารมณ์ อุคคหนิมิต การทำกรรมฐานกำหนดนิมิตติดตาเป็นอารมณ์
ปฏิภาคนิมิต การทำกรรมฐานกำหนดนิมิตเทียบเคียงเป็นอารมณ์ และเจริญภาวนา ๓ อย่าง
คือ บริกรรม ภาวนา การภาวนาขั้นบริกรรม อุปจารภาวนา ภาวนาขั้นได้สมาธิจิตเกือบแน่วแน่
อัปปนาภาวนา ภาวนาขั้นได้สมาธิจิตแน่วแน่ ดังนั้นพระโยคาวจร (ผู้บำเพ็ญเพียร) เจริญภาวนา
ทำจิตให้เป็นสมาธิจนถึงขั้นแน่วแน่ โดยการกำหนดนิมิตเป็นอารมณ์กรรมฐาน จนนิมิตนั้นติดตา
นิมิตกรรมฐานปรากฏชัดเจนทุกส่วน เจริญภาวนาไปจนใกล้เกิดฌาน กล่าวคือ ได้บรรลุอุปจารภาวนา
อันเป็นกามาพจรสมาธิ กำจัดนิวรณ์ทั้ง ๕ คือ ความพอใจในกาม ความพยาบาท ความง่วงเหงาหดหู่
ท้อถอย ความฟุ้งซ่าน รำคาญใจ และความสงสัย โดยใช้องค์ฌาน ๕ กำจัด องค์ฌาน ๕ นั้น คือ
วิตก ยกจิตขึ้นสู่นิมิตกรรมฐาน เพื่อกำจัดความหดหู่ท้อถอย วิจารณ์ พิจารพานิมิตกรรมฐาน
เพื่อกำจัดความสงสัย ปิติ อิ่มเอิบใจในนิมิตกรรมฐาน เพื่อกำจัดความพยาบาท สุข ความสบายใจ
ในนิมิต เพื่อกำจัดความฟุ้งซ่าน เอกัคคตา จิตมีอารมณ์อย่างเดียวแน่วแน่ กำจัดความพอใจในกาม
พระโยคาวจรเจริญภาวนา ตั้งแต่ขั้นบริกรรมกำหนดนิมิตเป็นอารมณ์จนถึงขั้นอัปปนา
มีสมาธิจิตแน่วแน่ อันเป็นขั้นรูปาวจรสมาธิ ได้แก่ สำเร็จฌานมีฌานที่หนึ่ง เป็นต้น เมื่อพระยา
โยคาวจรจะทำฌานให้สูงขึ้นไปกว่าฌานที่หนึ่งนั้น จะต้องฝึกจิตให้คล่องแคล่วจนชำนาญ
จึงเรียกชื่อว่า วสี มี ๕ ประการ ได้แก่ (๑) อาวัชชนวสี ชำนาญในการกำหนดองค์ฌาน
(๒) สมาปัชชนวสี ชำนาญใการเข้าฌาน (๓) วุฏฐานวสี ชำนาญในการออกจากฌาน (๔) อธิฏฐานวสี
ชำนาญในการอธิษฐานการเข้าฌาน และ (๕) ปัจจเวกขณวสี ชำนาญในการพิจารณาฌาน เมื่อได้
ปฏิบัติสมถกรรมฐานตามหลักที่ถูกต้องแล้วจนได้บรรลุถึงฌานที่หนึ่งแล้ว ฝึกวสีจนชำนาญในฌาน
ที่หนึ่ง ถือฌานที่หนึ่งเป็นหลัก พยายามกระทำเพื่อบรรลุฌานข้างหน้ายิ่ง ๆ ขึ้นไป ซึ่งเป็นฌาน
ที่ประณีตสุขุมยิ่งขึ้นโดยลำดับ มีฌานที่สองเป็นต้น และในการเจริญสมถกรรมฐานนี้

กสิน คือ อารมณ์สำหรับเพ่ง มี ๑๐ อย่าง ได้แก่ (๑)ปฐวีกสิณ อารมณ์คือดิน
(๒)อาโปกสิณ อารมณ์คือน้ำ (๓) เตโชกสิณ อารมณ์คือไฟ (๔) วาโยกสิน อารมณ์คือลม (๕) นีลกสิณ
อารมณ์คือสีเขียว (๖) ปีตกสิณ อารมณ์คือสีเหลือง (๗) โลหิตกสิณ อารมณ์คือสีแดง (๘) โอทาตกสิณ
อารมณ์คือสีขาว (๙) อากาสกสิณ อารมณ์คืออากาศ และ (๑๐) อาโลกกสิณ อารมณ์คือแสงสว่าง
อสุภะ ๑๐ ประการ ได้แก่ (๑) อุทธุมาตกอสุภะ ศพขึ้นพอง (๒)วีนีลกอสุภะ ศพที่ขึ้นเขียว
(๓) วิปุพพกอสุภะ ศพที่มีน้ำเหลืองไหลออก (๔) วิจฉิททกอสุภะ ศพที่ขาดเป็นท่อน ๆ
(๕) วิกขายิตกอสุภะ ศพที่สุนัขป่ากัดกิน (๖) วิกขิตตกอสุภะ ศพที่เขาทิ้งไว้ (๗) หตวิกขิตตกอสุภะ
ศพที่ถูกฟันแล้วทิ้งไว้ (๘) โลหิตกอสุภะ ศพที่มีเลือดไหลออก (๙) ปุฬุวกอสุภะ ศพที่มีหมู่หนอน
และ (๑๐) อัฏฐิกอสุภะ ศพที่มีแต่กระดูก
อนุสสติ ๑๐ ได้แก่ (๑) พุทธานุสสติ (๒) ธัมมานุสสติ (๓) สังขานุสสติ (๔) สีลานุสสติ
(๕) จาคานุสสติ (๖) เทวตานุสสติ (๗) อุปสมานุสสติ (๘) มรณานุสสติ (๙) กายคตาสติ และ
(๑๐) อาณาปานสติ
อัปปมัญญา ๔ ได้แก่ (๑) เมตตา (๒) กรุณา (๓) มุทิตา และ (๔) อุเบกขา
อาหาเรปฏิกูลสัญญา กำหนดอาหารที่กลืนเข้าไปให้เห็นว่าเป็นน่าเกลียด ๑
จตุธาตุววัตถาน กำหนดพิจารณาสังขารที่ประชุมกันเป็นร่างกายให้เห็นเป็นเพียงธาตุสี่ ๑
อรูปกรรมฐาน ๔ ได้แก่ (๑) อากาสานัญจายตนะ เพ่งอากาศเป็นอารมณ์
(๒) วิญญานัญจยตนะ เพ่งวิญญาณเป็นอารมณ์ (๓) อากิญจัญญายตนะ เพ่งความไม่มีเป็นอารมณ์
และ (๔) เนวสัญญานาสัญญายตนะ เพ่งสัญญา ที่ละเอียดเป็นอารมณ์
ในกรรมฐานทั้ง ๔๐ นี้ ปฏิภาคนิมิตย่อมได้เฉพาะในกรรมฐาน ๒๒ ได้แก่ (๑) กสิณ ๑๐
(๒) อสุภะ ๑๐ (๓) กายคตาสติ ๑ และ(๔) อานาปานสติ ๑
บริกรรมนิมิตและอุคคหนิมิต ย่อมได้ในกรรมฐานทั้ง ๔๐ ได้แก่ ได้ในกรรมฐาน ๒๒
และในกรรมฐานที่เหลืออีก ๑๘ กรรมฐานที่เหลือ ๑๘ ได้แก่ อนุสสติ ๘ (๑) พุทธานุสสติ ระลึกถึง
พระพุทธเจ้า (๒) ธัมมานุสสติ ระลึกถึงพระธรรมคำสั่งสอนของพระองค์ (๓) สังฆานุสสติ ระลึกถึง
พระสงฆ์ ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ (๔) สีสานุสสติ ระลึกถึงข้อปฏิบัติที่รักษาเป็นประจำ (๕) จาคานุสสติ
ระลึกการบริจาคทานต่าง ๆ (๖) เทวตานุสสติ ระลึกถึงเทพยดาผู้รักษาภูมิสถานต่าง ๆ
(๗) อุปสมานุสสติ ระลึกถึงความเข้าไปสงบแห่งจิตใจ (๘) มรณานุสสติ ระลึกถึงความตายที่จะมาถึง
อย่างแน่นอน ต้องรีบเร่งประกอบคุณงามความดีเข้าไว้ อัปปมัญญา ๔ ได้แก่ (๙) เมตตา ความรักใคร่

(๑๐) กรุณา ความสงสาร (๑๑) มุทิตา ความพลอยดีใจ (๑๒) อุเบกขา ความวางเฉย (๑๓)อาหาเรปฏิกูล
สัญญา ๑ (๑๔) จตุธาตุววัตถาน ๑ อรูปกรรมฐาน ๔ ได้แก่ (๑๕) อากาสานัญจายตนะ (๑๖) วิญญา
ณัญจายตนะ (๑๗) อากิญจัญญายตนะ และ (๑๘) เนวสัญญานาสัญญายตนะ
พระโยคาวจรเจริญสมถกรรมฐานนั้น ต้องกำหนดบัญญัติเป็นอารมณ์ ซึ่งมี ๒ อย่าง ได้แก่
(๑) ปัญญาปิยัตตาบัญญัติ (อัตถบัญญัติ) บัญญัติตามธรรมชาติ หรือตามที่ชาวโลกนิยมเรียกกัน
เช่น ภูเขา แม่น้ำ รถ คน เป็นต้น และ (๒) ปัญญาปนโตบัญญัติ (สัททบัญญัติ) บัญญัติตามภาวะ
ที่ปรากฏหรือตามเสียงที่ได้ยิน มี ๖ อย่าง ได้แก่ (๑) วิชชมานบัญญัติ บัญญัติอาศัยสิ่งที่มีสภาวะ
ปรากฏอยู่ เช่น รูป เวทนา เป็นต้น (๒) อวิชชมานบัญญัติ บัญญัติอาศัยสิ่งที่ไม่มีสภาวะปรากฏอยู่
เช่น ภูเขา ต้นไม้ เป็นต้น (๓) วิชชามาเนนอวิชชมานบัญญัติ บัญญัติอาศัยสภาวะที่ไม่มีปรากฏอยู่
กับสิ่งที่มี สภาวะปรากฏอยู่ เช่น เสียงคน เป็นต้น (๔) อวิชชามาเนนวิชชมานบัญญัติ บัญญัติอาศัย
สิ่งที่มีปรากฏอยู่กับสิ่งที่ไม่มีสภาวะปรากฏอยู่ เช่น คนมีศรัทธา คนมีวิญญาณ เป็นต้น
(๕) วิชชมาเนนวิชชมานบัญญัติ บัญญัติอาศัยสิ่งที่มีสภาวะปรากฏอยู่ทั้งสองอย่าง เช่น จักษุวิญญาณ
เป็นต้น จึงรวมเป็นบัญญัติ ๗ และ (๖) อวิชชมาเนนอวิชชมานบัญญัติ บัญญัติอาศัยสิ่งที่ไม่มีสภาวะ
ปรากฏอยู่ทั้งสองอย่างรวมกัน เช่น โอรส พระราชา เป็นต้น
พระโยคาวจรที่จะเจริญภาวนาเพื่อให้ได้อรูปณาน ต้องเบิกกสิณ ๙ อันใดอันหนึ่งก่อน
แล้วจึงเพ่งอากาศ ความว่างโดยบริกรรมว่า อนนฺโต อากาโส อากาศไม่มีที่สุด จนสำเร็จอรูปฌานที่ ๑
คือ อากาสานัญจายตนะ เพ่งอากาศ ความว่างเป็นอารมณ์เดียวนิ่งแน่วแน่เฉยอยู่ เมื่อพระโยคาวจร
จะเจริญภาวนาอรูปฌานที่ ๒ ต่อไปก็เพ่งเอาวิญญาณ คือ อากาสนัญจายตนะ จิตนั้นเป็นอารมณ์แล้ว
บริกรรมว่า วิญญาณํ อนนฺตํ วิญญาณไม่มีที่สุด จนกระทั่งสำเร็จอรูปฌานที่ ๒ คือ
วิญญาณัญจายตนะ เพ่งวิญญาณเป็นอารมณ์อย่างเดียวนิ่งแน่วแน่เฉยอยู่ เมื่อพระโยคาวจรจะเจริญ
ภาวนาอรูปฌานที่ ๓ ต่อไปก็เพ่งเอานัตถิภาวะ ความไม่มีอะไร ๆ โดยบริกรรมว่า นตฺถิ กิญฺจิ นิดหนึ่ง
ก็ไม่มี น้อยหนึ่งก็ไม่มี จนกระทั่งสำเร็จอรูปฌานที่ ๓ คือ อากิญจัญญายตนะ เพ่งความไม่มีอะไร
เป็นอารมณ์อย่างเดียวนิ่งแน่วแน่เฉยอยู่ เมื่อพระโยคาวจรจะเจริญภาวนาเพื่อให้ได้อรูปฌานที่ ๔
ซึ่งเป็นอรูปฌานชั้นสูงสุดนั้น ก็เพ่งสัญญาของอากิจจัญญายตนะที่ละเอียดประณีต จะว่ามีก็ไม่ใช่
จะว่าไม่มีก็ไม่เชิง มาเป็นอารมณ์แล้วบริกรรมว่า เจตํ สนฺตํ เจตํ ปณีตํ นี้สงบ นี้ประณีต จนกระทั่ง
สำเร็จตบะเป็นอรูปฌานที่ ๔ คือ เนวสัญญายตนะ เพ่งสัญญาอันสงบละเอียดประณีตอย่างเดียว
นิ่งเอยอยู่


วิปัสสนากรรมฐาน พระโยคาวจรที่ได้ฌานถึงปัญจฌานแล้วจะเจริญวิปัสสนาให้เกิด
ญาณขึ้นนั้น ต้องเจริญสติปัฏฐาน ตั้งสติกำหนดนามรูป (ปรมัตถ์) เช่น ยกเอาองค์ฌานในฌานที่ ๕
มาเป็นอารมณ์กรรมฐาน จึงเกิดฌานขึ้นตามลำดับ ดังนี้ (๑) สัมมสนญาณ-ญาณพิจารณาเห็นรูปนาม
ขันธ์ ๕ เป็นอนิจจัง สภาพไม่เที่ยง เป็นทุกข์ทนอยู่ไม่ได้ เป็นอนัตตา–บังคับบัญชาไม่ได้
(๒) อุทยัพพยญาณ–ญาณรู้เห็นรูปนามเกิดขึ้นแล้วเสื่อมไป (๓) ภังคญาณ–ญาณรู้เห็นรูปนามดับไป
(๔) ภยญาณ–ญาณรู้เห็นรูปนามเป็นภัย (๕) อาทีนวญาณ–ญาณรู้เห็นรูปนามว่ามีโทษ
(๖) นิพพิทาญาณ–ญาณรู้เบื่อหน่ายในรูปนาม (๗) บุญจิตุกัมยตาญาณ–ญาณอยากรู้อยากจะออกหนี
จากรูปนาม (๘) ปฏิสังขาญาณ–พิจารณาถึงอุบายที่จะพ้นจากรูปนาม (๙) สังขารุเปกขาญาณ–
ญาณรู้วางเอยในรูปนาม และ (๑๐) อนุโลมญาณ-ญาณรู้เห็นรูปนามสอดคล้องตามญานเบื้องต้นทั้ง
๑๐ ญาณนี้ เป็นวิปัสสนาญาณ
เมื่อพระโยคาวจรได้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานจนเกิดวิปัสสนาญาณบรรลุโคตรภุญานแล้ว
ต่อจากนั้นก็ถึงวิโมกข์-ความหลุดพ้นจากโลกีย์ข้ามขึ้นสู่ขั้นโลกุตตระ อันได้แก่ อริยมรรคญาณ
และวิโมกข์ทั้ง ๓ นี้ จัดเป็นสมุจเฉทวิมุติ คือ ตัดกิเลสได้เด็ดขาด ที่ได้ชื่อเป็น ๓ อย่างนั้น ก็ด้วยอาศัย
วิโมกขมุข คือ ปากทางเข้าสู่วิโมกข์ หรือประตูเข้าสู่อริยมรรคญาณ ๓ ประการ อันได้แก่ (๑) อนัตตา
นุปัสสนา พิจารณาเห็นนามรูปเป็นอนันตา ชัดกว่าลักษณะอื่น ๆ ความหลุดพ้นโดยวิธีนี้
เรียกว่า สุญญตวิโมกข์ (๒) อนิจจานุปัสสนา พิจารณาเห็นนามรูปเป็นอนิจจัง ชัดกว่าลักษณะอื่น ๆ
ความหลุดพ้นโดยวิธีนี้ เรียกว่า อนิมิตตวิโมกข์ (๓) ทุกขานุปัสสนา พิจารณาเห็นนามรูปเป็นทุกขัง
ชัดกว่าลักษณะอื่น ๆ ความหลุดพ้นโดยวิธีนี้เรียกว่า อัปปณิหิตวิโมกข์
วิสุทธิ ๗ กับญาณ ๑๖ ปาติโมกขสังวรศีล อินทริยสังวรศีล อาชีวปาริสุทธิศีล
และปัจจยสันนิสสิตศีล ปาริสุทธิศีล ๔ นี้ เป็นวิสุทธิที่ ๑ คือ สีลวิสุทธิ, อุปจารสมาธิ และอัปปนาสมาธิ
สมาธิทั้ง ๒ อย่างนี้เป็นวิสุทธิที่ ๒ คือ จิตตวิสุทธิ, การกำหนดพิจารณาเห็นสังขารเป็นเพียงนามรูป
พร้อมทั้งกำหนดรู้ ลักษณะ รส ปัจจุปัฏฐานและปทัฏฐานของนามรูปนี้เป็นวิสุทธิที่ ๓ คือ ทิฏฐิวิสุทธิ
และเป็นนามรูปปริจเฉทญาณ, การกำหนดพิจารณาเห็นปัจจัยแห่งนามรูปนี้เป็นวิสุทธิที่ ๔ คือ
กังขาวิตรณวิสุทธิและเป็นปัจจัยปริคคหญาณ, เมื่อผู้ปฏิบัติธรรมกำหนดพิจารณาเห็นสังขารธรรม
คือ นามรูป อันเป็นไปในภูมิที่ ๓ พร้อมทั้งเหตุปัจจัยโดยพิจารณาญาณ ไตรลักษณ์ คือ
ความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา กับทั้งพิจารณาญาณความเกิดขึ้นและความเสื่อมไปแห่งนามรูป
และพิจารณาเห็นลักษณะแห่งมรรคและสิ่งมิใช่มรรค ด้วยกำหนดเห็นวิปัสสนูปกิเลส ๑๐ มีโอภาส
(แสงสว่าง) เป็นต้นว่าเป็นศัตรูหรือเป็นอุปสรรคแห่งมรรค นี้เป็นวิสุทธิที่ ๕ คือ

มัคคามัคคณานทัสสนวิสุทธิ และเป็นสัมมสนญาณ (และตรุณอุทัยพพยญาณ) เมื่อผู้ปฏิบัติธรรม
สลัดศัตรูคือ นิวรณ์ ๕ ออกจากจิตใจได้แล้ว เจริญวิปัสสนาต่อไปตามลำดับวิปัสสนาญาณทั้ง ๙ คือ
(พลว) ทุทยัพพยญาณ ภังคญาณ ภรญาณ อามีนวญาน นิพพิพาญาณ มุญจิตุกัมยตาญาณ
ปฏิสังขาญาณ สังขารุเปกขาญาณ และอนุโลมญาณนี้เป็น (วิปัสสนาญาณ ๙) และเป็นวิสุทธิที่ ๖
คือ ปฏิปทาฌานทัสสนวิสุทธิ เมื่อวิปัสสนาญาณแก่กล้า โลกุตรอัปปนาจิต (มัคคจิต) จักเกิดขึ้นนั้น
กาลจักเป็นดังนี้ สังขารุเปกขาญาณ จะพิจารณาเห็นนามรูปเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ชัดแจ้งแล้ว
ก็จะหยั่งลงสู่ภวังค์ ต่อแต่นั้น มโนทวาราวัชชนะก็จะเกิดขึ้น กำหนดนามรูปเป็นอารมณ์
โดยเห็นเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ต่อจากนั้นอนุโลมญาณก็จะเกิดขึ้น ๓ ขณะ คือ ขณะที่ ๑
เรียกบริกรรม ขณะที่ ๒ เรียกอุปจาร และขณะที่ ๓ เรียกอนุโลม ต่อแต่นั้นโคตรภูญาณก็เกิดขึ้น
ขณะหน่วงเอาพระนิพพานเป็นอารมณ์ สามารถครอบงำโดยปุถุชน ก้าวข้ามโคตรปุถุชนไป ย่างก้าวขึ้น
สู่โคตรแห่งพระอริยะ ต่อแต่นั้นโลกุตรมรรค คือ มรรคญาณ ก็จะเกิดขึ้น กำหนดรู้ทุกขสัจจะ
ละสมุทัยสัจจะ และทำให้แจ้งซึ่งนิโรธสัจจะ คือเห็นพระนิพพานได้แจ่มแจ้ง ถัดจากนั้นผลจิต
หรือผลญาณก็จะเกิดขึ้น ๒-๓ ขณะ แล้วหยั่งลงสู่ภวังค์ ต่อแต่นั้นก็จะเกิดปัจจเวกขณญาณ
พิจารณาทบทวนดูมรรค ผล นิพพานที่ได้บรรลุแล้ว กับทั้งพิจารณาทบทวนดูกิเลสที่ละได้แล้ว
และที่ยังเหลืออยู่ ญาณทั้ง ๓ ข้อสุดท้าย อันได้แก่ มรรคญาณ ผลญาณ และปัจจเวกขณญาณนี้
เป็นวิสุทธิที่ ๗ คือ ญานทัสสนวิสุทธิ
อนี่ง ถึงทราบว่าวุฏฐานคามินีวิปัสสนา คือ วิปัสสนาที่เป็นตัวพาไปสู่อริยมรรคนั้น ได้แก่
วิปัสสนาญาณ ๓ ประการ คือ สังขารุเปกขาญาณอย่างเก่าที่สุด ๑ อนุโลมญาณ ๑ โคตรภูญาณ ๑
ผู้จะได้บรรลุอริยมรรคญาณ จะต้องผ่านญาณทั้ง ๓ นี้ กล่าวคือ ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่มี
ปัญญินทรีย์แก่กล้า ได้บรรลุวิปัสสนาญาณแล้ว เมื่อวุฏฐานคามินีวิปัสสนากำลังเป็นไปก้าวหน้าอยู่
ย่อมจะเห็นนามรูปเป็นอนัตตาชัดแจ้ง แล้วจะก้าวเข้าสู่มรรคญาณทันที นี้ชื่อว่า สุญญตวิโมกข์
ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่มีลัทธินทรีย์แก่กล้า ได้บรรลุวิปัสสนาญาณแล้ว เมื่อวุฏฐานคามินีวิปัสสนา
กำลังเป็นไปก้าวหน้าอยู่ ย่อมจะเห็นนามรูปเป็นอนิจจังชัดแจ้งแล้วจะก้าวเข้าสู่มรรคญาณทันที นี้ชื่อว่า
อนิมิตตวิโมกข์ ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่มีสมาธินทรีย์แก่กล้า ได้บรรลุวิปัสสนาญาณแล้ว
เมื่อวุฏฐานคามินีวิปัสสนากำลังเป็นไปก้าวหน้าอยู่ ย่อมจะเห็นนามรูปเป็นทุกขังชัดแจ้ง แล้วจะก้าวเข้าสู่
มรรคญาณทันที นี้ชื่อว่า อัปปณิหิตวิโมกข์
ด้วยเหตุดังกล่าวนี้ อริยมรรค จึงมีชื่อได้ ๓ อย่าง คือ ชื่อสุญญตวิโมกข์ เป็นต้น
ด้วยการพิจารณาเห็นอารมณ์ คือนามรูปเป็นอนัตตาเป็นตัน จึงสามารถบรรลุได้ แม้อริยผลก็มีชื่อได้

๓ อย่าง คือชื่อว่า สุญญตวิโมกข์เป็นต้น เช่นเดียวกันด้วยเป็นสิ่งที่เกิดจากอริยมรรคนั้น
แม้ผลสมาบัติก็เรียกชื่อได้ ๓ อย่าง มีชื่อว่า สุญญตวิโมกข์ เป็นต้น
การอยู่เป็นสุขและการนิพพานในชีวิตปัจจุบัน พระอริยบุคคลทุกชั้น สามารถอยู่
เป็นสุขอย่างแท้จริงในชีวิตปัจจุบันได้ ด้วยการเข้าผลสมาบัติ และสามารถนิพพานในชีวิตปัจจุบันได้
ด้วยการเข้านิโรธสมาบัติ กล่าวคือ การเข้าผลสมาบัติต้องพิจารณาเห็นสังขารโดยอาการต่าง ๆ
ด้วยญาณทั้ง ๙ มี อุทยัพพยญาณ เป็นต้น แล้วอธิษฐานจิตให้ขึ้นสู่วิถีดังนี้ (๑) บริกรรม–กำหนดรูป
นาม (๒) อุปจาร–กำหนดรูปนามอีก (๓) อนุโลม–กำหนดรูปนามอีก (๔) อนุโลม–กำหนดรูปนามอีก
(๕) อนุโลม–กำหนดรูปนามอีก (๖) ผลจิต–เสวยผลพระนิพพานตลอดเวลาที่อธิษฐาน
พระอริยเจ้าเข้าผลสมาบัติด้วยอริยผลจิต ดังนี้ (๑) พระโสดาบัน เข้าผลสมาบัติ
ด้วยโสดาปัตติผลจิต (๒) พระสกทาคามี เข้าผลสมาบัติด้วยสกิทาคามิผลจิต (๓) พระอนาคามี
เข้าผลสมาบัติด้วยอนาคามิผลจิต และ (๔) พระอรหันต์ เข้าผลสมาบัติด้วยอรหัตตผลจิต
เมื่อพระอนาคามีและพระอรหันต์ที่สำเร็จรูปฌานมาแล้ว ต้องการจะเข้านิโรธสมาบัติ
ดับสนิทอยู่นั้น ต้องทำตามลำดับขั้นดังต่อไปนี้ (๑) ทำฌานให้เกิดขึ้น ตั้งแต่ปฐมญาณ
จนถึงวิญญาณัญจายตนฌาน โดยลำดับ (๒) ออกจากฌานแล้ว พิจารณาสังขารหรือสภาวธรรม
ในองค์ฌาน โดยความเป็นอนิจจฺจํ ความไม่เที่ยง ทุกขํ ความทุกข์ ทนไม่ได้ อนตฺตา สภาพที่ไม่ใช่ตัวตน
ตั้งแต่ปฐมฌานจนถึงวิญญาณัญจายตนฌานตามลำดับ (๓) ทำอากิญจัญญายตนฌานให้เกิดขึ้นแล้ว
อธิษฐานเข้านิโรธสมาบัติตลอด ๗ วัน ไม่ให้บริขารเป็นอันตราย จะออกได้เมื่อพระพุทธเจ้า
ทรงรับสั่งหา คณะสงฆ์ต้องการให้ออก หรือเมื่อครบวันแล้ว (๔) เมื่อขณะจะเข้านิโรธสมาบัตินั้น
ทำอรูปฌานขั้นสูงสุด คือ เนวสัญญานาสัญญายตนฌานให้เกิดขึ้นแล้ว จิต เจตสิกจะดับลงไม่ได้เกิดขึ้น
ตลอด ๗ วัน ตามอธิษฐาน ไม่มีสัญญา-ความจำ และไม่มีเวทนา-ความรู้สึกสุขทุกข์เลย (๕) เมื่อออก
จากนิโรธสมาบัตินั้น จะเกิดผลจิตหนึ่งขณะก่อนแล้วจึงลงสู่ภวังค์ และกลับคืนความรู้สึกเหมือน
สภาพเดิม ถ้าเป็นอนาคามิบุคคล ก็ออกด้วยอนาคามิผลจิต หนึ่งขณะแล้วจึงลงสู่ภวังค์
ถ้าเป็นอรหัตตบุคคล ก็ออกด้วยอรหัตตผลจิตหนึ่งขณะแล้วจึงลงสู่ภวังค์ ต่อจากนั้นจึงเกิดวิถีจิต
กลับสู่สภาพเดิม
บุคคลที่จะภาวนาให้ได้พระนิพพานนั้น เมื่อว่าโดยสังเขปแล้ว ผู้มีปัญญาย่อมปรารถนา
และระลึกถึงพระนิพพานอันประเสริฐว่า จะมีใครหนอที่สามารถจะนำมวลสรรพสัตวให้ดำเนิน
ไปถึงพระนิพพานได้ ก็จะทราบได้ว่า ผู้ที่สร้างสมอบรมบารมีมา และเคยปรารถนาให้ถึงพระนิพพาน
อยู่ทุกทิวาราตรีโดยมิได้ขาดสาย ต้องไซ้เวลาอันยาวบานถึง ๒ อสงไขยและแสนมหากัลป์เช่นนี้

ก็หาสามารถจะนำสรรพสัตว์ไปสู่พระนิพพานได้ไม่ แต่สามารถนำตนให้บรรลุถึงพระนิพพานได้
คือบำเพ็ญบารมีเพียงเท่านี้ก็สามารถจะบรรลุนิพพานเป็นพระปัจเจกพุทธเจ้าได้
แต่ไม่สามารถจะนำสัตว์ให้บรรลุถึงพระนิพพานได้
ส่วนบุคคลใดได้สร้างสมอบรมบารมีได้ถึง ๔ อสงไขย ๘ อสงไขย ๑๖ อสงไขย
และแสนมหากัลป์ และได้อธิษฐานไว้ว่า “จะนำสัตว์ทั้งไปสู่พระนิพพาน” ทุกวันคืนมิได้ขาดสาย
ผู้นั้นจะได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า สามารถนำสัตว์ทั้งปวงให้ถึงซึ่งพระนิพพานได้
เหล่าสรรพสัตว์ที่พระพุทธเจ้าทรงนำไปสู่พระนิพพานได้นั้น ต้องสร้างบารมีมาแล้วแสนมหากัลป์
จึงจะสามารถตามเสด็จองค์สมเด็จพระบรมศาสดาไปถึงพระนิพพานได้ ส่วนเหล่าบุคคลที่สร้างสม
อบรมบารมีได้ ๒ อสงไขยแสนมหากัลป์ จะได้เป็นพระอรหันต์ขีณาสพ และสามารถนำสรรพสัตว์
ไปสู่พระนิพพาน อันเป็นสถานที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเสด็จไปแล้ว พระพุทธเจ้า
แต่ละพระองค์ทรงโปรดเหล่าสัตว์ตลอดทั้งเทวดาทั้งหลายให้เซ้าถึงพระนิพพาน นับได้ ๒๔ อสงไขย
และ ๑๑,๐๐๐ โกฏิ กับอีก ๑๐๐,๐๐๐ คน
ผู้ใดถึงพระนิพพานแล้ว ผู้นั้นก็ไม่พินาศฉิบหาย ไม่แปรปรวนไปมา ไม่ท่องเที่ยวอยู่ใน
ไตรโลกอีก เพราะพระนิพพานมีสภาพสิ้นกิเลสแล้ว พ้นจากทุกข์ทั้งปวง เป็นสันติสุข ไม่เหมือน
พวกเหล่าสัตว์ที่ท่องเที่ยวอยู่ไนไตรโลกนี้
การวิเคราะห์ไตรภูมิพระร่วงทั้ง ๑๑ กัณฑ์ ตั้งแต่กัณฑ์ที่ ๑ ปฐมกัณฑ์ ถึง กัณฑ์ที่ ๑๑
เอกาทสมกัณฑ์ พบว่าไตรภูมิพระร่วงก็ไม่ใช่แค่ไตรภูมิ อันประกอบด้วย กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ
(ทั้ง ๓ ภูมินี้ ยังเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ) แต่เป็นเรื่องจตุภูมิ หรือภูมิ ๔ คือ ไม่ใช่แค่เรื่อง ๓ ภูมิ
เท่านั้น มีการกล่าวถึงการพ้นจากสังสารวัฏ หรือการหลุดพ้นจากภูมิ ๓ ด้วย และเมื่อหลุดพ้น
จากภูมิ ๓ ก็จะเข้าสู่ภูมิที่ ๔ อันเป็นโลกุตตรภูมิ หรือพ้นจากสังสารวัฏนั่นเอง



[bookmark: _Toc1071711][bookmark: _Toc94893889]บทที่ ๔

สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ

การวิจัยเรื่อง “การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ”
ผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าในประเด็นสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
และนำเสนอเนื้อหาตามลำดับดังต่อไปนี้
๔.๑ สังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
๔.๒ สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง
๔.๓ สรุป
๔.๔ องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย
๔.๑ สังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
สังสารวัฏ ตามที่ได้กำหนดไว้ในนิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัยนั้น หมายถึง การเวียนว่าย
ตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ ด้วยอำนาจกิเลส กรรม วิบาก หมุนเวียนอยู่เช่นนั้น ตราบเท่าที่ ยังตัดกิเลส กรรม
วิบากไม่ได้ นั้นสอดคล้องทั้งทางตรงและทางอ้อมตามที่ปรากฏใน ๙ ปริจเฉทของคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
โดยเฉพาะในปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค ประกอบด้วยปฏิจจสมุปปบาท (เหตุและผลที่ทำให้
มีการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ) และปัจจัยสนับสนุน ๒๔ ปัจจัย
ปฏิจจสมุปบาทนัย แสดงอาการเกิดขึ้นเพราะอาศัยเหตุ ได้แก่ (๑) สังขารทั้งหลายย่อมมี
เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย (๒) วิญญาณย่อมมีเพราะสังขารเป็นปัจจัย (๓) นามรูปย่อมมีเพราะวิญญาณ
เป็นปัจจัย (๔) สฬายตนะย่อมมีเพราะนามรูปเป็นปัจจัย (๕) ผัสสะย่อมมีเพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย
(๖) เวทนาย่อมมีเพราะผัสสะเป็นปัจจัย (๗) ตัณหาย่อมมีเพราะเวทนาเป็นปัจจัย (๘) อุปาทานย่อมมี
เพราะตัณหาเป็นปัจจัย (๙) ภพย่อมมีเพราะอุปาทานเป็นปัจจัย (๑๐) ชาติย่อมมีเพราะภพเป็นปัจจัย
(๑๑) ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัสและอุปายาสย่อมมีเพราะชาติเป็นปัจจัยความเกิดขึ้น
แห่งกองทุกข์ทั้งมวลนี้ ย่อมมีด้วยประการอย่างนี้

หรืออีกนัยหนึ่ง ปฏิจจสมุปปบาท ประกอบด้วย กาล ๓องค์ ๑๒ ส่วน ๒๐ เชื่อมต่อเป็น
การ ๔ วัฏฏะ ๓ และมูล ๒
ปัจจัยสนับสนุน ๒๔ ปัจจัย) แสดงการตั้งอยู่แห่งปัจจัยเฉพาะ ประกอบด้วย (๑) เหตุปัจจัย
(๒) อารัมมณปัจจัย (๓) อธิปติปัจจัย (๔) อนันตรปัจจัย (๕) สมนันตรปัจจัย (๖) สหชาตปัจจัย
(๗) อัญญมัญญปัจจัย (๘) นิสสยปัจจัย (๙) อุปนิสสยปัจจัย (๑๐) ปุเรชาตปัจจัย (๑๑) ปัจฉาชาตปัจจัย
(๑๒) อาเสวนปัจจัย (๑๓) กรรมปัจจัย (๑๔) วิปากปัจจัย (๑๕) อาหารปัจจัย (๑๖) อินทริยปัจจัย
(๑๗) ฌานปัจจัย (๑๘) มรรคปัจจัย (๑๙) สัมปยุตตปัจจัย (๒๐) วิปปยุตตปัจจัย (๒๑) อัตถุปัจจัย
(๒๒) นัตถิปัจจัย (๒๓) วิคตปัจจัย และ (๒๔) อวิคตปัจจัย
๔.๒ สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง
หัวใจสำคัญของไตรภูมิพระร่วง คือ สอนให้เห็นถึงความไม่เที่ยงแท้ของสรรพสิ่งหรือ
การเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ แม้การเกิดในภพภูมิที่เป็นสุคติแต่ก็ไม่มีความแน่นอน ยังต้องมี
การเวียนว่ายตายเกิดต่อไป ไม่สามารถที่จะหลีกเลี่ยงได้ จะมีพระนิพพานเท่านั้น ซึ่งบรรลุด้วยการปฏิบัติ
ตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา จึงจะไม่มีการเวียนว่ายตายเกิดหรือสิ้นสุดในสังสารวัฏ ไตรภูมิพระร่วง
เป็นวรรณกรรมที่เป็นแม่บทของวรรณกรรมไทย และมีอิทธิพลต่อวรรณกรรมสมัยหลังวรรณกรรม
ที่เขียนขึ้นหลังจากไตรภูมิพระร่วง ส่วนใหญ่จะมีแนวคิดเกี่ยวกับไตรภูมิจากไตรภูมิพระร่วงแทรกอยู่
หรือไม่ก็มีการกล่าวอ้างถึงสิ่งต่าง ๆ ที่ปรากฏอยู่ในไตรภูมิพระร่วง
ไตรภูมิพระร่วงแสดงให้เห็นความสุข อันเป็นเป้าหมายในชีวิตของมนุษย์ ที่มนุษย์สามารถ
เลือกได้ใน ๓ ระดับ คือ (๑) กามสุข ความสุขที่เกิดจากการเสพกามคุณ คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส
และธรรมารมณ์ ไตรภูมิพระร่วงนำเสนอความสุขในภาพของสุคติภูมิ เพื่อให้เป็นเป้าหมายของผู้อ่าน
ซึ่งเต็มไปด้วยความสุขต่าง ๆ ทางกามสุข ซึ่งยังเวียนว่ายตายเกิดและยังอยู่ในสังสารวัฏ (๒) ฌานสุข
ความสุขที่เกิดจากฌาน คือ รูปฌาน ๔ และอรูปฌาน ไตรภูมิพระร่วงนำเสนอความสุขสงบที่จะได้รับ
จากการปฏิบัติฌานเมื่อบรรลุยังรูปภูมิและอรูปภูมิ แต่ก็ยังเวียนว่ายตายเกิดและยังอยู่ในสังสารวัฏ
เช่นเดียวกับกามสุข แต่เป็นความสุดที่ละเอียดและประณีตกว่าความสุขในระดับกามสุข และ
(๓) นิพพานสุข ความสุข คือ นิพพาน เป็นความสงบระงับของขันธ์ ๕ นิพพานสุข ต่างจากกามสุข
และฌานสุขซึ่งยังมีสัญญาและเวทนาอยู่ ไตรภูมิพระร่วงกล่าวว่านิพพานเป็นบรมสุขที่หาสุขใด เปรียบมิได้
เป็นความสุขสงบที่แท้จริง หลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏอันเป็นเหตุแห่งทุกข์ทั้งปวง

มนุษย์ที่ยังเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ ในจักรวาลของไตรภูมิพระร่วงนั้นแสดงให้เห็น
แนวทางในการเลือกเป้าหมายของชีวิต นับตั้งแต่มนุษย์เกิดมาในจักรวาล มนุษย์สามารถเลือกกระทำบาป
(อกุศล) หรือบุญ (กุศล) ได้ หากกระทำบาปย่อมส่งผลให้เมื่อตายแล้ว ต้องไปรับโทษหรือทนทุกข์ทรมาน
ในอบายภูมิ หรือรับความยากลำบากในการเกิดเป็นมนุษย์ และถ้าหากกระทำบุญย่อมจะได้รับสุข
ทั้งในขณะเป็นมนุษย์และไปเสวยสุขยังฉกามาพจรภพ หรือฌานสุขในรูปภูมิหรืออรูปภูมิ หากแต่
การเวียนว่ายตายเกิดในไตรภูมิ คือ กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมินั้น ไตรภูมิพระร่วงกล่าวว่า มิใช่สุข
ที่เที่ยงแท้ยังคงต้องเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ
นิพพานสุข เป็นความสุขที่พ้นจากสังสารวัฏ เมื่อต้องการหลีกหนีจากความทุกข์ทรมาน
ในอบายภูมิ ส่วนความสุขในกามสุข และฌานสุข ก็ยังไม่ใช่ความสุขที่แท้จริงเนื่องจากยังต้องเวียนว่าย
ตายเกิดในสังสารวัฏ ความทุกข์หรือความสุขในภูมิทั้งหลายในไตรภูมิพระร่วงถูกสร้างขึ้นมา เพื่อให้ผู้อ่าน
ซึ่งอยู่ในมนุสสภูมิซึ่งจุดศูนย์กลางในการขับเคลื่อนการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏได้เห็นภาพ
เข้าใจชีวิต กําหนดเป้าหมายของชีวิต และเลือกแนวทางชีวิตของตนให้เป็นไปในสังสารวัฏหรือพ้นจาก
สังสารวัฏของการเวียนว่ายตายเกิดในจักรวาลแห่งนี้
ภพภูมิในไตรภูมิพระร่วง ได้แก่ กามภูมิ รูปภูมิ อรูปภูมิ และโลกุตรภูมิ นรกภูมิเป็นภูมิที่ทุกข์
ทรมานและเลวร้ายที่สุดถูกสร้างให้เกิดเป็นภาพแรกที่ชัดเจนที่สุดในใจผู้อ่าน ทำให้ผู้อ่านเห็นถึงจักรวาล
อีกส่วนหนึ่งที่มิสามารถเห็นเองได้ในขณะที่ยังมีชีวิตอยู่ ภาพความทุกข์ทรมานรุนแรงร้ายกาจจาก
การกระทำบาปหรืออกุศลกรรมต่าง ๆ เมื่อครั้งยังมีชีวิต ภาพของภูมิในส่วนที่อยู่ใต้พื้นดินนี้ จึงนับเป็น
สิ่งที่น่าสนใจ ใคร่รู้ และยิ่งผู้เขียนสร้างภาพให้เป็นระบบชัดเจน เห็นภาพ อย่างเป็นจริงเป็นจัง
ภาพของนรกในฐานะส่วนหนึ่งของจักรวาลจึงนับเป็นส่วนที่สำคัญ มีอิทธิพลต่อความเชื่อของประชาชน
เป็นกุศโลบายที่ผู้ปกครองใช้เป็นเครื่องมือสื่อให้เกิดภาพในใจแก่ผู้อ่าน การลงโทษอย่างรุนแรงที่สุด
ถูกนําเสนอก่อน จากนั้นจึงกล่าวถึง เปรตภูมิ อสูรกายภูมิ เดรัจฉานภูมิ ทุคติภูมิเหล่านี้ก็แสดงให้
เห็นถึงความทุกข์ทรมานต่าง ๆ อันเป็นผลเกิดจากเหตุคือกรรมที่ได้เคยกระทำไว้ในขณะเป็นมนุษย์
ภาพของสุคติภูมิที่เต็มไปด้วยความสุขถูกนําเสนอ เพื่อแสดงให้เห็นถึงผลบุญที่ได้กระทำในขณะมีชีวิตอยู่
นําไปสู่ความสุขทางกามสุขที่สมบูรณ์แบบ รูปภูมิและอรูปภูมิเป็นภาพของภูมิที่เป็นสุขจากการปฏิบัติ
ฌานภาวนา เป็นความสุขสงบไม่ยึดติดกับความสุขทางกามใด ๆ และโลกุตรภูมิ ภาพที่ถูกนําเสนอว่า
เป็นความสุขสงบอันแท้จริง ไม่ต้องกลับมาเวียนว่ายต่ายเกิดในสังสารวัฏอีก การบรรลุถึงโลกุตรภูมิ
เป็นเพียงหนทางเดียวที่จะหลุดพ้นจากสังสารวัฏ ทำให้มนุษย์ไม่ต้องเวียนว่ายตายเกิดอีกแล้ว
จักรวาลในไตรภูมิพระร่วงมีจำนวนมากมายนับไม่ถ้วน มีลักษณะกลมดังผล มะขามป้อม
ถูกรองรับด้วยน้ำและลม จักรวาลจำนวนมากมายนั้นตั้งอยู่ชิดกัน จักรวาลแต่ละจักรวาลจะมีเขาพระสุเมรุ
เป็นจุดศูนย์กลาง รายล้อมด้วยภูเขาสัตตบริภัณฑ์ มีทวีปทั้ง ๔ อยู่ในแต่ละทิศจักรวาลแต่ละจักรวาล
จะมีกำแพงจักรวาลเป็นที่สุดแดน ภายในจักรวาลนั้นจะมีวิถีโคจรของพระอาทิตย์ พระจันทร์
และดวงดาวต่าง ๆ จักรวาลและสรรพสิ่งกำเนิดขึ้นเอง โดยเป็นไปตามธรรมชาติเป็นวัฏจักร มีเกิดขึ้น
ตั้งอยู่ และดับลง ต่อเนื่องกันไปอันมีผลจากการกระทำของมนุษย์คําสอน เกี่ยวกับภพภูมิและประเภท
ของสัตว์เตือนให้เราต้องหมั่นประพฤติดีหรือทำแต่กุศลกรรม เพราะการจะไปเกิดในภูมิใดหรือเกิดเป็นสัตว์
ประเภทใดก็ขึ้นอยู่กับกรรมที่เราทำลงไป หากต้องการไปเกิดในภูมิที่ดีเป็นสัตว์ที่มีความสุขก็ต้องหลีกเลี่ยง
การทำความชั่วและหมั่นทำแต่ความดี หรือถ้าจะให้บรรลุเป้าหมายสูงสุดตามอุดมคติของพุทธศาสนา
ก็ต้องปฏิบัติจนบรรลุนิพพานหลุดพ้นจากภูมิทั้งปวง คําสอนเรื่องภูมิและสัตว์ของพุทธศาสนาจึงโยงอยู่
กับคําสอนเรื่องกรรมโดยตรง[footnoteRef:83] [83:  วัชระ งามจิตรเจริญ, พระพุทธศาสนาเถรวาท, พิมพ์ครั้งที่ ๔, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๖๑), หน้า ๖๓.] 

แนวคิดเรื่องแนวคิดเรื่องสังสารวัฏที่ปรากฏในไตรภูมิพระร่วงนั้นวิเคราะห์ได้ ดังนี้
๑. ภพภูมิและการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงเกิดขึ้นโดยมีวิวัฒนาการ
ตามธรรมชาติ มนุษย์เองก็เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติย่อมมีความเท่าเทียมกัน แต่แตกต่างกันจากการกระทำ
ของแต่ละบุคคล มนุษย์จึงมีสิทธิในชีวิตตนเอง สามารถเลือกกระทำและกําหนดชีวิตตนเองได้ โดยไม่มี
ผู้ใดควบคุมให้เกิดขึ้นหรือเป็นไปตามอำนาจเหนือธรรมชาติใด ๆ เป็นไปตามกฎไตรลักษณ์ มีเกิดขึ้น ตั้งอยู่
และดับไป ทุกสิ่งล้วนเป็นอนิจจัง ไม่เที่ยงแท้ ไม่มีสิ่งใดคงทนถาวร
๒. ภพภูมิดำเนินไปเป็นวัฏจักรด้วยเหตุเพราะกรรม กรรม คือ การกระทำในปัจจุบัน
ของมนุษย์ กรรมหรือการกระทำ ณ ปัจจุบัน ขับเคลื่อนให้เกิดสิ่งต่างๆ ในอนาคต ถ้ามนุษย์หยุดกรรม
อันเป็นกิเลสได้หมด มนุษย์ก็จะพ้นจากความทุกข์และถ้ามุ่งปฏิบัติฌานสมาธิจนกระทั่งบรรลุนิพพาน
การเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏของมนุษย์ก็จบสิ้นลงอย่างถาวร ดังนั้นกรรมหรือการกระทำของมนุษย์
จึงเป็นดังเครื่องมือที่ขับเคลื่อนจักรวาลให้อยู่ในสังสารวัฏหรือข้ามพ้นสังสารวัฏ แนวคิดเรื่องภพภูมิ
และการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏของไตรภูมิพระร่วงนั้น เป็นไปตามหลักคําสอนในพุทธปรัชญา
เถรวาท จักรวาลที่ปรากฏในไตรภูมิพระร่วงนอกจากจะเป็นเครื่องมือสำคัญ ที่ใช้เผยแผ่คําสั่งสอน

ในพุทธปรัชญาแล้ว ยังเป็นเครื่องมือในการปกครองให้มนุษย์เกิดความเกรงกลัวต่อการทำบาป ทำให้ผู้คน
ในสังคมอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ไตรภูมิพระร่วงได้นําเสนอแนวความคิดเรื่องความเท่าเทียมกันของผู้คน
จากการกำเนิดโดยธรรมชาติของจักรวาลและมนุษย์ มนุษย์เป็นผู้ขับเคลื่อนจักรวาลให้เป็นไปด้วย
การกระทำของตนเอง แนวคิดเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏของไตรภูมิพระร่วงมีลักษณะเป็น
กรรมลิขิต จุดศูนย์กลางอยู่ที่มนุษย์ซึ่งเป็นผู้ขับเคลื่อนความเป็นไปในจักรวาล และทำให้จักรวาลดำเนิน
ไปเป็นวัฏจักรที่ไม่จบสิ้นดังธรรมะข้อปฏิจจสมุปบาท อันเป็นแนวคิดที่สำคัญที่สุดของพุทธปรัชญา
ที่แสดงให้เห็นว่า สิ่งทั้งหลายทั้งปวงล้วนเกิดมาจากเหตุปัจจัย การเกิดขึ้นพร้อมกันแห่งธรรมทั้งหลาย
เพราะอาศัยกันและกัน เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี (อิมสฺมึ สติ อิทโหติ) เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น
(อิมสฺสุปฺ ปาทา อิท อุปฺปชฺชติ) เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้จึงไม่มี (อิมสฺมึ อสติ อิท น โหติ) เพราะสิ่งนี้ดับไป สิ่งนี้
จึงดับ (อิมสฺส นิโรธา อิทนิรุชฺฌติ) กระบวนการเกิดและดับของธรรมทั้งหลายจึงเป็นเหตุเป็นปัจจัยของกัน
และกัน แนวความคิดเรื่องสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงจึงดำเนินไปตามหลักปฏิจจสมุปบาทนั่นเอง
ภาพของจักรวาลที่พระองค์นําเสนอโดยรวบรวมข้อมูลจากแหล่งความรู้ต่าง ๆ นอกจาก
จะเป็นการเน้นย้ำแนวความคิดความเรื่อง “ไตรภูมิ” ที่น่าจะปรากฏอยู่แล้วในสังคมขณะนั้นให้ชัดเจน
เป็นระบบเป็นจริงเป็นจังยิ่งขึ้นแล้ว การอ้างอิงถึงแหล่งข้อมูลต่างๆ ยังเป็นการสร้างความน่าเชื่อถือ
ให้กับแนวความคิดจักรวาลวิทยาที่ปรากฏใน “ไตรภูมิพระร่วง” ไตรภูมิพระร่วงแสดงภาพจักรวาล
ให้เกิดขึ้นในใจผู้อ่าน ตอบปัญหาในเชิงอภิปรัชญา รวมทั้งให้ข้อมูล โน้มน้าวจิตใจให้ผู้อ่านปรับเปลี่ยน
พฤติกรรมให้เป็นไปตามครรลองที่พึงประสงค์ โดยเลือกกําหนดพฤติกรรมที่กระทำอยู่ในปัจจุบันได้
ด้วยตัวเอง มิใช่การบีบบังคับ ความเป็นระบบ น่าเชื่อถือ ศรัทธาของไตรภูมิพระร่วง จึงเป็นเครื่องมือ
สำคัญที่พระยาลิไทยใช้เพื่อสั่งสอน อบรม และปกครอง ประชาชนของพระองค์ให้ประพฤติปฏิบัติ
ในแนวทางที่พระองค์ประสงค์ และอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุข การใช้หลักจิตวิทยาอันลึกซึ้ง
แยบยลนี้จึงเป็นส่วนสำคัญที่ทำให้ไตรภูมิพระร่วงมีอิทธิพลใน สังคมไทยสืบมาจนถึงปัจจุบัน
๔.๓ สรุป
ในบทนี้ผู้วิจัยวิเคราะห์แนวคิดเรื่องสังสารวัฏตามที่ปราฏในไตรภูมิพระร่วงหรือไตรภูมิกถา
ตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ประกอบด้วย ๙ ปริเฉท คือ ปริจเฉทที่ ๑ จิตตสังควิภาค ปริจเฉทที่ ๒
เจตสิกสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๓ ปกิณณกสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๔ วิถีสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๕


วิถีมุตตสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๖ รูปสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๗ สมุจจยสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๘
ปัจจัยสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๙ กัมมัฏฐานสังคหวิภาค
แนวคิดการเวียนว่ายตายเกิดในสังสังสารวัฏตามภพภูมิของไตรภูมิพระร่วง มีฐานมาจาก
แนวคิดเรื่องกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด ตามแนวคิดเรื่องสังสารวัฏในพระไตรปิฎก จำแนกเป็น
กามภพ รูปภพ และอรูปภพ ซึ่งปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ปริเฉทที่ ๑ จิตตสังควิภาค
รวมทั้งปรากฏเมื่อตีความแนวคิดเรื่องสังสารวัฏ ผ่านแนวคําสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาททั้งแบบข้ามภพ
ข้ามชาติและแบบชาติปัจจุบัน ซึ่งปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค
แสดงให้เห็นว่า การตีความ แนวคิดแบบข้ามภพข้าม ชาติแม้จะมีฐานมาจากคําสอนเรื่องสังสารวัฏ
กรรม และการเวียนว่ายตาย เกิดในภพภูมิ ต่างๆ ทำให้เราสามารถทำความเข้าใจภพภูมิและการเวียนว่าย
ตายเกิดในสังสารวัฏ จากเหตุการณ์ที่ผ่านเข้ามาสู่ประสบการณ์ทางประสาทสัมผัสในแต่ละวันภายใน
ชาติปัจจุบัน แนวทางการตีความ[footnoteRef:84] ดังกล่าวสามารถนำมาพิจารณาเพื่อทำความเข้าใจปัญหาชีวิต
ของปัจเจก และสภาพแวดล้อมทางสังคมซึ่งจะทำให้เกิดการแก้ปัญหาอย่างได้ผลการตีความแนวคิด
เรื่องภพแบบชาติปัจจุบันผ่านคําอธิบาย เรื่องปฏิจจสมุปบาท จึงสามารถนํามาเป็นกรอบในพิจารณา
แก้ปัญหาชีวิตระดับปัจเจก และระดับสังคมได้ในปัจจุบัน และสามารถสรุปสาระสำคัญดังตามรางที่ ๔.๑ [84:  วิชิต ทองประเสริฐ และเกษฎา ผาทอง, อรรถปริวรรตศาสตร์ในพระพุทธศาสนา, หน้า ๑๐๒๖-๑๐๓๒] 

ตารางที่ ๔.๑ แสดงสาระสำคัญในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะและไตรภูมิพระร่วง

	ลำดับที่
	สาระสำคัญ
	คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ
	ไตรภูมิพระร่วง
	ข้อสังเกตุ

	๑
	ปีที่นิพนธ์
	ประมาณ พ.ศ. ๑๐๐๐
	พ.ศ. ๑๘๘๘
	ต่างกัน ๙๐๐ ปี

	๒
	ผู้นิพนธ์
	พระอนุรุทธาจารย์
	พระยาลิไทย
	ภิกษุและกษัตริย์

	๓
	จุดมุ่งหมาย
ในการนิพนธ์
	คู่มือในการศึกษาพระอภิธรรม
จำนวน ๗ คัมภีร์
	ใช้ในการควบคุม
ทางสังคมของสุโขทัย
	จุดมุ่งหมายต่างกัน

	๔
	โครงสร้างเนื้อหา
	ประกอบด้วย ๙ ปริเฉท
	ประกอบด้วย ๑๑ กัณฑ์
	ต่างกัน

	๕
	การแบ่งภูมิ
	๓๑ ภูมิ ประกอบด้วย
อบายภูมิ ๔ ภูมิ
กามสุขคติภูมิ ๗ ภูมิ
รูปาวจรภูมิ ๑๖ ภูมิ
อรูปวจรภูมิ ๔ ภูมิ
	๓๑ ภูมิ ประกอบด้วย
กามภูมิ ๑๑
รูปภูมิ ๑๖
อรูปภูมิ ๔
	การแบ่งย่อยภูมิ
๓๑ ภูมิ เท่ากัน
และคุณสมบัติ
แต่ละภูมิย่อย
เหมือนกัน


๔.๔ องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย
พระพุทธศาสนาอธิบายถึงเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏนั้น ภพภูมิเป็นที่เกิด
ของสัตว์มีอยู่ ๓ ภูมิ เรียกว่า ไตรภูมิ ได้แก่ (๑) กามภูมิ คือ ภูมิอันเป็นที่เกิดของสัตว์ที่ยังวนเวียน
อยู่ในกาม ประกอบด้วย อบายภูมิ มนุษย์ภูมิ และสวรรค์ภูมิ (๒) รูปภูมิ คือ ภูมิที่เป็นดินแดน
ที่อยู่เหนือสวรรค์ชั้นปรมินมิตวสวัตดีขึ้นไปเรียกว่า พรหมโลก ได้แก่ รูปพรหม และ (๓) อรูปภูมิ
คือ ภูมิอันเป็นที่เกิดของสัตว์ที่ไม่มีรูป ไม่มีตัวตน มีแต่เพียงจิต ได้แก่ อรูปพรหม ซึ่งปรากฏในคัมภีร์
อภิธัมมัตถสังคหะ ปริจเฉทที่ ๑ จิตตสังควิภาค
แนวคิดเรื่องสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง มีการพรรณนาถึงคติความเชื่อเกี่ยวกับนรก สวรรค์
การเวียนว่ายตายเกิด และสัณฐานของโลก ที่แบ่งเป็น ๓ ส่วน ได้แก่ กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ
และมีจุดมุ่งหมายในการแสดงภพภูมิ เพื่อใช้เป็นเครื่องมือในการปกครองบ้านเมืองและการควบคุมคน
ในสังคม โดยสอนให้คนทำความดี และเว้นการทำความชั่ว มีลักษณะที่เป็นอภิปรัชญาเกี่ยวกับ
การเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ และมีจุดมุ่งหมายในลักษณะที่เป็นจริยศาสตร์ที่มีการพรรณนา
ถึงสวรรค์ชั้นต่างและนรกขุมต่าง ๆ ซึ่งจะเป็นที่อยู่ของผู้ทำความดีและทำชั่วหลังการตาย และยังใช้เป็น
เครื่องมือในการปกครองบ้านเมือง และการควบคุมคนในสังคม โดยสอนให้คนทำความดี และเว้น
การทำความชั่ว การสรุป อภิปราย ผล และข้อเสนอในการทำวิจัยผู้วิจัยจะนําเสนอในบทที่ ๕ ต่อไป



๑๐๔
๑๐๔


๑๐๔



[bookmark: _Toc1071713][bookmark: _Toc94893918]บทที่ ๕

[bookmark: _Toc47929716][bookmark: _Toc94893919]สรุป อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ

[bookmark: _Toc94893920]การวิจัยเรื่อง “การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ”
ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร (Document Research) เพื่อให้ทราบถึงข้อมูลในประเด็นต่าง ๆ
ตามวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้คือ เพื่อศึกษาสังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ เพื่อศึกษาสังสารวัฏในไตรภูมิ
พระร่วง และเพื่อวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ผู้วิจัย
ได้ศึกษาหลักการทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับ สังสารวัฏ จากเอกสารขั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิ
โดยวิธีการเก็บรวบรวมจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ เอกสารตำราวิชาการ วิทยานิพนธ์ โปรแกรมหนังสืออิเล็กทรอนิกส์
และงานวิจัยอื่น ๆ เมื่อเก็บรวบรวมข้อมูลเรียบร้อยจึงดำเนินการวิเคราะห์ข้อมูล และสรุปข้อมูล
ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย มีรายละเอียดนำเสนอดังนี้
๕.๑ สรุปผลการวิจัย
๕.๒ อภิปรายผลการวิจัย
๕.๓ ข้อเสนอแนะ
๕.๑ สรุปผลการวิจัย
แนวคิดสังสารวัฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ พบว่าคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ มีความสำคัญ
ในฐานะคู่มือของพระอภิธรรมปิฎก ฉบับย่นย่อสะดวกในการกำหนดจำ นับจำนวนสภาวธรรม ทำให้ได้รับ
ความนิยมจากผู้สนใจศึกษาพระอภิธรรมเป็นอันมาก คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะเป็นผลงาน
ของพระอนุรุทธาจารย์ ไม่ปรากฏแน่ชัดว่า แต่งขึ้นเมื่อใด แต่สันนิษฐานว่าคงแต่งขึ้นเมื่อประมาณ
พุทธศตวรรษที่ ๑๐ เป็นคัมภีร์ที่รวบรวมเนื้อความในพระอภิธรรมปิฎกมากล่าวไว้โดยย่อแบ่งออกเป็น
๙ ปริจเฉท ได้แก่ ปริจเฉทที่ ๑ จิตตสังควิภาค ปริจเฉทที่ ๒ เจตสิกสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๓
ปกิณณกสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๔ วิถีสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๕ วิถีมุตตสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๖

รูปสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๗ สมุจจยสังคหวิภาค ปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค และปริจเฉทที่ ๙
กัมมัฏฐานสังคหวิภาค
สังสารวัฏ ตามที่ได้กำหนดไว้ในนิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัยนั้น หมายถึง การเวียนว่าย
ตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ ด้วยอำนาจกิเลส กรรม วิบาก หมุนเวียนอยู่เช่นนั้น ตราบเท่าที่ยังตัดกิเลส กรรม
วิบาก ไม่ได้ นั้นสอดคล้องทั้งทางตรงและทางอ้อมตามที่ปรากฏใน ๙ ปริจเฉท ของคัมภีร์อภิธัม
มัตถสังคหะ โดยเฉพาะในปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค ประกอบด้วยปฏิจจสมุปปบาท (เหตุและผล
ที่ทำให้มีการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ) และปัจจัยสนับสนุน ๒๔ ปัจจัย
แนวคิดสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง พบว่าไตรภูมิพระร่วง หรือ เตภูมิกถา เป็น หนังสือ
สําคัญสมัยสุโขทัย ที่ตกทอดมาจนถึงสมัยปัจจุบัน เป็นหนังสือที่พญาลิไทย เป็นผู้นิพนธ์ขึ้นทรง
มีจุดมุ่งหมายที่จะแสดงเนื้อหาสาระเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องจักรวาลวิทยา หรือที่เรียกว่าภพภูมิอันเป็นที่
เกิดของสัตว์ทั้งหลายหลังจากจบชีวิตในโลกนี้ว่าคนที่ทํากรรมอย่างใดจะได้รับผลอย่างไรเวียนว่าย
ตายเกิดอยู่ในสังสารวัฏ
ไตรภูมิพระร่วง ผู้นิพนธ์ คือ พญาลิไทย โดยใช้ความรู้จากพระพุทธศาสนาเถรวาท
แบบลังกาที่ได้รับมาแต่ลังกาผ่านนครศรีธรรมราช โดยได้พยายาม นําเสนอองค์ความรู้เกี่ยวกับโลก
และจักรวาลที่เป็นไปในลักษณะนามธรรมออกสู่ประชาชนทั่วไปให้ เห็นเป็นรูปธรรมมากที่สุด
ให้ง่ายต่อการรับรู้และพิจารณาเห็นตามได้นับได้ว่าเป็นลักษณะความสามารถเฉพาะตัวของผู้นิพนธ์
ทั้งนี้เพราะพระองค์ได้รวมเอาหลักธรรมและข้อมูลจากคัมภีร์ต่างๆ ของพระพุทธศาสนารวม ๓๐
คัมภีร์ ซึ่งมีเนื้อหาสาระเพื่อสั่งสอนให้คนทําบุญเพื่อจะได้ไปเกิดใน สุคติภูมิ หลีกเลี่ยงการไปเกิด
ในอบายภูมิ และแนวคิดดังกล่าวนี้ได้มีอิทธิพลต่อคนไทยมาจนถึง ปัจจุบัน อย่างไรก็ตามหัวใจสําคัญ
ของไตรภูมิพระร่วงก็อยู่ที่การที่สอนให้เห็นถึงความไม่เที่ยงแท้ของสรรพสิ่ง แม้การไปเกิดในภพภูมิ
ที่เป็นสุคติแต่ก็ไม่มีความแน่นอน ยังต้องมีการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏต่อไปโดยไม่สามารถ
หลีกเลี่ยงได้ จะมีเพียงแต่พระนิพพานเท่านั้นที่ถือว่าหลุดพ้นจากสังสารวัฏ สามารถบรรลุด้วย
การปฏิบัติตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนาจึงจะไม่มีการเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารอีกต่อไป
ไตรภูมิพระร่วงเป็นวรรณกรรมที่เป็นแม่บทของวรรณกรรมไทยทั้งปวง มีอิทธิพล
ต่อวรรณกรรมสมัยต่อมา ล้วนได้รับแนวคิดเกี่ยวกับไตรภูมิแทรกอยู่และมีการกล่าวอ้างถึงเนื้อหา
ต่าง ๆ ที่ปรากฏอยู่ในไตรภูมิเสมอ และเรื่องราวในไตรภูมินั่นเองอิทธิพลต่อสถาปัตยกรรม คือ
แผนผังการ ก่อสร้างวัด พระปรางค์ พระราชวัง ล้วนได้รับแนวคิดจากเรื่องไตรภูมิ แม้จิตรกรรม

ที่ปรากฏอยู่ในพระพุทธศาสนาก็ล้วนได้รับอิทธิพลของไตรภูมิ เพื่อเป็นอนุสรณ์เตือนใจในการทําบุญ
แต่ละครั้ง
แนวคิดสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ พบว่าแนวคิด
สังสารวัฏในภพภูมิของไตรภูมิพระร่วง มีฐานมาจากแนวคิดเรื่องกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด
ตามแนวคิดเรื่องสังสารวัฏในพระไตรปิฎก จําแนกเป็นกามภพ รูปภพ และอรูปภพ ซึ่งปรากฏในคัมภีร์
อภิธัมมัตถสังคหะ ปริเฉทที่ ๑ จิตตสังควิภาครวมทั้งปรากฏเมื่อตีความแนวคิดเรื่องสังสารวัฏ
ผ่านแนวคําสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาททั้งแบบข้ามภพข้ามชาติและแบบชาติปัจจุบัน ซึ่งปรากฏในคัมภีร์
อภิธัมมัตถสังคหะปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค แสดงให้เห็นว่า การตีความ แนวคิดแบบข้ามภพ
ข้าม ชาติแม้จะมีฐานมาจากคําสอนเรื่องสังสารวัฏกรรม และการเวียนว่ายตาย เกิดในภพภูมิต่างๆ
ทําให้เราสามารถทําความเข้าใจภพภูมิและการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ
[bookmark: _Toc94893924]๕.๒ อภิปรายผล
จากผลการวิจัยเรื่อง “การวิเคราะห์สังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วงตามกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถ
สังคหะ” ผู้วิจัยได้พบประเด็นที่น่าสนใจหลายประเด็นจึงขอนําประเด็นที่น่าสนใจเหล่านั้นมา
เพื่อการอภิปรายผลได้ดังนี้
๑. แนวคิดเรื่องสังสารวัฏในไตรภูมิพระร่วง กล่าวถึงการเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ
มีจุดมุ่งหมายในแสดงการเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิ ในลักษณะที่เป็นจริยศาสตร์ที่อธิบายสิ่งที่เป็น
นามธรรมให้เป็นรูปธรรมเช่นการพรรณนาถึง สวรรค์ชั้นต่างและนรกขุมต่าง ๆ ซึ่งจะเป็นภพภูมิ
ที่อยู่ของผู้ทําความดีและทําชั่วในชีวิตหลังความตาย โดยมีผลมาจากการกระทำในขณะที่ยังมีชีวิตอยู่
และยังใช้เป็นเครื่องมือในทางรัฐศาสตร์เพื่อปกครองบ้านเมืองและการควบคุมคนในสังคม สอนให้
ทําความดีและเว้นจากการทําความชั่ว ซึ่งสอดคล้องกับพระครูวิจิตรธรรมทร (เรียน ติสฺสวํโส) ได้ศึกษา
เรื่องการวิเคราะห์แนวคิดภพภูมิในพระไตรปิฎกที่ปรากฏในไตรภูมิพระร่วง สรุปได้ว่า ไตรภูมิพระร่วง
นําเสนอองค์ความรู้เกี่ยวกับโลกและจักรวาลที่เป็นไปในลักษณะนามธรรมออกสู่ประชาชนทั่วไป
ให้เห็นเป็นรูปธรรมมากที่สุด ง่ายต่อการรับรู้และพิจารณาเห็นตามได้นับได้ว่าเป็นลักษณะ
ความสามารถเฉพาะตัวขององค์นิพนธ์ ทั้งนี้เพราะพระองค์ได้รวมเอาหลักธรรมและข้อมูลจากคัมภีร์
ของพระพุทธศาสนารวม ๓๐ คัมภีร์ ซึ่งมีเนื้อหาสาระเพื่อสั่งสอนให้คนทําบุญเพื่อจะได้ไปเกิด
ในสุคติภูมิ หลีกเลี่ยงการไปเกิดในอบายภูมิ และแนวคิดดังกล่าวนี้ได้มีอิทธิพลต่อคนไทย
มาจนถึงปัจจุบัน อย่างไรก็ตามหัวใจสําคัญของไตรภูมิพระร่วงก็อยู่ที่การที่สอนให้เห็นถึง
ความไม่เที่ยงแท้ของสรรพสิ่ง แม้การไปเกิดในภพภูมิที่เป็นสุคติแต่ก็ไม่มีความแน่นอน ยังต้องมี
การเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารต่อไปโดยไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้[footnoteRef:85] [85:  พระครูวิจิตรธรรมาทร (เรียน ติสฺสวํโส), การวิเคราะห์แนวคิดภพภูมิในพระไตรปิฎกที่ปรากฏใน
ไตรภูมิพระร่วง, ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา, (บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑), หน้า ๑๓๙.] 

๒. แนวคิดสังสารวัฏในภพภูมิของไตรภูมิพระร่วง มีฐานมาจากแนวคิดเรื่องกรรม
และการเวียนว่ายตายเกิดตามแนวคิดเรื่องสังสารวัฏในพระไตรปิฎก จําแนกเป็นกามภพ รูปภพ
และอรูปภพ ซึ่งปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ ปริเฉทที่ ๑ จิตตสังควิภาครวมทั้งปรากฏ
เมื่อตีความแนวคิดเรื่องสังสารวัฏผ่านแนวคําสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาททั้งแบบข้ามภพข้ามชาติ
และแบบชาติปัจจุบัน ซึ่งปรากฏในคัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะปริจเฉทที่ ๘ ปัจจัยสังคหวิภาค แสดงให้
เห็นว่า การตีความ แนวคิดแบบข้ามภพข้ามชาติแม้จะมีฐานมาจากคําสอนเรื่องสังสารวัฏ กรรม
และการเวียนว่ายตาย เกิดในภพภูมิต่าง ๆ ทำให้เราสามารถทําความเข้าใจภพภูมิและการเวียนว่าย
ตายเกิดในสังสารวัฏ ซึ่งสอดคล้องกับพระไพฑูรย์ ถิรสทฺโธ (ค่ำคูณ) ได้ทำวิจัย เรื่อง ศึกษา
เชิงวิเคราะห์แนวคิด เรื่อง สังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาท สรุปได้ว่า แนวคิดสังสารวัฏ คือ วงจร
การเวียนว่ายตายเกิด ความจริงของชีวิตทั้งในแง่รูปธรรม และ นามธรรม คือ กายและจิต ทั้งสองสิ่ง
เป็นสภาพความจริงในกระบวนการเปลี่ยนแปลงตามกฎไตรลักษณ์ คือ เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป
การเปลี่ยนแปลงของกายและจิต เป็นสิ่งที่ต้องเกิดขึ้นกับมนุษย์ แนวคิดชีวิตและความตาย ชีวิต
คือ การรวมกันของเบญจขันธ์ สิ่งเหล่านี้อาศัยกันและกัน ย่อมเกิดขึ้นด้วยกัน อาศัยการประกอบกัน
เข้าทั้งนามและรูป จึงมีการบัญญัติชื่อเรียกบุคคล หรือวัตถุ สิ่งของ ส่วนความตาย ในความหมาย
ทางพระพุทธศาสนา คือ การที่เบญจขันธ์แตกสลาย เมื่อวิเคราะห์ พบว่า สังสารวัฏ ไม่มีเบื้องต้น
และ เบื้องปลายในการท่องเที่ยววนเวียนในสังสารวัฏ การเกิดเป็นความทุกข์อย่างหนึ่งในฐานะ
ที่เป็นจุดเริ่มต้นของชีวิตที่จะต้องดำเนินไปสู่ความทุกข์อันเป็นจุดจบของชีวิต นั่นก็คือความตาย
แต่การเกิดและการตายก็ไม่ใช่ความทุกข์ทั้งสิ้นของชีวิต แต่จากจุดที่ชีวิตเริ่มต้นที่การเกิดไปจนถึง
สิ้นสุดลงที่ความตาย แนวคิดเรื่องเรื่องสังสารวัฏแสดงไว้ว่า ชีวิตมีความรู้สึกที่ไม่คงที่และแปรปรวน
ไปกับสิ่งที่น่าปรารถนาและไม่น่าปรารถนา ความผิดหวัง และความพลัดพรากที่สามารถเกิดขึ้นได้
ในทุกช่วงเวลาล้วนแล้วแต่ทำให้ชีวิตของสัตว์ทั้งหลายต้องตกอยู่ในความเศร้าโศก ความทุกข์เหล่านี้
เป็นโศกนาฏกรรมของชีวิตแห่งสัตว์ทั้งหลายโดยไม่มียกเว้น สังสารวัฏจึงเป็นดุจวงจรที่ครอบสัตว์
ทั้งหลายไว้ในห้วงแห่งความทุกข์[footnoteRef:86] [86:  พระไพฑูรย์ ถิรสทฺโธ (ค่ำคูณ), “ศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องสังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาท”,
วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา, (บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหา
มกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑), หน้า ๑๐๘-๑๑๐.] 

๕.๓ ข้อเสนอแนะ
ข้อเสนอแนะทั่วไป
ในการศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องสังสารวัฏ ผู้วิจัยได้ทำภายในกรอบคัมภีร์อภิธัมมัตถ
สังคหะ เพื่อนํามาใช้ในการวิเคราะห์ การมองปัญหาจากกรอบการตีความคําสอนในเชิงทฤษฎีเท่านั้น
ไม่ได้ศึกษาวิเคราะห์ในส่วนของหลัก มัชฌิมาปฏิปทา หรือ มรรคมีองค์ ๘ เพื่อนํามาประยุกต์ใช้
กับการแก้ปัญหาของระดับปัจเจกและระดับสังคมในเชิงปฏิบัติการ ซึ่งผู้วิจัยขอเสนอว่าหาก
มีการศึกษาวิจัยในประเด็นดังกล่าวจะทำให้ได้องค์ความรู้ที่จะนําไปบูรณาการใช้ในการแก้ปัญหา
เรื่องความทุกข์ระดับปัจเจก และระดับสังคมอย่างเป็นรูปธรรมมากยิ่งขึ้น
ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป
ในประเด็นเกี่ยวกับการวิจัย ในอนาคตผู้วิจัยเห็นว่ายังมีบางประเด็นที่เกี่ยวข้อง
กับสังสารวัฏต้องศึกษาต่อไป ซึ่งประเด็นที่ผู้วิจัยเห็นสมควรว่าจะต้องมีการศึกษากันต่อไปมีดังต่อไปนี้
ผู้สนใจต้องการศึกษาแนวคิดเรื่องสังสารวัฏ สามารถศึกษาเรื่องราวที่เกี่ยวข้องในประเด็นต่อไปนี้ คือ
๑. ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องสังสารวัฏในด้านอภิปรัชญา
๒.ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องสังสารวัฏด้านญาณวิทยา
๓. ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องสังสารวัฏในด้านจริยศาสตร์




[bookmark: _Toc1071715][bookmark: _Toc94893927]บรรณานุกรม
๑. ภาษาไทย
ก. ข้อมูลปฐมภูมิ
โครงการปริวรรตอักษรขอมและอักษรโบราณท้องถิ่น ชำระและแปลคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา
		เป็นภาษาไทย. อภิธัมมัตถสังคหะ และ อภิธัมมัตถวิภาวินีฎีกา (บาลี-ไทย) ภาค ๑.
		กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ภูมิพโลภิกขุ, ๒๕๔๖.
_______.  อภิธัมมัตถสังคหะ และ อภิธัมมัตถวิภาวินีฎีกา (บาลี-ไทย) ภาค ๒. กรุงเทพมหานคร:
โรงพิมพ์ภูมิพโลภิกขุ, ๒๕๕๕.
ไชยวัฒน์ กปิลกาญจน์. อภิธัมมัตถสังคหะ และคำอธิบาย ปริเฉท ที่ ๑ จิตตสังคหวิภาค.
		กรุงเทพมหานคร: กองทุนธรรมนิธิ, ๒๕๕๗.
พระอนุรุทธาจารย์. อภิธัมมัตถสังคหะและปรมัตถทีปนี. แปลโดย พระคันธสาราภิวงศ์. กรุงเทพมหานคร:
		ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูนสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๕๒.
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.
ข. ข้อมูลทุติยภูมิ
(๑) หนังสือ:
คณะทำงานโครงการวรรณกรรมอาเซียน. ไตรภูมิกถา ฉบับถอดความ. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์
		การพิมพ์, ๒๕๒๘.
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. วรรณคดีบาลี. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัย
		มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๒.
นฤมล มารคแมน. มนุษย์และความเป็นจริงของชีวิตในทัศนะพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร:
		สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง, ๒๕๔๑.
นิยดา เหล่าสุนทร. ไตรภูมิพระร่วงการศึกษาที่มา. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์แม่คำผาง, ๒๕๓๘.
บุญมี เมธางกูร และสมพร ศรีวราทิตย์. คู่มือการศึกษาพระอภิธัมมัตถสังคหะ ปริจเฉทที่ ๙.
		กรุงเทพมหานคร: สุทธิสารการพิมพ์, ๒๕๓๐.


ปุ้ย แสงฉาย. มิลินทปัญหา ฉบับพร้อมด้วยอรรถกถาฎีกา. กรุงเทพมหานคร: ส. ธรรมภักดี, ๒๕๒๘.
พญาลิไทย. ไตรภูมิกถา หรือ ไตรภูมิพระร่วง. กรุงเทพมหานคร: องค์การค้าคุรุสภา, ๒๕๔๕.
พระดุษฎี เมธงฺกโร. ความตายในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง,
		๒๕๔๔.
พระมหาแสวง โชติปาโล (พระครูศรี โชติญาณ). สังคหะบาลี ๙ ปริจเฉท. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬา
		ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕.
พระธรรมธีรราชมหามุนี (วิลาศ ญาณวโร). โลกทีปนี. กรุงเทพมหานคร: ดอกหญ้า, ๒๕๓๕.
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). คู่มือชีวิต. กรุงเทพมหานคร: บริษัทพิมพ์สวย จำกัด, ๒๕๕๑.
_______.  พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จันทร์เพ็ญ,
		๒๕๕๒.
พระไพศาล วิสาโล. ระลึกถึงความตายสบายนัก. กรุงเทพมหานคร: ชมรมกัลยาณธรรม, ๒๕๕๒.
พระศรีวิสุทธิกวี (พิจิตร ตวณฺโณ ). จิตวิทยาในพระอภิธรรม. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราชวิทยาลัย,
		๒๕๒๘.
พัฒน์ เพ็งผลา. ประวัติวรรณคดีบาลี. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง, ๒๕๔๒.
พุทธทาสภิกขุ. ปริญญาจากสวนโมกข์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ธรรมสภา, ม.ป.ป.
ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรมศัพท์วรรณคดีไทย สมัยสุโขทัย. กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน,
		๒๕๕๔.
ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ศิริวัฒนา
		อินเตอร์พริ้นท์ จํากัด, ๒๕๕๖.
วิทย์ วิศทเวทย์. ปรัชญาทั่วไป: มนุษย์โลกและความหมายของชีวิต. กรุงเทพมหานคร: ไทยร่มเกล้า
		จำกัด, ๒๕๓๕.
วิศิษฏ์ ชัยสุวรรณ. สาระน่ารู้เกี่ยวกับพระอภิธรรม. กรุงเทพมหานคร: อภิธรรมโชติกะวิทยาลัย
		มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖.
สนิท ตั้งทวี. วรรณคดีและวรรณกรรมศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕๒๗.
สรรพกิจโกศล, ขุน (โกวิท ปัทมสุนทร). คู่มือการศึกษาพระอภิธรรม ปริจเฉทที่ ๑. กรุงเทพมหานคร:
		บริษัท สหธรรมิก จำกัด, ๒๕๓๗.

สุชีพ ปุญญานุภาพ. พระไตรปิฎกฉบับสำหรับประชาชน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราช
		วิทยาลัย, ๒๕๓๙.
สุนทร ณ รังษี. ปรัชญาอินเดีย: ประวัติและลัทธิ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์พิพิธวิทยา, ๒๕๒๑.
(๒) ดุษฎีนิพนธ์/วิทยานิพนธ์/สารนิพนธ์:
กวี แสงมณี. “อรุณวดีสูตร: การตรวจชำระและการศึกษาเชิงวิเคราะห์”. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตร
		มหาบัณฑิต ภาควิชาภาษาตะวันออก. บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย,
		๒๕๒๓.
ดรีภรณ์ บัณฑิตชน. “แนวคิดเรื่องมนุษย์ในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ”. วิทยานิพนธ์ศิลปะศาสตร
		มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, ๒๕๔๐.
พระครูวิจิตรธรรมาทร (เรียน ติสฺสวํโส). “การวิเคราะห์แนวคิดภพภูมิในพระไตรปิฎกที่ปรากฏใน
		ไตรภูมิพระร่วง”. ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา. บัณฑิต
		วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑.
พระเฉลิมชาติ ชาติวโร (อินธะรงค์). “ศึกษาวิเคราะห์การพัฒนาการของการศึกษาคณะสงฆ์ไทย”.
		วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,
		๒๕๕๑.
พระไพฑูรย์ ถิรสทฺโธ (ค่ำคูณ). “ศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องสังสารวัฏในพุทธปรัชญาเถรวาท”.
		วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา. บัณฑิต
		วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑.
พระมหาคำรบ ธมฺมธโร. “มโนทัศน์เกี่ยวกับความตายในพระพุทธศาสนา : การศึกษาเชิงวิเคราะห์”.
		วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
		วิทยาลัย, ๒๕๔๗.
พระมหาทองสุข สุจิตโต (ไกรพงษ์). “การศึกษาวิเคราะห์วิถีชีวิตมนุษย์ในทัศนะพุทธปรัชญา”.
		วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,
		๒๕๔๔.
พระมหาพิเชษฐ์ ธีรวุโส (ดอกรัก). “การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องกรรมและสังสารวัฏในพุทธปรัชญา
		เถรวาทที่มีผลต่อการดำเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชนไทยในปัจจุบัน”. วิทยานิพนธ์

		พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณ
		ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔.
พระมหาสมเกียรติ อคุกกิตฺติ (ปาวิไล). “การศึกษาเปรียบเทียบปรัชญาโซนกับ พุทธปรัชญาเถรวาท”.
		วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
		ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๖.
พระมหาสมพงษ์ สุขุมาโล (สิงห์สุพรรณ). “การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องสังสารวัฏในพุทธศาสนา
		เถรวาท”. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต ภาควิชาพุทธศาสนาและปรัชญา.
		บัณฑิตวิทยาลัย:  สภาการศึกษามหามกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์, ๒๕๓๘.
พระอํานวย ฉนฺทโรจโน (รักษ์สุรวงศา). “การศึกษาเชิงเปรียบเทียบสังสารวัฏระหว่างพุทธปรัชญา
		เถรวาทกับปรัชญาเชน”. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนา
		และปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๕๔.
สมพงษ์ ปรีชาจินดาวุฒิ. “การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องโลกุปปัตติ”. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหา
		บัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๒๘.
โสภณ ศรีกฤษดาพร. “การศึกษาเชิงวิเคราะห์ความคิดเรื่องกายและจิตในพุทธปรัชญา”. วิทยานิพนธ์
		อักษรศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ๒๕๒๗.
(๓) บทความ/วารสาร:
ฉวีวรรณ สกุลสุพิชญ์ และบาลี พุทธรักษา. “พุทธปรัชญากับความหลุดพ้น”. วารสาร มจร พุทธศาสตร์
		ปริทรรศน์. ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ (กรกฎาคม-ธันวาคม ๒๕๖๒): ๕๔-๖๙.
ธนัทพร อุทัยสุทธิจิตร. “ศึกษาวิเคราะห์การขัดเกลากิเลสตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท”. วารสาร
		ปัญญา. ปีที่ ๒๕ ฉบับที่ ๑ (มกราคม-มิถุนายน ๒๕๖๑): ๗๒-๗๗.
พระมหาโสภณ วิจิตฺตธมฺโม และพระมหาณรงค์ศักดิ์ ฐิติญาโณ. “การศึกษาวิเคราะห์การตีความ
		พระอภิธรรม ของพระเถระในพระพุทธศาสนา”. วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์.
		ปีที่ ๑ ฉบับที่ ๑ (มกราคม-มิถุนายน ๒๕๕๘): ๔๕-๕๗.
ฟื้น ดอกบัว สวัสดิ์ อโณทัย และณิศ์ภาพรรณ คูวิเศษแสง. “การศึกษาเชิงวิเคราะห์ความมีอยู่ของภพภูมิ
		ของชีวิตตามพุทธปรัชญาเถรวาท”. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์. ปีที่ ๖ ฉบับที่ ๑
		(มกราคม-มีนาคม ๒๕๖๒): ๒๘๖-๓๐๔.

วิชิต ทองประเสริฐ และเกษฎา ผาทอง. “อรรถปริวรรตศาสตร์ในพระพุทธศาสนา”. รายงานสืบ
		เนื่องจากการประชุมวิชาการระดับชาติครั้งที่ ๓. เล่มที่ ๒ (๒๕๖๔): ๑๐๒๖-๑๐๓๒.
วิบูลย์พงศ์ พันธุนนท์ และบาลี พุทธรักษา. “แนวคิดเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดกับพุทธปรัชญา”. วารสาร
		มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์. ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๒ (กรกฎาคม-ธันวาคม ๒๕๖๒): ๒๕-๓๖
อุทัย กมลศิลป์ จำนง กมลศิลป์ และจักรพรรณ วงศ์พรพวัณ. “การศึกษาวิเคราะห์กระบวนการเวียนว่าย
		ตายเกิดในพระพุทธศาสนาเถรวาท”. วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น. ปีที่ ๖
		ฉบับที่ ๓ (กรกฎาคม-กันยายน ๒๕๖๒): ๒๕-๓๓.
๒. ภาษาอังกฤษ
Dayanan Bhargava. Jain Ethics. New Delhi: Motilal Banarsidass, 1968.
Gopalan. Outlines of Jainism. New Delhi: Wiley Eastern Private, 1973.
Jadunath Sinha. A History of Indian Philosophy Vol II. Cal-cutta: Central Book Agency,
		1952.
Maurice Winternitz. History of Indian Literature Vol II. Delhi: Munhiram Manoharlal,
		1991.
Savepali Radhakrishnan. Indian Philosophy Vol I. London: George Allen and Unwin Ltd.,
		1956.

๑๐๖


[image: ]ประวัติผู้วิจัย

ชื่อ	      : นายวิชิต ทองประเสริฐ 
เกิด	      : ๑๑ เมษายน พ.ศ. ๒๕๒๖
ภูมิลำเนา	      : บ้านเลขที่ ๒๓ หมู่ ๑ ตำบลเขาสมอคอน อำเภอท่าวุ้ง
                                 จังหวัดลพบุรี
การศึกษา	      : International Course on Survey and Evaluating Ethical
                                      review Practices, FERCAP-SIDCER จำนวน ๑๓ ครั้ง
                     : ประกาศนียบัตรหลักสูตรการบริหารจัดการภาครัฐแนวใหม่ กพร
                     : ประกาศนียบัตรหลักสูตรการบริหารราชการแบบมีส่วนร่วม กพร
                     : ประกาศนียบัตรหลักสูตร ๙ แผ่นดินของการปฏิรูประบบราชการ กพร
                     : ประกาศนียบัตรหลักสูตรการบริหารจัดการธุรกิจแนวใหม่ กพร
                     : วุฒิบัตรโครงการสร้างนักวิจัยรุ่นใหม่ รุ่นที่ ๑ วช. และ มทส.
                     : ธรรมศึกษาเอก แม่กองธรรมสนามหลวง
                               : ปริญญาตรี หลักสูตรวิทยาศาสตรบัณฑิต (วท.บ.) 
                                 สาขาวิชาชีววิทยา มหาวิทยาลัยมหิดล
ปัจจุบัน ๒๕๖๔	      : กำลังศึกษาระดับปริญญาโท หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต (พธ.ม)
	        สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ประสบการณ์ทำงาน	: คณะทำงานและเลขานุการ โครงการจัดตั้งศูนย์จริยธรรมการวิจัยในคน
		  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
		: กรรมการ คณะกรรมการจริยธรรมการวิจัยในคน
		  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
		: นักวิเคราะห์นโยบายและแผน มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย
ปีที่เข้าศึกษา         	: ปีการศึกษา ๒๕๖๓
ปีที่สำเร็จการศึกษา       : ปีการศึกษา ๒๕๖๕
	ที่อยู่ปัจจุบัน	      : มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ๒๔๘ หมู่ ๑ ถนนศาลายา-นครชัยศรี
                                                                ตำบลศาลายา อำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม

image2.jpeg
Tnufining1ds aminendeamguiainsusyineds aylRbiivineinug
o - ~. - . . av o . -
Ges “msdineidinsiglulasgiinszsrsmunseuduiisensiinadeany” \udumilives
m3AnyARmEngIUTygImsmansmUugin avivwsTmsau

(wszamanysal nainls, 5. A3.)

ANUAVUNAINGE

ANZNTIUNMIATINABYINGTINUG Us¥sunssums

(Wszimasuss, . as.)

ATUNT

nIIUMT
(um. aslong Foamiuna)

< nIUNT

(571, 5.5% veuMuaw)

»
A :
N mnoy...
S ATIUNT
(p5.nqAE" 6 MB3)
ALENTIUIMSMIUANINETTING 37 As.5TY MeuvnuaN UsEsunsImnms
As.NGRET A Med ASIUNS

18
[}
=5
)

(380 nowseiaiy)




image3.jpeg
=i




image1.jpeg




