
 

 วิทยานิพนธน้ีเปนสวนหน่ึงของการศึกษา 
ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต 

สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา 
 

บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พุทธศักราช ๒๕๖๔ 

 

ศึกษาวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระสงฆไทยท่ีมีผลกระทบ 
ตอพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล 

AN ANALYTICAL STUDY OF PROPAGATING THE TEACHING OF 

THAI BUDDHIST MONK AFFECTING THE DHAMMA-VINAYA 

(DOCTRINE AND DISCIPLINE) : A CASE STUDY  

OF PHRA KUKRIT SOṬTHIPHALO 

 
 

 

 

 

 

พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคํา) 
 



 

 วิทยานิพนธน้ีเปนสวนหน่ึงของการศึกษา  
ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต 

สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา 
 

บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พุทธศักราช ๒๕๖๔ 
 

(ลิขสิทธ์ิเปนของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

 

ศึกษาวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระสงฆไทยท่ีมีผลกระทบ 
ตอพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล 

 
 

 

 

 

 

 

พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคํา) 
  

  
 



 

A Thesis Submitted in Partial Fulfillment of 
the Requirements for the Degree of 

Master of Arts 

(Tipitaka Studies) 
 

Graduate School 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

C.E. 2021 
 

(Copyright by Mahachulalongkornrajavidyalaya University) 

 

An Analytical Study of Propagating the Teaching of Thai Buddhist Monk 

Affecting the Dhamma-Vinaya (Doctrine and Discipline) 

: A Case Study of Phra Kukrit Soṭthiphalo 

 
 

 

 
 

 
Phra Kriangkrai Ṭhānavuḍḍho (Suvarnakham) 

 



 

ช่ือผูวิจัย  ........................................................   
 (พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคํา)  
 

 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อนุมัติใหนับวิทยานิพนธเรื่อง 
“ศึกษาวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระสงฆไทยที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณี
พระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล” เปนสวนหน่ึงของการศึกษา ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา 

  ........................................................   
 (พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร, รศ. ดร.) 

คณบดีบัณฑิตวิทยาลัย 
 

คณะกรรมการตรวจสอบวิทยานิพนธ ........................................................ ประธานกรรมการ 
 (พระเมธาวินัยรส, รศ. ดร.)  

  ........................................................ กรรมการ 
  (ศ.พิเศษ ร.ท. ดร.บรรจบ บรรณรจุ)ิ  

  ........................................................ กรรมการ 
 (พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ. ดร.)  

  ........................................................ กรรมการ 
 (ดร.อธิเทพ ผาทา)  

  ........................................................ กรรมการ 
 (ผศ. ดร.แสวง นิลนามะ)  

 

คณะกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ ดร.อธิเทพ ผาทา ประธานกรรมการ 
 ผศ. ดร.แสวง นิลนามะ กรรมการ 
 



ก 

 

ชื่อวิทยานิพนธ : ศึกษาวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระสงฆไทยทีม่ีผลกระทบตอพระ
ธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล 

ผูวิจัย : พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคํา) 
ปริญญา : พุทธศาสตรมหาบัณฑิต (พระไตรปฎกศึกษา) 
คณะกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ 
 : ดร.อธิเทพ ผาทา ป.ธ.๔, พธ.บ. (การสอนสังคมศึกษา), พธ.ม. (ปรัชญา), 

พธ.ด. (พระพทุธศาสนา) 
 : ผศ. ดร.แสวง นิลนามะ ป.ธ.๗, พธ.บ. (ปรัชญา), พธ.ม. (ปรัชญา),  

พธ.ด. (พระพุทธศาสนา) 
วันสําเร็จการศึกษา : ๒ พฤษภาคม ๒๕๖๕ 

บทคัดยอ 

งานวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระสงฆไทยที่มีผลกระทบตอพระ
ธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล” มีวัตถุประสงค ๓ ประการ ดังน้ี ๑) เพื่อศึกษา
การเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก ๒) เพื่อศึกษาการเผยแผคําสอนของพระ
คึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย ๓) เพื่อวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 

ผลการวิจัย พบวา พระพุทธเจามีวิธีในการสั่งสอนบุคคลที่หลากหลายวิธี โดยจะเลือกเฟน
บุคคลและหลักธรรม รวมทั้งวิธีในการสั่งสอนที่แตกตางกันออกไป แมจะใชหลักธรรมเดียวกัน แตเมื่อ
ตางบุคคล ก็มีการปรับวิธีการสอนใหเหมาะสมกับแตละบุคคล การแสดงธรรมในแตละครั้ง พระองค
จะแสดงธรรมตามระดับความสามารถในการเรียนรูของผูฟง และแสดงไปตามระดับความลุมลึกของ
เน้ือหา รวมทั้งพระองคยังใชภาษาที่สุภาพ ไมยกตนขมทาน และไมแสดงธรรมเพื่อเสียดสีใคร ๆ 

สวนในกรณีพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ไดศึกษาและเผยแผคําสอนในสวนที่เช่ือและเขาใจวา
เปนพุทธวจนะลวน โดยตัดคําสอนสวนที่เขาใจวาไมใชพุทธวจนะออก เชน พระอภิธรรมปฎก คัมภีร
อรรถกถา และคัมภีรอื่น ๆ รวมทั้งคําสอนที่มีอยูในพระไตรปฎกที่ไมไดข้ึนตนดวยคําวา ดูกอนภิกษุ
ทั้งหลาย เปนตน ซึ่งในเรื่องน้ี ผูวิจัยไดคัดเลือกเพื่อนํามาวิเคราะหทั้งหมด ๘ ประเด็น มีดังน้ี พระวินัย 
๓ ประเด็น คือ ๑. การสวดภิกขุปาติโมกข ๑๕๐ ขอ ๒. พุทธบัญญัติใหภิกษุฉันอาหารมื้อเดียว ๓. 
การบวชสตรีเปนภิกษุณีเถรวาท พระสูตร ๒ ประเด็น คือ ๑. ผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา ๒. การ
พยากรณมรรคผลและคติที่ไปผูเสียชีวิต พระอภิธรรม ๒ ประเด็น คือ ๑. พระอภิธรรมเปนคําแตงใหม
ของสาวก ๒. สภาพนิพพานหลังพระอรหันตดับขันธ และคัมภีรอรรถกถา ๑ ประเด็น คือ ๑. การตัด
คัมภีรอรรถกถาทิ้งเพราะเปนคําสาวกที่ขัดแยงกับพระพุทธพจน  

ผลจากการศึกษาวิเคราะหทั้ง ๘ ประเด็น มีดังน้ี พระวินัย ๓ ประเด็น พบวา ๑. ภิกษุตอง
สวดภิกขุปาติโมกข ๒๒๗ ขอ ๒. ต้ังแตอรุณข้ึนจนถึงเที่ยงวัน ภิกษุจะฉันอาหารกี่ครั้งก็ได สวนภิกษุผู
ถือเอกาสนิกังคธุดงคจะฉันอาหารไดเพียงครั้งเดียวเทาน้ัน ๓. สตรีไมสามารถบวชเปนภิกษุณีเถรวาท
ได พระสูตร ๒ ประเด็น พบวา ๑. ไมมีพุทธดํารัสผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา ๒. การพยากรณ



ข 

 

มรรคผลและคติที่ไปผูเสียชีวิตเปนการอวดอุตริมนุสธรรม พระอภิธรรม ๒ ประเด็น พบวา ๑. พระ
อภิธรรมเปนพระพุทธพจน ๒. อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพดับขันธ ๕ และคัมภีรอรรถกถา ๑ ประเด็น 
พบวา ๑. คัมภีรอรรถกถาไมสมควรตัดทิ้งเพราะเปนคําอธิบายพระพุทธพจน 

ผลกระทบที่เกิดข้ึนจากการเผยแผคําสอนมี ๓ ประเด็น ดังน้ี ๑. ผลตอพระธรรมวินัย คือ 
ลดทอนความนาเช่ือถือตอคําสอนที่มีอยูในพระไตรปฎกและอรรถกถาเปนตน รวมทั้ งทําให
ความหมายพระธรรมวินัยคลาดเคลื่อนไปจากเดิม ๒. ผลตอคณะสงฆ คือ ทําใหพุทธบริษัทเขาใจผิด
ตอคณะสงฆวาเผยแผสัทธรรมปฏิรูป รวมทั้งทําใหเกิดความเห็นแตกตางในคณะสงฆ ๓. ผลตอสังคม
ฆราวาส คือ ทําใหอุบาสกอุบาสิกาเขาใจความหมายพระธรรมวินัยคลาดเคลื่อน เกิดความเห็นตางใน
สังคมฆราวาส ดังน้ัน เมื่อมีภิกษุผูเผยแผคําสอนที่คลาดเคลื่อนไปจากพระธรรมวินัย ก็จะสงผลตอ
พุทธบริษัทผูไมรอบรูในพระสัทธรรม ใหเขาใจผิดและคลอยตามไปวา คําสอนเหลาน้ีออกมาจากพระ
โอษฐของพระศาสดา 

 



ค 

 

Thesis Title : An Analytical Study of Propagating the Teaching of 

Thai Buddhist Monk Affecting the Dhamma-Vinaya 

(Doctrine and Discipline) : A Case Study of Phra Kukrit 

Soṭthiphalo 

Researcher : Phra Kriangkrai Ṭhānavuḍḍho (Suvarnakham) 

Degree : Master of Arts (Tipitaka Studies) 

Thesis Supervisory Committee 

 : Dr. Athithep Phatha, Pali IV, B.A. (Teaching Social 

Studies), M.A. (Philosophy), Ph.D. (Buddhist Studies) 

 : Asst. Prof. Dr. Sawaeng Nilnama, Pali VII,  

B.A. (Philosophy), M.A. (Philosophy),  

Ph.D. (Buddhist Studies) 

Date of Graduation : April 2, 2022 

Abstract 
This research entitled “an analytical study of propagating the teaching of 

Thai Buddhist Monk affecting the Dhamma-Vinaya (Doctrine and Discipline) : a 

cases study of Phra Kukrit Soṭthiphalo”, has three objectives; 1) to study the 

propagating Buddha’s teaching appeared in Tipiṭaka, 2) to study the propagation of 

teachings of Phra Kukrit Soṭthiphalo affecting Dhamma-Vinaya, and 3) to analyze the 

propagation of teachings of Phra Kukrit Soṭthiphalo affecting Dhamma-Vinaya.  

The result of research found that the Lord Buddha had a variety of methods 

to teach people. He had chosen the person and principles, including the different 

methods of teaching. Even though using the same principle but it’s different person, 

He had adjusted the method of preaching the Dhamma suiting to each person. In the 

preaching of Dhamma, He has preached according to the ability level of the listeners’ 

learning. His instruction is regulated and gradually advanced, he also used polite 

words, and did not exalt himself while contenting others.  

In the case of Phra Kukrit Soṭthiphalo has studied and propagated the 

teaching of what he believed and understood they were purely Buddha’s words. He 

has cut off the part of teaching that is not the Buddha’s words that is Abhidhamma 

Piṭaka, Aṭṭhakathā, and other scriptures including the teachings that do not begin with 



ง 

 

the word “O bhikkhus”. In this case, the researcher collected to analyze eight issues, 

e.g. it is divided into the three issues of Vinaya Piṭaka as follows: 1) the 150 rules of 

Bhikkhu Pāṭimokhas, 2) the Buddha’s rules commons Bhikkhu eats only one meal, 

and 3) the ordination of women as a Bhikkhuni. In the case of Suttanta Piṭaka has 2 

issues; 1) the person who was nearby death, his faculties were strong, and 2) the 

exposition of Magga, Phala, and the destination of a dead person. In the case of 

Abhidhamma Piṭaka has 2 issues; 1) Abhidhamma is composed of the disciples’ 

words, and 2) the state of Nibbāna after Arahanta’s passing away. And there is 1 issue 

of Aṭṭhakathā; 1) the cutting off the Commentaries because it is new compassion 

conflicting with the Buddha’s words.   

The results of the analysis of eight issues are as follows; the three issues of 

Vinaya found that 1) Bhikkhus have to recite the 227 rules of Bhikkhu Pāṭimokhas, 2) 

Bhikkhus can take food any time from dawn until midday, except a Bhukkhī who is 

one-sessioner’s practice, and 3) it cannot take ordination of Theravada Bhukkhī in the 

present time. There are two issues in Suttanta Piṭaka, that are; 1) there are not the 

Buddha’s words about the person who was nearby death, his faculties were strong, 

and 2) the exposition of Magga, Phala, and destination of the dead person is falsely 

claiming supernormal abilities. There are two issues in Abhidhamma Piṭaka, that are; 

1) Abhidhamma is the Buddha’s words, and 2) Anupādisesa-nibbāna is without any 

substratum of life remaining. and one issue in the Commentaries found that it should 

not be cut off because it is an explanation of Buddha’s words. 

There are three affections of propagating teachings; 1) the effect on the 

Dhamma-Vinaya is decreased credibility of teachings in Tipiṭaka and Aṭṭhakathā, etc., 

and it makes the misunderstanding of the meaning of the original texts. 2) effect on 

Sangha Community is to make Buddhist misunderstand to propagate the reforming 

the true Dhamma, and it is the cause of different opinions in the Buddhist Sangha 

community. 3) effect on laity society is to make the Buddhists misunderstand the 

meaning of the Dhamma-Vinaya, which is caused by the different opinions in laity 

society. So, when a Buddhist monk who is a propagator of the Buddha’s teaching 

misunderstands the Dhamma-Vinaya, it affects Buddhists who do not know the true 



จ 

 

Dhamma and misunderstand the meaning of these teachings are from the Buddha’s 

words. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ฉ 

 

กิตติกรรมประกาศ 

วิทยานิพนธฉบับน้ีสําเร็จลุลวงลงไดดวยดี ก็ดวยอาศัยการชวยเหลือเอื้อเฟอและการ
อนุเคราะหจากบุคคลหลายทานดวยกัน ผูวิจัยรูสึกซาบซึ้งในนํ้าใจของทุกทานอยางสูงย่ิง โดยจะขอ
ระบุนามของทานเหลาน้ันเพื่อเปนการแสดงความขอบคุณ ซึ่งมีดังตอไปน้ี 

ขอกราบขอบพระคุณ พระเมธาวินัยรส, รศ. ดร. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
ประธานกรรมการตรวจสอบวิทยานิพนธ ขอเจริญพรขอบคุณ ศาสตราจารยพิเศษ ร.ท. ดร.บรรจบ 
บรรณรุจิ ราชบัณฑิต ขอกราบขอบพระคุณ พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ. ดร. ผูอํานวยการหลักสูตร
ปริญญาโท สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
คณะกรรมการตรวจสอบวิทยานิพนธ ที่เมตตาใหคําแนะนําเพื่อแกไขปรับปรงุงานวิจยัเรือ่งน้ีใหมีความ
สมบูรณย่ิง ๆ ข้ึนไป 

ขอเจริญพรขอบคุณ ดร.อธิเทพ ผาทา ประธานกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ และ ผศ.
ดร.แสวง นิลนามะ กรรมการควบคุมวิทยานิพนธ ที่คอยใหคําแนะนําที่เปนประโยชนแกการศึกษา
คนควาวิจัย ขออนุโมทนาขอบคุณนางสาวกัญญวราพัชญ หอมช่ืน เจาหนาที่ประจําหลักสูตรระดับ
ปริญญาโท สาขาพระไตรปฎกศึกษา ที่คอยติดตอประสานงานชวยเหลือดวยดีตลอดมา 

ขอกราบขอบพระคุณ พระมหาพยอม ธมฺมรกฺขิโต พระมหานพพร จารุธมฺโม พระมหา
สมบูรณ ฉนฺทโก พระมหาอมรชัย จารุวณฺโณ พระมหาอัมพร อาภสฺสโร พระมหาเพลินชัย ธมฺมธโร 
พระมหาอลงกรณ จนฺทสาโร พระอาจารยผูช้ีแนะใหคําปรึกษาดานพระวินัย และพระมหาอัครเดช 
อคฺคเตโช สหธรรมิกรวมช้ันเรียนรุนเดียวกัน ผูใหคําปรึกษาดานภาษาบาลี รวมถึงสหธรรมิกทุก ๆ 
ทาน ผูเปนกัลยาณมิตรที่คอยใหกําลังใจและชวยเหลือในขณะกําลังศึกษาคนควาวิจัย รวมทั้งอุบาสก
อุบาสิกาทุกทาน ผูที่ไดคอยใหการชวยเหลือเกื้อกูลและสนับสนุนกันดวยดีตลอดมา 

ขอกราบขอบพระคุณคณาจารยฝายบรรพชิตและขอเจริญพรขอบคุณคณาจารยฝาย
คฤหัสถ ประจําหลักสูตรปริญญาโท พุทธศาสตรมหาบัณฑิตทุกทาน ผูประสิทธ์ิประสาทวิชาความรู
ใหแกผูวิจัย รวมทั้งเจาหนาที่ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยทุกทานที่ชวยเหลืออํานวย
ความสะดวกและประสานงานตาง ๆ ใหจนวิทยานิพนธฉบับน้ีเสร็จสมบูรณ  

ดวยคุณงามความดีใด ๆ ก็ตาม ซึ่งจะบังเกิดข้ึนจากงานวิทยานิพนธเรื่องน้ี โดยตลอด
ระยะเวลาที่ผูวิจัยไดศึกษาคนควา ไดพากเพียรพยายามอุตสาหะ ทุมเทแรงกายและแรงใจอยางที่สุด 
ดวยหวังวาผลงานในการวิจัยช้ินน้ี จักเปนประโยชนตอพุทธศาสนิกชนและบุคคลผูสนใจ ซึ่งกอใหเกิด
ความเขาใจตอพระสัทธรรมของพระพุทธองค และดวยคุณงามความดีอันน้ัน ขอใหมีสวนชวยในการ
ยอยกเชิดชูพระพุทธศาสนา ขอนอมถวายเปนพุทธบูชาแดองคพระบรมศาสดา เพื่อจะยังพระศาสนา
ใหสืบไป 

พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคํา) 
๒๔ เมษายน ๒๕๖๕ 



ช 

 

สารบัญ 

 เรื่อง  หนา 

บทคัดยอภาษาไทย ก 

บทคัดยอภาษาอังกฤษ ค 

กิตติกรรมประกาศ ฉ 

สารบัญ ช 

คําอธิบายสัญลักษณและคํายอ ญ 

บทท่ี ๑ บทนํา ๑ 

๑.๑ ความเปนมาและความสําคัญของปญหา ๑ 

๑.๒ วัตถุประสงคของการวิจัย ๔ 

๑.๓ ปญหาที่ตองการทราบ ๔ 

๑.๔ ขอบเขตการวิจัย ๔ 

๑.๕ นิยามศัพทเฉพาะที่ใชในการวิจัย ๕ 

๑.๖ ทบทวนเอกสารและงานวิจัยทีเ่กี่ยวของ ๕ 

๑.๗ วิธีดําเนินการวิจัย ๑๓ 
๑.๘ ประโยชนที่ไดรับ ๑๔ 

บทท่ี ๒ การเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาท่ีปรากฏในพระไตรปฎก ๑๕ 

๒.๑ คุณสมบัติของพระพทุธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก ๑๕ 
๒.๑.๑ คุณสมบัติที่ปรากฏภายนอก  ๑๖ 
๒.๑.๒ คุณสมบัติที่ปรากฏอยูภายใน ๑๗ 

๒.๒ การเผยแผคําสอนของพระพทุธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก ๑๙ 

๒.๒.๑ เกี่ยวกับเน้ือหาที่แสดง ๑๙ 

๒.๒.๒ เกี่ยวกับตัวผูแสดงธรรม ๒๐ 
๒.๒.๓ คุณลักษณะในการแสดงธรรม ๒๒ 
๒.๒.๔ วิธีการแสดงธรรมในแบบตาง ๆ ๒๒ 
๒.๒.๕ กุศโลบายในการแสดงธรรม ๒๔ 
๒.๒.๖ เกี่ยวกับตัวผูฟงธรรม ๒๗ 

๒.๓ พระภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยตรงและโดยออม  
ที่ปรากฏในพระไตรปฎก ๒๙ 
๒.๓.๑ พระภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยตรง ๓๐ 

๑. พระสาติมีความเห็นวาวิญญาณเปนผูทองเที่ยวไปในสังสารวัฏ ๓๐ 
๒. พระอริฏฐะมีความเห็นวาสิ่งที่ทรงแสดงไปไมเปนอันตรายจริง ๓๑ 



ซ 

 

๓. พระยมกะมีความเห็นวาหลงัจากพระอรหันตตายแลวขาดสูญ ๓๒ 
๔. พระเทวทัตผูเสนอขอปฏิบัติเพื่อการทําลายสงฆ ๓๒ 

๒.๓.๒ พระภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยออม ๓๓ 
๑. ภิกษุผูอาศัยอยูในปามหาวันรวมเพศกบัลิงตัวเมีย ๓๓ 
๒. พวกภิกษุฉัพพัคคียผูขโมยหอผาของชางยอมในปา ๓๔ 
๓. พวกภิกษุฉัพพัคคียผูกลาวพรรณนาคุณของความตาย ๓๔ 
๔ พระโกกาลิกะและคณะผูกลาวสนับสนุนภิกษุผูทําลายสงฆ ๓๕ 

๒.๔ หลักเกณฑในการตัดสินพระธรรมวินัยทีป่รากฏในพระไตรปฎก ๓๕ 
๒.๔.๑ หลกัมหาปเทส ๔ ตามแนวพระวินัย ๓๖ 
๒.๔.๒ หลกัมหาปเทส ๔ ตามแนวพระสูตร ๓๖ 
๒.๔.๓ หลกัตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไวกับพระอบุาล ี ๓๘ 
๒.๔.๔ หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไวกับพระมหาปชาบดีโคตม ี ๓๘ 

๒.๕ เหุตแหงความต้ังมั่นและความอันตรธานของพระสัทธรรมทีป่รากฏ 
ในพระไตรปฎก ๓๙ 
๒.๕.๑ เหตุแหงความต้ังมั่นของพระสทัธรรม ๔๐ 
๒.๕.๒ เหตุแหงความอันตรธานของพระสัทธรรม ๔๑ 
๒.๕.๓ บุคคลผูทําใหศาสนาเสื่อมและเจรญิ ๔๒ 

๒.๖ สรปุ ๔๓ 

บทท่ี ๓ การเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ท่ีมีผลกระทบตอพระธรรมวินัย ๔๖ 

๓.๑ ประวัติพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล (สวัสดิผล) ๔๖ 
๓.๒ การเผยแผคําสอนที่มผีลกระทบตอพระธรรมวินัย ๔๙ 

๓.๒.๑ การเผยแผคําสอนทีม่ีผลกระทบตอพระวินัย ๕๒ 

๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน ๕๒ 

๒. พระพุทธบัญญัติใหภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว ๕๓ 

๓. การอุปสมบทสตรเีปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน ๕๕ 

๓.๒.๒ การเผยแผคําสอนทีม่ีผลกระทบตอพระสูตร ๕๖ 

๑. บุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา ๕๖ 

๒. การพยากรณมรรคผลและคติที่ไปผูเสียชีวิต ๕๘ 

๓.๒.๓ การเผยแผคําสอนทีม่ีผลกระทบตอพระอภิธรรม ๕๙ 

๑. พระอภิธรรมเปนคําสอนของสาวกที่แตงข้ึนมาใหม ๕๙ 

๒. สภาพอนุปาทเิสสนิพพานหลงัการดับขันธของพระอรหันต ๖๑ 

๓.๒.๔ การเผยแผคําสอนทีม่ีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา ๖๒ 
๑. ตัดคัมภีรอรรถกถาทิ้งเพราะเปนคําอธิบายของสาวกที่ขัดแยง 

กับพระพุทธพจน ๖๒ 
๓.๓ สรปุ ๖๔ 



ฌ 

 

บทท่ี ๔ วิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ท่ีมีผลกระทบตอพระธรรมวินัย ๖๖ 
๔.๑ วิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอ 

พระธรรมวินัย ๖๗ 
๔.๑.๑ วิเคราะหการเผยแผคําสอนที่มผีลกระทบตอพระวินัย ๖๗ 

๑. วิเคราะหจํานวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกขที่ภิกษุตองยกข้ึนสวด 
ทุกกึ่งเดือน ๖๘ 

๒. วิเคราะหจํานวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุตอวัน ๘๐ 
๓. วิเคราะหการอุปสมบทสตรเีปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน ๙๘ 

๔.๑.๒ วิเคราะหการเผยแผคําสอนที่มผีลกระทบตอพระสูตร ๑๑๖ 
๑. วิเคราะหบุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา ๑๑๖ 
๒. วิเคราะหการพยากรณมรรคผลและคติที่ไปผูเสียชีวิต ๑๒๔ 

๔.๑.๓ วิเคราะหการเผยแผคําสอนที่มผีลกระทบตอพระอภิธรรม ๑๔๘ 
๑. วิเคราะหพระอภิธรรมไมใชพระพุทธพจน ๑๔๘ 
๒. วิเคราะหสภาพอนุปาทเิสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต ๑๖๖ 

๔.๑.๔ วิเคราะหการเผยแผคําสอนที่มผีลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา ๑๘๓ 
๑. วิเคราะหคัมภีรอรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแยงกับพระพุทธพจน ๑๘๓ 

๔.๒ ผลกระทบทีเ่กิดจากการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ๒๐๐ 

๔.๒.๑ ผลกระทบที่มีตอพระธรรมวินัย ๒๐๐ 

๔.๒.๒ ผลกระทบที่มีตอคณะสงฆ ๒๑๕ 

๔.๒.๓ ผลกระทบที่มีตอสังคมฆราวาส ๒๒๓ 

๔.๓ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนที่มผีลกระทบตอพระธรรมวินัย ๒๓๔ 
๔.๓.๑ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนทีม่ีผลกระทบตอพระธรรมวินัย ๒๓๔ 
๔.๓.๒ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนทีม่ีผลกระทบตอคณะสงฆ ๒๓๕ 
๔.๓.๓ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนทีม่ีผลกระทบตอสังคมฆราวาส ๒๓๖ 

๔.๔ สรปุ ๒๓๖ 

บทท่ี ๕ สรุปการวิจัยและขอเสนอแนะ ๒๓๘ 

๕.๑ สรปุผลการวิจัย ๒๓๘ 

๕.๒ ขอเสนอแนะ ๒๔๐ 

บรรณานุกรม ๒๔๑ 

ภาคผนวก ๒๕๓ 

ประวัติผูวิจัย ๒๘๔ 



ญ 

 

คําอธิบายสัญลักษณและคํายอ  

๑. คํายอภาษาไทย 

๑.๑ คํายอเก่ียวกับพระไตรปฎก 

อักษรยอพระไตรปฎกในวิทยานิพนธฉบับน้ี ใชอางอิงจากพระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (มหาจุฬาเตปฏก ๒๕๐๐) และพระไตรปฎกแปลภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ การอางอิงใชระบบระบุ เลม/ขอ/หนา หลังอักษรยอช่ือคัมภีร 
เชน วิ.ม. (บาลี) ๔/๓๒/๒๗, วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐. หมายถึง วินยปฏก มหาวัคคปาลิ ภาษาบาลี เลม 
๔ ขอ ๓๒ หนา ๒๗ ฉบับมหาจุฬาเตปฏก ๒๕๐๐, วินัยปฎก มหาวรรค ภาษาไทย เลม ๔ ขอ ๓๒ 
หนา ๔๐ ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ สวนปกรณวิเสส การอางอิงใชระบบระบุ 
ขอ/หนา เชน วิสุทฺธิ. (ไทย) -/๑๑-๑๓. หมายถึง คัมภีรวิสุทธิมรรค หนา ๑๑-๑๓. ฉบับสมเด็จพระ
พุฒาจารย (อาจ อาสภมหาเถร)  

๑.๒ คํายอเก่ียวกับคัมภีรอรรถกถาและปกรณวิเสส 

อักษรยอคัมภีรอรรถกถาในวิทยานิพนธฉบับน้ี ใชอางอิงจากคัมภีรอรรถกถาภาษาบาลี 
ฉบับมหาจุฬาอกถา และคัมภีรอรรถกถาภาษาไทย การอางอิงใชระบบระบุ เลม/ขอ/หนา หลัง

อักษรยอช่ือคัมภีร เชน วิ.ม.อ. (บาลี) ๓/๔/๘, องฺ.ติก.อ. (ไทย) ๒/๘๕/๓๒๒. หมายถึง วินยปฏก มหา
วัคคอกถาปาลิ ภาษาบาลี เลม ๓ ขอ ๔ หนา ๘ ฉบับมหาจุฬาอกถา, อังคุตตรนิกาย มโนรถ

ปูรณี ติกนิบาตอรรถกถา ภาษาไทย เลม ๒ ขอ ๘๕ หนา ๓๒๒ ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
๒๕๕๓ สวนการอางอิงปกรณวิเสส จะใชการอางอิงระบบระบุ เลม/ขอ/หนา เชน มิลินฺท.อ. (ไทย) -/
๑๖, วิสุทฺธิ.อ. (ไทย) ๑/๔๗/๑๖๔. หมายถึง คัมภีรอรรถกถามิลินทปญหา หนา ๑๖ ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย ๒๕๕๙, คัมภีรอรรถกถาวิสุทธิมรรค เลม ๑ ขอ ๔๗ หนา ๑๖๔ ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย ๒๕๕๕ 

๒. คําอธิบายคํายอในภาษาไทย  

ก. คํายอชื่อคัมภีรพระไตรปฎก 

พระวินัยปฎก 

เลม    คํายอ ชื่อคัมภีร ภาษา 

๑-๒ วิ.มหา. (บาลี) = วินยปฏก มหาวิภงฺคปาลิ (ภาษาบาลี) 
 วิ.มหา. (ไทย) = วินัยปฎก มหาวิภังค  (ภาษาไทย) 

๓ วิ.ภิกฺขุนี. (บาลี)   = วินยปฏก       ภิกฺขุนีวิภงฺคปาลิ  (ภาษาบาลี) 
 วิ.ภิกขุนี. (ไทย)   = วินัยปฎก       ภิกขุนีวิภังค  (ภาษาไทย) 
๔-๕ วิ.ม. (บาลี)  = วินยปฏก       มหาวคฺคปาลิ  (ภาษาบาลี) 
 วิ.ม. (ไทย)       = วินัยปฎก       มหาวรรค  (ภาษาไทย) 
๖-๗ วิ.จู. (ไทย)  = วินัยปฎก       จูฬวรรค  (ภาษาไทย) 



ฎ 

 

๘ วิ.ป. (ไทย)        = วินัยปฎก       ปริวารวรรค  (ภาษาไทย) 

พระสุตตันตปฎก 

เลม คํายอ ชื่อคัมภีร  ภาษา 

๙ ที.สี. (บาลี)  = สุตฺตนฺตปฏก   ทีฆนิกาย  สีลกฺขนฺธวคฺคปาล ิ (ภาษาบาลี) 
 ที.สี. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   ทีฆนิกาย  สีลขันธวรรค (ภาษาไทย) 
๑๐ ที.ม. (บาลี)  = สุตฺตนฺตปฏก   ทีฆนิกาย  มหาวคฺคปาล ิ (ภาษาบาลี) 
 ที.ม. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   ทีฆนิกาย มหาวรรค (ภาษาไทย) 
๑๑  ที.ปา. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   ทีฆนิกาย  ปาฏิกวรรค  (ภาษาไทย) 
๑๒ ม.มู. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   มัชฌิมนิกาย  มูลปณณาสก (ภาษาไทย) 
๑๓ ม.ม. (บาลี)  = สุตฺตนฺตปฏก  มชฺฌิมนิกาย มชฺฌิมปณฺณาสกปาล ิ (ภาษาบาลี) 
 ม.ม. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปณณาสก (ภาษาไทย) 
๑๔ ม.อุ. (ไทย) = สุตตันตปฎก   มัชฌิมนิกาย อุปริปณณาสก (ภาษาไทย) 
๑๕ ส.ส. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   สังยุตตนิกาย  สคาถวรรค (ภาษาไทย) 
๑๖ ส.นิ. (ไทย)  =  สุตตันตปฎก  สังยุตตนิกาย นิทานวรรค (ภาษาไทย) 
๑๗ ส.ข. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค (ภาษาไทย) 
๑๘ ส.สฬา. (ไทย)   = สุตตันตปฎก   สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค (ภาษาไทย) 
๑๙ ส.ม. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค (ภาษาไทย) 
๒๐ องฺ.เอกก. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   อังคุตตรนิกาย  เอกกนิบาต (ภาษาไทย) 
 องฺ.ทุก. (บาลี)    = สุตฺตนฺตปฏก   องฺคุตฺตรนิกาย   ทุกนิปาตปาลิ (ภาษาบาลี) 
 องฺ.ทุก. (ไทย)    = สุตตันตปฎก   อังคุตตรนิกาย   ทุกนิบาต (ภาษาไทย) 
 องฺ.ติก. (บาลี)    = สุตฺตนฺตปฏก   องฺคุตฺตรนิกาย   ติกนิปาตปาล ิ (ภาษาบาลี) 
 องฺ.ติก. (ไทย)    = สุตตันตปฎก   อังคุตตรนิกาย   ติกนิบาต (ภาษาไทย) 
๒๑ องฺ.จตุกฺก. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   อังคุตตรนิกาย   จตุกกนิบาต (ภาษาไทย) 
๒๒ องฺ.ป ฺจก. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   อังคุตตรนิกาย   ปญจกนิบาต (ภาษาไทย) 
 องฺ.ฉกฺก. (ไทย)   = สุตตันตปฎก   อังคุตตรนิกาย   ฉักกนิบาต (ภาษาไทย) 
๒๓ องฺ.สตฺตก. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   อังคุตตรนิกาย   สัตตกนิบาต (ภาษาไทย) 
 องฺ.อก. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   อังคุตตรนิกาย   อัฏฐกนิบาต (ภาษาไทย) 

 องฺ.นวก. (ไทย)   = สุตตันตปฎก   อังคุตตรนิกาย    นวกนิบาต (ภาษาไทย) 
๒๔ องฺ.ทสก. (ไทย)   = สุตตันตปฎก   อังคุตตรนิกาย    ทสกนิบาต (ภาษาไทย) 
 องฺ.เอกาทสก. (ไทย) = สุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย  เอกาทสกนิบาต (ภาษาไทย) 
๒๕ ขุ.ขุ. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   ขุททกนิกาย     ขุททกปาฐะ (ภาษาไทย) 
 ขุ.ธ. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   ขุททกนิกาย     ธรรมบท (ภาษาไทย) 
 ขุ.อุ. (ไทย)  = สุตตันตปฎก   ขุททกนิกาย     อุทาน (ภาษาไทย) 
๒๖ ขุ.เถร. (ไทย) = สุตตันตปฎก   ขุททกนิกาย เถรคาถา (ภาษาไทย) 
๒๙ ขุ.ม. (ไทย)   = สุตตันตปฎก   ขุททกนิกาย มหานิเทส (ภาษาไทย) 



ฏ 

 

๓๐ ขุ.จู. (บาลี)       = สุตฺตนฺตปฏก   ขุทฺทกนิกาย จูฬนิทฺเทสปาลิ (ภาษาบาลี) 
 ขุ.จู. (ไทย) = สุตตันตปฏก   ขุททกนิกาย     จูฬนิเทส (ภาษาไทย) 
๓๑ ขุ.ป. (ไทย)  = สุตตันตปฎก  ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค (ภาษาไทย) 
๓๒ ขุ.อป. (ไทย) = สุตตันตปฎก  ขุททกนิกาย อปทาน (ภาษาไทย) 
๓๓  ขุ.อป. (ไทย) = สุตตันตปฎก  ขุททกนิกาย อปทาน (ภาษาไทย) 

พระอภิธรรมปฎก 

เลม คํายอ ชื่อคัมภีร  ภาษา 

๓๔ อภิ.สงฺ. (ไทย) = อภิธรรมปฎก ธรรมสังคณี (ภาษาไทย) 
๓๕ อภิ.วิ. (ไทย) = อภิธรรมปฎก วิภังค (ภาษาไทย) 
๓๖ อภิ.ธา. (ไทย) = อภิธรรมปฎก ธาตุกถา (ภาษาไทย) 
๓๘ อภิ.ก. (ไทย) = อภิธรรมปฎก กถาวัตถุ (ภาษาไทย) 

ข. คํายอชื่อคัมภีรปกรณวิเสส 

ปกรณวิเสส 

 คํายอ  ชื่อคัมภีร  ภาษา 

 วิสุทฺธิ. (ไทย) = วิสุทธิมรรคปกรณ  (ภาษาไทย) 

ค. คํายอชื่อคัมภีรอรรถกถา 

อรรถกถาพระวินัยปฎก 

 คํายอ  ชื่อคัมภีร  ภาษา 

 วิ.มหา.อ. (ไทย) = วินัยปฎก   สมันตปาสาทิกา มหาวิภังคอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 วิ.ม.อ. (บาลี) = วินยปฏก   สมนฺตปาสาทิกา มหาวคฺคอฏกถา (ภาษาบาล)ี 
 วิ.ม.อ. (ไทย) = วินัยปฎก   สมันตปาสาทิกา มหาวรรคอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 วิ.ป.อ. (ไทย)  = วินัยปฎก   สมันตปาสาทิกา ปริวารวรรคอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 กงฺขา.อ. (ไทย)    = กังขาวิตรณีอรรถกถา  (ภาษาไทย) 

อรรถกถาพระสุตตันตปฎก 

 คํายอ  ชื่อคัมภีร  ภาษา 

 ที.สี.อ. (ไทย)  = ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรคอรรถกถา  (ภาษาไทย) 
 ที.ม.อ. (ไทย)  = ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี มหาวรรคอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ที.ปา.อ. (ไทย) = ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี ปาฏิกวรรคอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ม.มู.อ. (ไทย)  =  มัชฌิมนิกาย  ปปญจสูทนี มูลปณณาสกอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ม.ม.อ. (ไทย)  = มัชฌิมนิกาย  ปปญจสูทนี มัชฌิมปณณาสกอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ม.อุ.อ. (บาลี) = มชฺฌิมนิกาย ปปฺจสูทนี อุปริปณฺณาสกอฏกถาปาลิ  (ภาษาบาลี) 



ฐ 

 

 ม.อุ.อ. (ไทย)  = มัชฌิมนิกาย  ปปญจสูทนี อุปริปณณาสกอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ส.ส.อ. (ไทย)  = สังยุตตนิกาย  สารัตถปกาสินี  สคาถวรรคอรรถกถา  (ภาษาไทย) 
 ส.นิ.อ. (ไทย)  = สังยุตตนิกาย  สารัตถปกาสินี  นิทานวรรคอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ส.ข.อ. (ไทย)  = สังยุตตนิกาย  สารัตถปกาสินี  ขันธวารวรรคอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ส.สฬา.อ. (ไทย)  = สังยุตตนิกาย  สารัตถปกาสินี  สฬายตนวรรคอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ส.ม.อ. (ไทย)  = สังยุตตนิกาย  สารัตถปกาสินี  มหาวรรคอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 องฺ.เอกก.อ. (ไทย)  = อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี  เอกกนิบาตอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 องฺ.ทุก.อ. (ไทย)  = อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี  ทุกนิบาตอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 องฺ.ติก.อ. (ไทย)  = อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี  ติกนิบาตอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 องฺ.จตุกฺก.อ. (ไทย) = อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี  จตุกกนิบาตอรรถกถา  (ภาษาไทย) 
 องฺ.ฉกฺก.อ. (ไทย)  = อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี  ฉักกนิบาตอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 องฺ.ทสก.อ. (ไทย)  = อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี  ทสกนิบาตอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ขุ.ขุ.อ. (ไทย)  = ขุททกนิกาย  ปรมัตถโชติกา  ขุททกปาฐอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ขุ.ธ.อ. (ไทย)  = ขุททกนิกาย  ธรรมบทอรรถกถา  (ภาษาไทย) 
 ขุ.อุ.อ. (ไทย)  = ขุททกนิกาย  ปรมัตถทีปนี  อุทานอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ขุ.อิติ.อ. (ไทย)  = ขุททกนิกาย  ปรมัตถทีปนี  อิติวุตตกอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ขุ.สุ.อ. (ไทย)  = ขุททกนิกาย  ปรมัตถโชติกา  สุตตนิบาตอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ขุ.วิ.อ. (ไทย)  = ขุททกนิกาย  ปรมัตถทีปนี  วิมานวัตถุอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ขุ.เถร.อ. (ไทย)  = ขุททกนิกาย  ปรมัตถทีปนี  เถรคาถาอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ขุ.ชา.ทุก.อ. (ไทย) = ขุททกนิกาย  ทุกนิบาตชาดกอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ขุ.จู.อ. (ไทย)  = ขุททกนิกาย  สัทธัมมปชโชติกา  จูฬนิเทสอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 ขุ.ป.อ. (ไทย)  = ขุททกนิกาย  สัทธรรมปกาสินี  ปฏิสัมภิทามรรคอรรถกถา (ภาษาไทย) 

อรรถกถาพระอภิธรรมปฎก 

 คํายอ  ชื่อคัมภีร   ภาษา 

 อภิ.สงฺ.อ. (ไทย)  = อภิธรรมปฎก  ธัมมสังคณี  อัฏฐสาลินีอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 อภิ.วิ.อ. (ไทย)  = อภิธรรมปฎก  วิภังค  สัมโมหวิโนทนีอรรถกถา (ภาษาไทย) 
 อภิ.ป ฺจ.อ. (ไทย) = อภิธรรมปฎก  ปญจปกรณอรรถกถา (ภาษาไทย) 

ง. คํายอชื่อคัมภีรอรรถกถาปกรณวิเสส 

อรรถกถาปกรณวิเสส 

 คํายอ  ชื่อคัมภีร   ภาษา 

 มิลินฺท.อ. (ไทย)  = มิลินทปญหปกรณอรรถกถา  (ภาษาไทย) 
วิสุทฺธิ.อ. (ไทย)  = วิสุทธิมรรคปกรณอรรถกถา  (ภาษาไทย) 

 
 



  

 

บทท่ี ๑ 
 

บทนํา 
 

๑.๑ ความเปนมาและความสําคัญของปญหา 

ภายหลังการตรัสรูเปนพระสมัมาสัมพุทธเจาแลว พระองคทรงออกไปประกาศพระศาสนา 
โดยเริ่มจากการแสดงธรรมโปรดปญจวัคคีย๑ ยสกุลบุตรและสหาย๒ จนบรรลุเปนพระอรหันตทั้งหมด 
จํานวน ๖๐ รูป หลังจากออกพรรษาแลว พระองคไดรับสั่งกับเหลาพระสาวกวา 

... ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชนสุขแกชนจํานวนมาก เพื่ออนุเคราะห
ชาวโลก เพื่อประโยชนเกื้อกูล และความสุขแกทวยเทพ และมนุษย อยาไปโดยทางเดียวกันสอง
รูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องตน มีความงามในทามกลาง และมีความงามในที่สุด จง
ประกาศพรหมจรรยพรอมทั้งอรรถ และพยัญชนะบริสุทธ์ิบริบูรณครบถวน สัตวทั้งหลายที่มีธุลี
ในตานอยมีอยู ยอมเสื่อมเพราะไมไดฟงธรรม จักมีผูรูธรรม ภิกษุทั้งหลาย แมเราก็จักไปยังตําบล
อุรุเวลาเสนานิคมเพื่อแสดงธรรม๓ 

หลังจากสงพระสาวกออกไปประกาศพระศาสนาแลว ปรากฏวา มีผูสนใจเขามาบวชเปน
ภิกษุจํานวนมาก เมื่อผูเขามาบวชเปนภิกษุในคณะสงฆมีจํานวนเพิ่มมากข้ึนเรื่อย ๆ ไดเกิดปญหา
ตามมาหลายประการ เชน ภิกษุประพฤติตนไมสมควรแกสมณสารูป๔ เปนตน เมื่อพระผูมีพระภาค
ทรงทราบจึงรับสั่งใหประชุมสงฆ แลวไตสวนภิกษุผูกระทําผิด พรอมทั้งช้ีโทษ และบัญญัติสิกขาบท 
เรียกวา พระวินัย พรอมกําหนดโทษแกภิกษุผูลวงละเมดิ ซึ่งเรียกวา อาบัติ โดยปรับโทษหนักบาง เบา
บาง ตามสมควรแกความผิดน้ัน ๆ สวนคําสอนที่เปนลักษณะของพระธรรมเทศนา ซึ่งไมไดจัดเขาใน
หมวดพระวินัย เรียกวา พระธรรม ซึ่งพระองคทรงเรียกคําสั่งสอนทั้งหมดน้ีวา “พระธรรมวินัย” และ
ชวงเวลาที่พระผูมีพระภาคจวนจะดับขันธปรินิพพานไดรับสั่งกับพระอานนทวา 

อานนทบางทีพวกเธออาจจะคิดวา ‘ปาพจนมีพระศาสดาลวงลับไปแลว พวกเราไมมีพระ
ศาสดา’ ขอน้ีพวกเธอไมพึงเห็นอยางน้ัน ธรรมและวินัยที่เราแสดงแลวบัญญัติแลวแกเธอทั้งหลาย 
หลังจากเราลวงลับไป ก็จะเปนศาสดาของเธอทั้งหลาย๕ 

                                            

๑ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๓-๒๔/๒๐-๓๑. 
๒ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๖-๓๑/๓๒-๔๐. 
๓ วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐. 
๔

 วิ.มหา. (ไทย) ๑/๓๖-๓๙/๒๔-๒๙. 
๕ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๑๖/๑๖๔. 



๒ 

 

หลังจากพุทธปรินิพพาน ๓ เดือน ไดมีการทําสังคายนาครั้งที่ ๑๖ เพื่อปองกันอธรรมจะ
รุงเรือง ธรรมจะถูกคัดคาน สิ่งมิใชวินัยจะรุงเรือง วินัยจะถูกคัดคาน ฯลฯ โดยปรารภเรื่องของภิกษุ
สุภัททะผูบวชเมื่อยามแกไดกลาวจวงจาบพระศาสดา จากน้ัน เมื่อระยะเวลาผานไป ๑๐๐ ป พวก
ภิกษุชาววัชชีบุตรไดประพฤติตนใหวิปริตและยํ่ายีพระธรรมวินัยใหคลาดเคลื่อนโดยแสดงวัตถุ ๑๐ 
ประการ จนเปนเหตุใหเกิดการสังคายนาครั้งที่ ๒๗ ภายหลังไดเกิดการแตกแยกออกเปนนิกายตาง ๆ 
ถึง ๑๘ นิกาย เพราะเหตุวา ภิกษุเหลาน้ันไดปรับเปลี่ยนแกไขพระธรรมวินัยใหคลาดเคลื่อนไปจาก
เดิม ตอมาในรัชสมัยพระเจาอโศกมหาราช ไดมีเดียรถียเขามาบวชเปนภิกษุแลวแสดงทิฏฐิตามแบบ
ลัทธิของตน และทัศนะแปลกปลอมของภิกษุตางนิกายอีก ๑๗ นิกาย จนทําใหพระธรรมวินัยมัวหมอง 
เปนเหตุใหตองทําการสังคายนาครั้งที่ ๓๘ หลังการสังคายนาไดมีการจัดสงพระสมณทูตไปเผยแผ
พระพุทธศาสนายังดินแดนตาง ๆ ทั้งในและนอกชมพูทวีปทั้งหมด ๙ สาย 

ในปจจุบันเปนที่ทราบกันดีวา พระธรรมวินัยน้ันไดถูกจัดรวบรวมเปนคัมภีร เรียกวา 
พระไตรปฎก ซึ่งเปนตัวแทนพระศาสดา โดยพระสาวกทั้งหลายไดทรงจําสืบตอกันมาดวยวิธีมุขปาฐะ 
คือ ทรงจําดวยใจทองกันดวยปากเปลาสั่งสอนสืบทอดกันมา โดยคัมภีรพระไตรปฎกไดมีการทรงจํา
และสืบทอดกันมาหลายยุคหลายสมัย คือ จากชมพูทวีปสูศรีลังกา จากศรีลังกาสูพมา ไทย ลาว 
กัมพูชา และนานาประเทศ ในปจจุบันพระพุทธศาสนาทีเ่คยมีอยูในอินเดียไดสูญสิน้ไปหมดแลว ต้ังแต
เมื่อชวงประมาณ ป พ.ศ. ๑๗๐๐ กวา สาเหตุหน่ึงที่ทําพระพุทธศาสนาใหเสื่อมสูญไปจากดินแดน
ชมพูทวีปน้ัน ก็เน่ืองดวยพระสงฆประพฤติตนใหวิปริตผิดไปจากพระธรรมวินัย ทั้งยังแกไขคําสอนจน
เกิดสัทธรรมปฏิรูป เชน ลัทธิพุทธตันตระ๙ เปนตน จนนําไปสูการสูญสิ้นของพระพุทธศาสนาซึ่งเปน
ยุคสุดทายของประวัติศาสตรพระพุทธศาสนาในอินเดีย  

สําหรับสถานการณพระพุทธศาสนาในประเทศไทยยุคปจจุบัน พบวา มีพระสงฆที่เผยแผ
คําสอนที่วิปริตคลาดเคลื่อนไปจากพระธรรมวินัยหลายกรณี เชน กรณีสมณะโพธ์ิรักษ (สันติอโศก) 
กรณีวัดพระธรรมกาย เปนตน ถึงกระน้ันก็ยังมีพระภิกษุบางรูปที่เผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอหลัก
พระธรรมวินัยด้ังเดิม เชน กรณีพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ไดทําการเผยแผหลักคําสอนที่ช่ือวา พุทธวจนะ 
โดยเช่ือวาคําสอนเฉพาะสวนที่ตนคัดลอกมาจากพระไตรปฎกเปนคําสั่งสอนของพระพุทธเจาทั้งหมด 
และไมเช่ือถือคําสอนสวนอื่น ๆ ที่ปรากฏในพระไตรปฎก ซึ่งทัศนะและหลักคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล ที่ไดกลาวมาแลวสรางความเคลือบแคลงสงสัยใหกับสังคมชาวพุทธหลายประการ เชน  
 

                                            

๖ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๓๙-๔๔๓/๓๗๘-๓๘๓. 
๗ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๔๙-๔๕๘/๔๐๐-๔๑๙. 
๘ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๖๘-๘๐. 
๙ ดูรายละเอียดใน พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต), พระพุทธศาสนาในอาเซีย, (กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพธรรมสภา, ๒๕๔๐), หนา ๓๔๙-๓๕๑. 



๓ 

 

๑. พุทธวจนะมาจากเสาหินอโศก๑๐ ๒. ภิกษุตองสวดปาติโมกข ๑๕๐ ขอถวน๑๑ ๓. สกิเทว แปลวา 
เทวดาคราวเดียว๑๒ ๔. เรียนนักธรรม เรียนเปรียญธรรม ไมใชพุทธวจนะ๑๓ ๕. ตัดคัมภีรอรรถกถา
ออกเพราะไมใชพุทธวจนะ๑๔ ๖. ถาไมมีคําข้ึนตนวา ดูกอนภิกษุทั้งหลาย เปนตน ไมใชพุทธวจนะ๑๕ 
๗. พระโสดาบันด่ืมสุราได๑๖ ๘. พุทฺธวจนปฎกจะมาแทนที่คัมภีรพระไตรปฎกทั่วโลก๑๗ ๙. พยากรณ
มรรคผลนิพพานผูเสียชีวิต๑๘ ๑๐. หามไมใหฟงคําพระสาวกตองฟงเฉพาะคําพระพุทธเจาเทาน้ัน๑๙ 
เปนตน ซึ่งประเด็นเหลาน้ีถือเปนการเผยแผคําสอนข้ันสุมเสี่ยงตอการทําใหพระธรรมวินัยอันเปนหลัก
คําสอนเดิมของพระพุทธศาสนาที่มีมาแตสมัยพุทธกาลวิปริตคลาดเคลื่อนไปจากเดิม๒๐ 

ดวยเหตุที่พระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ไดเผยแผคําสอนที่มีความสุมเสี่ยงตอการทําพระธรรม
วินัยใหคลาดเคลื่อน ซึ่งสงผลกระทบโดยตรงตอพระพุทธศาสนาและยังมผีลตอความศรัทธา รวมทั้งวิถี
ธรรมเนียมการปฏิบัติในสังคมชาวพุทธ ดังน้ัน ผูวิจัยจึงสนใจและตองการศึกษาคนควาวิจัยในประเด็น 
ศึกษาวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระสงฆไทยที่มผีลกระทบตอพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณี
พระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ดวยหวังวาผลงานการวิจัยช้ินน้ีที่ไดดําเนินการเสรจ็สิน้แลวจะเปนประโยชนตอ

                                            

๑๐ บาน บุหลัน BN : ๖๙๘, ที่มาของหนังสือพุทฺธวจน-ปฎก, [ออนไลน], แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=MoBa5Q0UbZ0 [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๑๑ Thai PBS News, เจาอาวาสวัดนาป าพง ช้ีแจงกรณี ลดศีลเหลือ ๑๕๐ ขอ , [ออนไลน ], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=F_uw7bhs40E [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๑๒ รัตนะ๕ พุทธวจน, สกทาคามี เกิดเปนเทวดาคราวเดียว, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=IhR5IP-qKrw [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๑๓ ariya yano, โดน!!!!!! พระเรียน นักธรรม-บาลี ปริญญา วิจารณกถาพระคึกฤทธิ์, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PDAXItCQD5o [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๑๔ จักขุมา ผัสสะ, พุทธวจน คืออะไร ทําไมตองพุทธวจน , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=lEzttpH6N3E [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๑๕ Buddhawajana F, พุทธวจน faq การสืบคนคําพระพุทธเจาในพระไตรปฎกและโปรแกรม , 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=lyV3wHAGap8 [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๑๖ Nanaly Chana, โซดาบัน จิบเหลา, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/wat 
ch?v=RbkjuL6gJIk [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๑๗ Jaima Mama, คึกพุทธวจนปฎก, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch 
?v=zpP-r50n97E [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๑๘ Rattanan Rodthong, ศพที่ไดฟงพุทธวจนกอนตายจะมีสีขม้ินและไมเหม็นและเนาเปอยเปน
ลักษณะกายภาพของศพที่ละสังโยชน ๕ ได, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=r 
z7L3HF7oII [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๑๙ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-เหตุผลวาทําไมตองฟงแตคําตถาคตเทานั้น , 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=e3scM8flbKQ [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๒๐ เทียบดูใน พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), กรณีธรรมกาย, พิมพครั้งที่ ๒๗, (กรุงเทพมหานคร: 
สํานักพิมพผลิธัมม, ๒๕๕๖), หนา ๕. 



๔ 

 

การดํารงรักษาไวซึ่งพระสัทธรรมคําสั่งสอนของพระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจา และเพื่อเปน
ประโยชนตอการศึกษาเรียนรูของพุทธศาสนิกชนและบุคคลผูสนใจ 

๑.๒ วัตถุประสงคของการวิจัย 

๑.๒.๑ เพื่อศึกษาการเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก 
๑.๒.๒ เพื่อศึกษาการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรม

วินัย 
๑.๒.๓ เพื่อวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระ

ธรรมวินัย 

๑.๓ ปญหาที่ตองการทราบ 

๑.๓.๑ การเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎกเปนอยางไร 
๑.๓.๒ การเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัยเปน

อยางไร   
๑.๓.๓ ผลวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระ

ธรรมวินัยเปนอยางไร 

๑.๔ ขอบเขตการวิจัย 

การศึกษาวิจัยเรื่องศึกษาวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระสงฆไทยที่มีผลกระทบตอ
พระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เปนการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative 
Research) โดยทําการศึกษาคนควาขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถา รวมทั้งคัมภีร
อื่น ๆ ตํารา หนังสือ งานวิทยานิพนธและงานวิจัยตาง ๆ ตลอดจนถึงขอมูลจากสื่อทางอินเทอรเน็ตที่
เกี่ยวของกับงานวิจัยเปนตน 

๑.๔.๑ ขอบเขตดานเน้ือหา 

ขอบเขตดานเน้ือหา ผูวิจัยมุงศึกษาตามกรอบวัตถุของประสงคของการวิจัย ไดแก 

๑) เพื่อศึกษาการเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก 
๒) เพื่อศึกษาการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรม

วินัย 
๓) เพื่อวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรม

วินัย 

๑.๔.๒ ขอบเขตดานเอกสาร 

ผู วิจัยศึกษาคนควาขอมูลเอกสารเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยศึกษา
รวบรวมเอกสาร ดังตอไปน้ี 

๑) เอกสารช้ันปฐมภูมิ (Primary Sources) ไดแก คัมภีรพระไตรปฎกภาษาบาลี คัมภีร
พระไตรปฎกแปลภาษาไทย ปกรณวิเสสภาษาไทย วิสุทธิมรรคปกรณ คัมภีรอรรถกถาพระไตรปฎก



๕ 

 

ภาษาบาลี คัมภีรอรรถกถาพระไตรปฎกแปลภาษาไทย คัมภีรอรรถกถามิลินทปญหาภาษาไทย คัมภีร
อรรถกถาวิสุทธิมรรคแปลภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

๒) เอกสารช้ันทุติยภูมิ (Secondary Sources) ไดแก ตํารา หนังสือ วิทยานิพนธและ
งานวิจัยตาง ๆ ตลอดจนถึงขอมูลจากสื่อทางอินเทอรเน็ตที่เกี่ยวของกับงานวิจัยเปนตน 

๑.๕ นิยามศัพทเฉพาะที่ใชในการวิจัย 

การตีความพระธรรมวินัยคลาดเคลื่อน หมายถึง การตีความหมายเน้ือความคําสอนให
คลาดเคลื่อนไปจากพระธรรมวินัย 

การเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอพระธรรมวินัย หมายถึง การเผยแผคําสอนซึ่งเปน
ทัศนะความเห็นอัตโนมัติของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบถึงข้ันหักลางคําสอนเดิมทาง
พระพุทธศาสนาที่ปรากฏในคัมภีรพระไตรปฎกเถรวาท 

พระไตรปฎก หมายถึง ประมวลแหงคัมภีรที่รวบรวมพระธรรมวินัย ๓ หมวด กลาวคือ 
วินัยปฎก สุตตันตปฎก และอภิธรรมปฎก ซึ่งถือวาเปนคัมภีรทางศาสนาของชาวพุทธที่เช่ือถือวาไดรับ
การสืบทอดมาจากสมัยพุทธกาล 

ทิฏฐิวิบัติ หมายถึง ความผิดพลาดแหงความคิดเห็น, ความเห็นคลาดเคลื่อนผิดธรรมวินัย 
ทําใหประพฤติตนนอกแบบแผน ทําความผิดอยูเสมอ 

พระธรรมวินัย หมายถึง คําสั่งสอนทั้งหมดของพระพุทธศาสนาทั้งที่เปนคําสอนของ
พระพุทธเจาและคําอธิบายของพระสาวกทั้งหมดที่ปรากฏในคัมภีรพระไตรปฎกเถรวาท 

มุขปาฐะ หมายถึง การสวด สาธยาย บอกกลาว เลาเรียน สืบทอดกันมาดวยปากตอปาก
โดยตรง ไมใชตัวหนังสือ  

สังคายนา หมายถึง การสวดพรอมกันเปนกิริยาแหงการมารวมกันซักซอมสอบทานใหลง
กันแลวสวดพรอมกัน คือ ตกลงยอมรับไวดวยกันเปนอันหน่ึงอันเดียว 

อรรถกถา หมายถึง คําอธิบาย อัตถะ คือ ความหมายของพระบาลี ไดแก พระพุทธพจน 
รวมทั้งขอความและเรื่องราวเกี่ยวของแวดลอมที่รักษาสืบทอดมาในพระไตรปฎก, คัมภีรอธิบายความ
ในพระไตรปฎก 

๑.๖ ทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวของ 

ในการทบทวนเอกสารและรายงานการวิจัยที่ เกี่ยวของกับประเด็นน้ี เรื่อง “ศึกษา
วิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระสงฆไทยที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระ
คึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล” มีเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวของเพื่อประกอบการศึกษาวิจัยดังตอไปน้ี 

๑.๖.๑ เอกสารท่ีเก่ียวของ 

คณะศิษยงานธรรม วัดนาปาพง ไดกลาววา ... ผูที่ตองการศึกษาในแกนคําสอนแทจริง
ของพุทธศาสนาที่ออกจากพระโอษฐของพระองคเอง เพื่อบรรเทาความบิดเบือน เพิ่มเติม หรือตัด



๖ 

 

ทอนในคําสอนของพระองค ดังที่ไดตรัสหามไวมิใหบัญญัติเพิ่ม หรือเพิกถอนในสิ่งที่พระองคบัญญัติไว 
และสนับสนุนยกชูประเด็นพุทธประสงคที่ตองการใหสนใจศึกษาเฉพาะคําตรัสของพระองคเอง โดย
เวนความสนใจในคําที่คนแตงข้ึนใหม แมจะมีความไพเราะ สละสลวย หรือเปนคํากลาวของสาวกก็
ตาม ซึ่งจะถูกจัดเปนบริษัทที่เลิศที่สุด และยังเปนเหตุใหสามารถเปดธรรมที่ถูกปดไว ไดบรรเทาความ
สงสัยในธรรมหลายประการที่เคยสงสัยเสียได อันเกิดจากความแตกตางกันในความเห็นคําพูดของ
ระดับสาวก ต้ังแตหลังพุทธกาลถึงปจจุบัน ซึ่งมีความเห็นและคําพูดในธรรมะอันเปนมรรควิธีและ
ปฏิปทาที่ผิดแผกแตกตางไปจากที่พระองคเคยบอกสอนเอาไว กลายเปนสิ่งปนเปอนแปลกปลอมที่
แฝงมาโดยเพิ่มข้ึนหรือถูกตัดทอนไปทีละเล็กละนอยจากของเดิม ...๒๑ 

พระคันธสาราภิวงศ ไดกลาววา แมพระบรมศาสดาจะเสด็จดับขันธปรินิพพานแลว พระ
ธรรมวินัยซึ่งเปนคําสั่งสอนของพระองคยังดํารงอยูจนถึงปจจุบันน้ี จึงกลาวไดวาพระองคยังดํารงพระ
ชนม ชีพอยู เพื่อโปรดเวไนยชนผูประพฤติตามคําสอน ทั้ งคัมภีรอรรถกถาและฎีกาที่อธิบาย
พระไตรปฎก ซึ่งบุรพาจารยรจนาไวเพื่อใหอนุชนรุนหลังเขาใจความหมายอยางถูกตอง ก็มีอยู
ครบถวนนับวาเปนโชคดีของชาวพุทธที่มีคัมภีรทางศาสนาบริบูรณโดยเหตุที่พระไตรปฎก อรรถกถา
และฎีกา จารึกดวยภาษาบาลี คนในยุคน้ีจึงไมอาจเขาใจความหมายได แมวาในปจจุบันจะมีคัมภีร
แปลพระไตรปฎกและอรรถกถาแลว แตก็เปนการแปลตามศัพทเทาน้ัน ไมมีคําอธิบายเกี่ยวกับหลัก
ภาษาและหลักธรรม ทําใหผูที่ไมมีความรูภาษาบาลีและพระอภิธรรมไมอาจเขาใจเน้ือหาไดอยางถอง
แท สวนคัมภีรฎีกาแทบจะไมมีแปลเปนภาษาไทย ดวยเหตุน้ีถาคัมภีรสําคัญทางพระพุทธศาสนาไดรับ
การแปลดวยภาษาที่ไพเราะสละสลวย มีคําอธิบายตามหลักภาษาและหลักธรรมอยางละเอียด โดย
อาศัยคําอธิบายจากอรรถกถาและฎีกาก็จะเปนประโยชนแกพระพุทธศาสนาเปนอยางย่ิง๒๒ 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช) ไดกลาววา พระพุทธพจนซึ่งเปนสตัถุศาสน คือ พระ
ธรรมคําสอนของพระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจาถือวาเปนหัวใจหลักของพระพุทธศาสนา    
โบราณกบัณฑิตผูเปนอาจารยทั้งหลาย เชน พระอรรถกถาจารย พระฎีกาจารย เปนตน ไดพยายาม
กําหนดจดจําและรักษาความถูกตองสมบูรณไวตลอดมา ในขณะเดียวกันก็พยายามศึกษาเลาเรียน 
เผยแผถายทอดสูปจฉิมชนคนรุนหลังมาตามลําดับ แมตอมาภาษาพระพุทธพจนจะเปนที่เขาใจไดยาก
ข้ึนตามกาลเวลา มีภาษาสมัยใหมเกิดข้ึนเรื่อย ๆ ตามวิวัฒนาการของโลกในแตละยุคสมัย ทานก็ได
พยายามวิเคราะหตีความพระพุทธพจนดวย ภาษารวมสมัยแนะนําสั่งสอนกันเรื่อยมา คนรุนหลังจึง
เรียนรูพระพุทธพจนไดเขาใจและเขาถึงกัน ทานอาจารยเหลาน้ันไดถายทอดความรูพระพุทธพจนดวย

                                            

๒๑ มูลนิธิพุทธโฆษณ, พุทธวจน ๑ ขุมทรัพยจากพระโอษฐ, พิมพครั้งที่ ๒, (มูลนิธิพุทธโฆษณ: มปท., 
๒๕๕๓), คําปรารภ. 

๒๒ พระคันธสาราภิวงศ, สารัตถทีปนีจุฬวรรควรรณา-ปริวารวรรควรรณนา, (กรุงเทพมหานคร: หาง
หุนสวนจํากัด ประยูรสาสนไทย การพิมพ, ๒๕๕๓), ความเปนมา. 



๗ 

 

การสั่งสอนและจารึกเปนลายลักษณอักษรไวเปนมรดกที่ล้ําคา ไดศึกษาเลาเรียนกันมาตราบเทาทุก
วันน้ี ถือไดวาเปนตนแบบใหดําเนินตามใหอยางดีย่ิง๒๓ 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) ไดกลาววา การทําพระธรรมวินัยใหวิปริตซึ่ง
รายแรงย่ิงกวาการประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย ๑. ประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย หรือทําตัว
วิปริตจากพระธรรมวินัย หมายความวา พระพุทธเจาทรงสั่งสอนไวอยางไรก็ไมประพฤติปฏิบัติตามน้ัน
ละเมิดพุทธบัญญัติ แตยังรูตัว หรือยอมรับวาการทําอยางน้ันเปนความผิด ๒. ทําพระธรรมวินัยให
วิปริต หมายความวา พระพุทธเจาสั่งสอนไวอยางหน่ึงกลับบอกวาพระพุทธเจาสั่งสอนไวอีกอยางหน่ึง
สิ่งที่พระพุทธเจาสอนไวกลับบอกวาพระพุทธเจาไมไดสอน สิ่งที่พระพุทธเจาไมไดสอนกลับบอกวา
พระพุทธเจาสอน สิ่งที่พระพุทธเจาสอนวาช่ัวรายผิดกลบัสอนวาดีงามถูกตอง สิ่งที่พระพทุธเจาสอนวา
ดีงามถูกตองกลับสอนวาช่ัวรายผิด เปนตน ปฏิเสธลบลาง หรือบิดเบือนคําสั่งสอนของพระพุทธเจา
ยกตัวอยางดานพระวินัย เชน วินัยบัญญัติไมใหภิกษุด่ืมสุราไมใหเสพเมถุนแตภิกษุน้ันด่ืมสุรา หรือเสพ
เมถุน เรียกวา ประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย ก็ตองแกไขโดยดําเนินการลงโทษไปเปนสวนเฉพาะ
บุคคล แตถามีพระภิกษุยึดถือประกาศข้ึนมา หรือเผยแพรวาการด่ืมสุราก็ดีการเสพเมถุนก็ดี ไมผิด
วินัยพระพุทธเจาไมไดหามไว ก็เปนปญหาถึงข้ันทําพระธรรมวินัยใหวิปริตซึ่งเปนเรื่องใหญถึงกับทําให
เกิดมีการสังคายนา๒๔ 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) ไดกลาววา ปญหาดานธรรมวินัยเกี่ยวกับสันติอโศก 
เมื่อพิจารณาตามหลักที่กลาวมาแลว จะเห็นวา โดยพื้นฐานเปนปญหาระดับทิฏฐิ แมมองทั่ว ๆ ไป จะ
เห็นเดนในดานศีล แตแทจริงก็เปนทิฏฐิเกี่ยวกับศีล ถาพูดใหเห็นงาย ๆ ก็เปนการพิจารณาเกี่ยวกับ
ปญหาการยึดถือผิดในขอปฏิบัติที่ ถูก หรือการนําเอาสิ่งที่ ถูกตองดีงามมาถือปฏิบัติอยางผิด ๆ 
ตลอดจนการถือปฏิบัติเอาจริงเอาจัง โดยมีความคิดความเขาใจสับสน ไมเปนระบบไมมีระเบียบ 
ตัวอยางในคัมภีร คือ การถือศีลและวัตรเครงครัด แตถือดวยทิฏฐิคือความเห็นความเขาใจปกลงไปวา 
จะบริสุทธ์ิหลุดพนไดเพียงดวยศีลและวัตร ดังน้ีเปนตน 

ปญหาเกี่ยวกับพระธรรมวินัยเปนเรื่องใหญ ดังไดกลาวแลว ถาจะพูดเรื่องน้ีกันจรงิจงั ก็จะ
กินเวลามาก การมามัวพูดเกี่ยวกับเรื่องดานลบ คือการแกปญหา เปนเรื่องเสียเวลามาก และหมายถึง
การตองยอมสละงานอื่น ๆ ดวย จึงจะพูดเพียงเทาที่จําเปนตามขนาดที่กระทบตอประโยชนสุขของ
สวนรวม สําหรับกรณีสันติอโศก ปญหาดานกฎหมายและการเมือง ก็นาจะเพียงพออยูแลว จึงจะพูด
ถึงปญหาดานธรรมวินัยเฉพาะบางเรื่องที่เดน ๆ (เทาที่พบโดยมากจะติเตียนตอบโตกันแตในเรื่อง
ปลีกยอย หรือแงจุกจิกของเรื่อง) ๑. สิ่งหน่ึงที่ปรากฏตามหลักฐานวา พระโพธิรักษทําบอย หรือ
อาจจะเรียกวาปฏิบัติเปนอาจิณ อยางนอยในชวงระยะเวลาหน่ึง คือ การอวดอุตริมนุสธรรม (การอวด

                                            

๒๓ พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช), การเรียนรูพระพุทธพจน, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพเล่ียง
เชียง, ๒๕๕๕), หนา ๕. 

๒๔ พระพรหมคุณาภรณ  (ป.อ. ปยุตฺโต), กรณีธรรมกาย , พิมพครั้งที่  ๒๗, (กรุงเทพมหานคร: 
สํานักพิมพผลิธัมม, ๒๕๕๖), หนา ๕. 



๘ 

 

คุณวิเศษ เชนวา ไดฌาน ไดอภิญญา ไดบรรลุมรรคผล เปนพระอริยะ เปนพระโสดาบัน ฯลฯ เปน
พระอรหันต) พระโพธิรักษประกาศตนวา บรรลุโสดาบัน สกทาคามีบาง (เชน ตอบคําถามของพระ
ศรีวราภรณ เจาคณะจังหวัดนครราชสีมา ณ ที่วาการอําเภอเมืองนครราชสีมา) วาเปนพระอริยะบาง 
(จากแถบบันทึกเสียงรายการ “ช่ัวอยางชางชี ดีอยางชางสงฆ” ...) ๒. พฤติกรรมอีกอยางหน่ึง ที่พระ
โพธิรักษปฏิบัติอยูเสมอ คือ การแปลความหมายศัพทบาลีหรือถอยคําทางธรรมเอาเอง ซึ่งไมเปนไป
ตามหลัก ดังเชนคําวาอนุปสัมบันเปนตน ที่กลาวถึงในขอกอน และอางวาตนรูดวยญาณ ...๒๕ 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) ไดกลาววา ทางวัดหนองปาพงน้ัน พระสงฆทาน
สืบคนตรวจสอบหลักฐานคําแปลจํานวนสิกขาบทที่ถูกตองไดไวแลว และทานก็ไดมีมติตอพระคึกฤทธ์ิ
เสร็จไปแลว กอนที่ทานไดพบกับอาตมา การที่พระสงฆวัดหนองปาพงพบปะไถถามกับอาตมา หรือ
กับทานผูอื่นใดก็ตาม หลังจากน้ันก็คือ เปนการทํากระบวนการตรวจสอบใหรอบคอบเปนที่มั่นใจ มิใช
เปนการที่ทานจะตองไปเช่ือไปทําตาม หรือไปเปลี่ยนตามอาตมาหรือตามผูใด ๆ ที่ทานพบปะไถถาม 
ซึ่งอยูขางนอก แตอยางใด เรื่องน้ีชัดอยูแลว เปนการดีที่ไดรูคําพูดพระคึกฤทธ์ิในคลิปน้ี มิใชเพียงชวย
ใหไดรูขาวคราวความเปนไป แตที่สําคัญอยูที่ทําใหทราบวา พระคึกฤทธ์ิยังคงเขาใจเรื่องคลุมเครือ
ไขวเขวอยูเปนโอกาสที่จะไดทบทวนความเขาใจและบอกเลาใหรูเขาใจเรื่องราวชัดเจนแจมแจง 
โดยเฉพาะในเรื่องความเปลี่ยนแปลงตาง ๆ ก็จะไดทราบวาความเปลี่ยนแปลงที่มีแตดี ๆ ชัดเจน 
เปนไปพรอมดวยเหตุผล ทั้งน้ีมิใชเพียงทบทวนความเขาใจแกพระคึกฤทธ์ิ แตที่ดีแทแนจริง คือ เปน
ความรูพระธรรมวินัย เขาใจหลักพระพุทธศาสนาที่จะเปนประโยชนแกประชาชน ขอน้ีคือจุดหมาย๒๖ 

พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต ไดกลาววา ประเด็นมิใชพูดตามพุทธวจนะ หรอืไมพูดตาม
พุทธวจนะ แตประเด็นอยูที่วาเขาใจพุทธวจนะถูกตองตรงตามพุทธวจนะตามพุทธประสงค หรือไม
โดยเฉพาะพุทธวจนะที่อยูในรูปคาถากรอบกะทัดรัดเพียงไมกี่บาทถอยคํานอยแตอมความไวมากย่ิง
ลึกซึ้งย่ิงนักทานอาจจะบอกตนวา “ฉันอานแลวเขาใจ” แตความจริงเขาใจไมถูกตองรูทั่วถึงลกึซึ้งอะไร
เลยอรรถกถาไมไดบอกใหทานเช่ือตามอรรถกถา แตอรรถกถากําลังอธิบายใหทานเขาใจมากย่ิงข้ึน
ถูกตองมากย่ิงข้ึนตางหาก แมอรรถกถาจะอธิบายพุทธวจนะ แตอรรถกถาก็ไมไดบิดเบือนพุทธวจนะ
ใหผิดพลาดคลาดเคลื่อนเลยแมแตนอยยังคงรักษาไวเหมือนเดิม ย่ิงไปกวาน้ันทานควรขอบคุณ   
อรรถกถาที่มาทําหนาที่เปนประดุจประทีปสองอรรถะแหงพุทธวจนะใหคุณไดเห็นชัดแจมแจงถูกตอง
ไมผิดพลาดคลาดเคลื่อน๒๗ 

 

                                            

๒๕ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโฺต), กรณีสันติอโศก, พิมพครั้งที ่๖, (มปท., ๒๕๓๑), หนา ๔๑-๔๘. 
๒๖ พระพรหมคุณาภรณ  (ป .อ. ปยุตฺ โต ), รูจักพระไตรปฎก ให ชัด ใหตรง , พิมพครั้งที่  ๒ , 

(กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม, ๒๕๕๘), หนา ๘. 
๒๗ พระมหา ดร.สมลักษณ คนฺธสาโร, พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต, บทความเพื่อพุทธวจนะ ศีล

สิกขาบท ๑๕๐ - ๒๒๗ พุทธวจนะ : รูจํา รูจริง รูแจง, (กรุงเทพมหานคร: หางหุนสวนจํากัดประยูรสาสนไทยการ
พิมพ, ๒๕๕๗), หนา ๔๒-๔๓. 



๙ 

 

๑.๖.๒ งานวิจัยท่ีเก่ียวของ 

ปรุตม บุญศรีตัน ไดศึกษาวิเคราะห เรื่อง “รูปแบบการตีความคัมภีรในพระพุทธศาสนา
เถรวาท” ไดกลาววา “ตามนัยแหงการตีความในปาสาทิกสตูรและกาลามสูตร จะแสดงใหเห็นถึงวงจร
แหงการตีความในพระพุทธศาสนาที่มีความเช่ือมโยงกนัอยูระหวางผูอาน คัมภีร และเจตนารมณของผู
สื่อ ทั้งสามน้ันจะเปนตัวแปรในการตรวจสอบกันและกันภายใตบริบทตาง ๆ หากเริ่มตนที่ผูอานเปนผู
ตีความคัมภีร การตีความน้ีจะผิดหรือถูกประการใด ในปาสาทิกสูตร ใหตรวจสอบกับสูตรและวินัย 
ผูอาน ผูฟงตองตรวจสอบเอง และหลักกาลามสูตรเสนอใหผูอานเปนคนวินิจฉัยเอง และการวินิจฉัย
ของผูอานน้ัน ตองไดรับการยอมรับจากผูรูหรือวิญูชน และวิญูชนในความหมายหน่ึง คือ พระ
สัมมาสัมพุทธเจา โดยนัยน้ี คําตัดสินของพระสัมมาสัมพุทธเจาถือวาเปนที่สุดของการตรวจสอบ 
นอกจากน้ี พระสัมมาสัมพุทธเจาในฐานะเปนวิญูชนดังกลาว เมื่อทรงวินิจฉัยเรื่องใดเรื่องหน่ึง ทรง
ถือเอาธรรมเปนใหญและทรงเคารพธรรม ฉะน้ัน เมื่อพระสัมมาสัมพุทธเจาปรินิพพาน จึงไมมีคํา
วินิจฉัยจากพระองคโดยตรง สิ่งที่พึ่งพาไดคือ หลักการหรือธรรมที่พระองคทรงแสดงไว คือ ตอง
ตรวจสอบกับคัมภีร ตรงน้ีไดเวียนกลับมา ณ จุดเริ่มตนคือ คัมภีร เพราะในฐานะที่คัมภีรเปนแหลงที่
รวมของธรรมวินัย ดังน้ัน จึงกลายเปนวา การตีความคัมภีรจะถูกตองเพียงใดน้ัน ใชเน้ือหาในคัมภีร
เปนตัวตัดสิน ผูอานหรือผูตีความสามารถตรวจสอบความถูกตองกับคัมภีรไดเอง จะเห็นวา หลักกา-
ลามสูตร แมดูเหมือนจะเปดโอกาสและใหอิสระแกผูอานในการตีความ แตไมไดหมายความวา ผูอาน
จะสามารถตีความไดอยางอิสระโดยไมมีกรอบแตอยางใด เพราะยังตองอิงผูรูคือพระสัมมาสัมพุทธเจา
อยู แมผูอานจะสามารถตีความแลวเขาใจไดอีกมากมายจากการอาน แตไมใชหมายถึง การตีความ
ตามใจชอบหรือตามอําเภอใจ ...”๒๘ 

ประเทือง หัสแดง ไดศึกษาวิเคราะห เรื่อง “ศึกษาวิเคราะหการนับจํานวนสิกขาบทภิกขุ
ปาติโมกข” พบวา “จํานวนสิกขาบทในภิกขุปาติโมกขคือ ๒๒๐ ขอ ดังน้ีคือ ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส 
๑๓ อนิยต ๒ นิสสัคคียปาจิตตีย ๓๐ ปาจิตตีย ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ เสขิยะ ๗๕ และอธิกรณสมถะ ๗ 
ขอ รวมกับสิกขาบทเปน ๒๒๗ ขอ สรุปการวิเคราะหไดเปนขอ ๆ ดังตอไปน้ี ๑) การสวดแสดงภิกขุ
ปาติโมกขในครั้งแรกไมทราบจํานวนสิกขาบท มีพระดํารัสใหนําสิกขาบทที่พระพุทธองคทรงบัญญัติไว
แลวนําข้ึนสูอุทเทส (ไมมีพระดํารัสระบุจํานวนสิกขาบท) ทั้งน้ี พระพุทธเจาทรงแยกพระบัญญัติของ
พระองคออกเปนหมวดใหญ ๒ หมวด ไวชัดเจนคือ หมวดที่เรียกวา สิกขาบทที่ตองนําข้ึนสูอุท -
เทสหมวดหน่ึง และพระบัญญัติอื่น ๆ ทั่วไปอีกหมวดหน่ึง ๒) ชวงเวลาใดเวลาหน่ึง มีจํานวนสิกขาบท 
“สาธิกมทิ ... ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต” ดังที่ปรากฏในวัชชีปุตตสูตร ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร และ
ตติยสิกขาสูตร แปลวา สิกขาบทเกินกวา ๑๕๐ ขอ ไมมีระบุจําแนกหมวดหมูของสิกขาบท 

                                            

๒๘ ปรุตม บุญศรีตัน, “รูปแบบการตีความคัมภีรในพระพุทธศาสนาเถรวาท”, วิทยานิพนธพุทธ
ดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐), 
หนา ๑๙๐-๑๙๑. 



๑๐ 

 

กรณีการแปล “สาธิกมิท ... ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต” วาจํานวนสิกขาบท ๑๕๐ ถวน โดยไมมี
หลักฐานเดิมวาในจํานวนน้ีมีสิกขาบทขอใดบาง ทําใหมีผูศึกษาไดลงขอสันนิษฐานพรอมกับจําแนก 
จํานวนสิกขาบทแตละหมวดหมูไวน้ัน การที่สันนิษฐานวาในจํานวนน้ีคือสิกขาบทขอใด พรอมกับ
จําแนกสิกขาบทลงไป จึงมีโอกาสทําใหเกิดความผิดพลาดได ควรตองใชหลักมหาปเทส ๔ และหลัก
ตัดสินพระธรรมวินัยในการสอบทาน”๒๙ 

พระมหาเดชาธร สุภชโย (กนกรัตนาพรรณ) ไดศึกษาวิเคราะห เรื่อง “การศึกษา
วิเคราะหหลักมหาปเทส ๔ ในสังคมไทย” พบวา “... เมื่อพระองคเสด็จดับขันธปรินิพพานแลว การ
ทรงจําหลักพระธรรมวินัยก็ดี การตีความหลักพระธรรมวินัยก็ดี อาจมีความผิดพลาดและคลาดเคลื่อน
ได จากเหตุการณครั้งอดีตที่มักมีความคิดเห็นขัดแยงไมลงรอยกัน เปนเหตุใหเกิดนิกายตาง ๆ ข้ึนเปน
จํานวนมากในกลุมผูนับถือพระพุทธศาสนา ในสวนของการใชเกณฑของมหาปเทส นอกจากจะมี
ความรูความเขาใจในหลักมหาปเทส ๔ ทั้งในฝายพระวินัย และมหาปเทสในฝายพระสูตรแลว จะตอง
มีความเขาใจในทฤษฎีที่มีความเกี่ยวของกับมหาปเทสอื่น ๆ อีกดวย เราสามารถศึกษารองรอยความ
ขัดแยงในอดีตไดจากประวัติศาสตรครั้งแลวครั้งเลา ที่สงผลใหเกิดความเปลี่ยนแปลงไมมากก็นอย 
โดยเฉพาะในแวดวงของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย ความคิดเห็นขัดแยงสวนมากจะเกี่ยวของดวย
เรื่องพระวินัย ความประพฤติเครงครัดและยอหยอนในพระวินัย ที่สงผลใหเกิดความคิดเห็นขัดแยงกัน
และนําไปสูการเปลีย่นแปลงและพัฒนาการของสถาบันสงฆมาโดยลําดับ ต้ังคณะสงฆลังกาวงศในสมัย
สุโขทัยจนถึงในปจจุบัน ไดเกิดความคิดเห็นขัดแยงในเรื่องพระธรรมและวินัย อันเปนเหตุใหเกิดการ
แตกแยกทางความคิด และสงผลไปถึงความแตกแยกออกเปนกลุมตาง ๆ อยางเดนชัด เชน กลุมสวน
โมกข กลุมธรรมกาย กลุมสันติอโศก กลุมวัดสามแยก จังหวัดเพชรบูรณ เปนตน จากเหตุการณใน
สังคมปจจุบัน พบวา มีการพัฒนาการและเปลี่ยนแปลงไปจากอดีตน้ัน ผลปรากฏวา มีการสังคายนา
หลายครั้งก็สงผลใหมีการปรับเปลี่ยนสังคมไป ยกเวนหลักมหาปเทส ๔ ของพระสงฆยังคง
เหมือนเดิม”๓๐  

พระมหาธนสิทธิ์ ฉัตรสุวรรณ ไดศึกษาวิเคราะห เรื่อง “การวิจารณพระไตรปฎกและ
ผลกระทบที่มีตอสังคมไทย” พบวา “สาเหตุหลักที่นําไปสูการวิจารณพระไตรปฎก คือ ๑) ความ
พยายามที่จะหาคําตอบใหกับกระแสการฟนฟูภิกษุณีสงฆเถรวาทที่สูญสิ้นไปนานแลว ๒) เจตนาที่จะ
ปกปองหลักการปฏิบติับางอยางจากการถูกโตแยงวาไมมีหลกัฐานรบัรองคัมภีร ๓) ความประสงคที่จะ
เสนอหลักธรรมเฉพาะที่จําเปนตอการดับทุกขจากการศึกษาแนวทางแกไขไดพบคําตอบที่นําไปสู
ขอสรุปวา ปญหาการวิจารณพระไตรปฎกเกิดจากการศึกษาหลักคําสอนที่ถอยหางจากจุดยืนของเถร-

                                            

๒๙ ประเทือง หัสแดง, “ศึกษาวิเคราะหการนับจํานวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข”, วิทยานิพนธพุทธ
ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
๒๕๖๑), หนา ๑๒๘. 

๓๐ พระมหาเดชาธร สุภชโย (กนกรัตนาพรรณ), “การศึกษาวิเคราะหหลักมหาปเทส ๔ ในสังคมไทย”,
วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙), หนา ๘๖. 



๑๑ 

 

วาท โดยปราศจากความรูขอมูลหลักฐานที่เปนเพียงพอ ดังน้ันการศึกษาพระไตรปฎกอยางรอบคอบ
เพื่อใหเขาใจเน้ือหาและเจตนารมณที่จริง การช้ีแจงขอเท็จจริงและการมีมาตรฐานสําหรับการวิจารณ
จะชวยแกไขปญหาไมใหเกิดผลกระทบตอพระพุทธศาสนา”๓๑ 

พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี (บุญถึง) ไดศึกษาวิเคราะห เรื่อง “บทบาทในการรักษาพระ
ธรรมวินัยของพระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ศึกษาเฉพาะกรณีธรรมกาย” พบวา “ดังตอไปน้ี ๑. กรณี
ธรรมกาย หมายถึง ช่ือเรียกโดยรวมเกี่ยวกับพฤติการณตาง ๆ ที่สํานักวัดพระธรรมกายเปนผู
กอใหเกิดข้ึนพฤติการณทั้งหมดที่สํานักวัดพระธรรมกายเปนตนเหตุใหเกิดข้ึนน้ัน เมื่อกลาวโดยสรุป
แลวก็มีสองลักษณะเทาน้ัน คือ การกระทําพระธรรมวินัยใหวิปริตและการประพฤติวิปริตจากพระ
ธรรมวินัย ๒. การทําพระธรรมวินัยใหวิปริตที่พบวามีสาเหตุมาจากสํานักวัดพระธรรมกายก็คือ การ
ทําลายความนาเช่ือถือของพระไตรปฎกซึ่งเปนคัมภีรที่ประมวลไวซึ่งพระธรรมคําสั่งสอนของ
พระพุทธเจา การพยายามปลอมปนคําสอนในลัทธิของตนลงในพระไตรปฎก การพยายามยกยองครู
บาอาจารยของตน หรือแมแตนักวิชาการจากตางประเทศใหมีฐานะสําคัญถึงขนาดที่ใชทัศนะของทาน
เหลาน้ันข้ึนมาอางเปนมาตรฐาน เพื่อตัดสินหลักการสําคัญของพระพุทธศาสนาอยาง เรื่องนิพพาน 
เปนตน ... พฤติการณอันสืบเน่ืองมาจากสํานักวัดพระธรรมกายทั้งหมดน้ัน เปนอันตรายตอความ
มั่นคงของพระพุทธศาสนาและตอสังคมไทยอยางลึกซึ้งถึงรากฐานชนิดที่วาถาสํานักวัดพระธรรมกาย
ทําสําเร็จตามจุดมุงหมายที่สํานักต้ังเอาไวก็จะสงผลใหพระพุทธศาสนาในประเทศไทยซึ่งเปน
พระพุทธศาสนาอยางเถรวาทตองสูญสิ้นอันตรธานไป และสังคมไทยก็อาจกลายเปนสังคมที่มีคานิยม
หวังผลดลบันดาลเช่ือมั่นศรัทธาในเทพเจา ในสิ่งศักด์ิสิทธ์ิ มัวเมาอยูในอิทธิฤทธ์ิปาฏิหาริยและถูก
หลอกใหเพลินจมอยูในสุขอันด่ืมดํ่าจากสมาธิวิธีที่ถือวาเปนมิจฉาสมาธิและเต็มไปดวยผูคนที่ตกเปน
ทาสของลัทธิทุนนิยม บริโภคนิยมและวัตถุนิยมอยางงมงายไมอาจหลุดพนเปนอิสระไปจากการ
ครอบงําของลัทธิเหลาน้ีได  

๕. พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) เห็นวา การทําพระธรรมวินัยใหวิปริตก็ดี การประพฤติ
ใหวิปริตจากพระธรรมวินัยก็ดี ลวนไมเปนผลดีตอพระพุทธศาสนาตอสถาบันสงฆและสังคมไทย ทาน
จึงไดอุทิศตนออกมาทําหนาที่ในการรักษาพระธรรมวินัยเอาไวใหบริสุทธ์ิ บริบูรณ ดวยการช้ีแจงแสดง
หลักการที่แทของพระพุทธศาสนาผานหนังสือ “กรณีธรรมกาย” และผานการใหสัมภาษณผาน
สื่อมวลชน เชน วิทยุ โทรทัศน หนังสือพิมพและนิตยสารตาง ๆ ๖. สาเหตุสําคัญที่ทําใหพระธรรม
ปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) สามารถดําเนินบทบาทในการรักษาพระธรรมวินัยไดอยางมีประสิทธิภาพเปนที่
ยอมรับของทุกฝายเปนเพราะทานเจริญรอยตามพุทธจริยาและปฏิปทาของบุรพาจารยทั้งหลายแต
ปางกอน และเพราะทานประกอบดวยคุณสมบัติที่สําคัญก็คือ การมีจิตสํานึกแหงความเปนชาวพุทธ 
การถือธรรมและถือประโยชนของมหาชนเปนใหญ การเปนภิกษุผูเปยมดวยกตัญุตาธรรมตอ

                                            

๓๑ พระมหาธนสิทธ์ิ ฉัตรสุวรรณ, “การวิจารณพระไตรปฎกและผลกระทบที่ มีตอสังคมไทย”, 
วิทยานิพนธศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนศึกษา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร, 
๒๕๕๐), หนา ๑๘๕. 



๑๒ 

 

พระพุทธศาสนาและการมีคุณสมบัติของชาวพุทธช้ันนําตามที่พระพุทธเจาทรงวางเอาไวอยาง
ครบถวน ๗. ในกรณีธรรมกายที่กลาวมาทั้งหมดน้ัน พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ไดทําบทบาทที่
สําคัญสองประการดวยกัน บทบาทประการที่หน่ึงก็คือ การทําหนาที่รักษาพระธรรมวินัยเอาไวให
บริสุทธ์ิบริบูรณเหมอืนเดิม และบทบาทประการที่สองก็คือ การไดอุทิศตนเปนแบบอยางของชาวพุทธ
ช้ันนําผูมีศักยภาพพรอมเต็มที่ที่จะทําหนาที่รกัษาไวซึ่งพระธรรมวินัยใหย่ังยืนสบืตอไปในอนาคตตราบ
นานเทานาน บทบาททั้งสองประการน้ีนอกจากจะชวยใหกรณีธรรมกายคลี่คลายไปในทิศทางที่ดีแลว
ยังกอใหเกิดแรงบันดาลใจในการรักษาพระธรรมวินัยแกชาวพุทธรวมสมัยและแกอนุชนในภายหลังได
อยางมีนัยสําคัญไมนอยไปกวาที่บุรพาจารยทั้งหลายไดเคยทําเอาไวในอดีตอีกดวย”๓๒ 

พระมหาเสรีชน ดร.ชมกร ร.ต.อ ดร.ชาตรี ไดศึกษาวิเคราะห เรื่อง “การปองกันและ
แกไขปญหาการละเมิดพระธรรมวินัยของพระสงฆที่สงผลตอวิกฤติศรัทธาของชาวพุทธตามหลักนิติ
ปรัชญา” พบวา “การปฏิบัติตนไมสอดคลองกับพระธรรมวินัย พระภิกษุบางรูปปฏิบัติตนไม
สอดคลองกับพระธรรมวินัย ตีความพระธรรมวินัยใหสอดรับกับวิถีปฏิบัติของตนหรือกลุมตน 
บิดเบือนพระธรรมวินัยไปสรางความชอบธรรมใหแกอุดมการณและแนวทางการปฏิบัติของตนเพื่อให
ไดมาซึ่งประโยชนเฉพาะตนหรือกลุมตน เมื่อความจริงบางอยางปรากฏชัด จึงทําใหพุทธศาสนิกชน
เกิดความเสื่อมศรัทธาในพระภิกษุบางรูป และขยายผลไปสูองคกรสงฆ และพระพุทธศาสนาใน
ภาพรวม ... การปองกันและแกไขปญหากรณีการละเมิดพระธรรมวินัยของพระสงฆที่สงผลตอวิกฤติ
ศรัทธาของชาวพุทธตามหลักนิติปรัชญาเชิงบูรณาการ วิกฤตในวันน้ีเกิดจากพระภิกษุปฏิบัติตนไม
สอดคลองกับพระธรรมวินัยเปนจํานวนมาก ... ความเสื่อมเปนเพราะพระภิกษุบางรูปและฆราวาสที่
ใหความรวมมือ แอบอางศาสนา พระธรรมวินัย สถานการณพระพุทธศาสนาในยุคปจจุบัน พระสงฆ
บางสวนไดประพฤติตนพลัดหลงไปจากแนวทางของศรัทธาที่พระพุทธเจาไดวางเปนกรอบเอาไว แต
ทั้งพระภิกษุ และอุบาสก อุบาสิกา บางกลุมไมไดปฏิบัติใหสอดรับ ผลจากการปฏิบัติที่หลุดออกจาก
แนวทางของพระพุทธศาสนา จึงทําใหอุบาสก อุบาสิกา บางกลุมขาดปญญาในการคิดไตรตรอง ฝาก
ความเช่ือมั่น ถวายปจจัยที่กอใหเกิดความฟุงเฟอ และฟุมเฟอย โดยไมไดตระหนักรูถึงความจําเปนตอ
การศึกษาธรรม ปฏิบัติธรรม เผยแผธรรม และปกปองรักษาธรรม รวมไปถึงการยกยองช่ืนชมวา
พระภิกษุรูปน้ันรูปน้ีเปนพระอรหันต หรืออริยะและเมื่อพระภิกษุที่ตนเคารพนับถือมิไดเปนตามที่
มุงหวัง จึงเกิดความโศกเศราและเสียใจ และบางกลุมจึงตัดสินใจเลิกเคารพ นับถือ กราบไหวบูชา จน
เปนที่มาของการพลาดโอกาสในการต้ังมั่นในการทําความดีตอไป”๓๓ 

                                            

๓๒ พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี (บุญถึง), “บทบาทในการรักษาพระธรรมวินัยของพระธรรมปฎก (ป.อ. 
ปยุตฺโต): ศึกษาเฉพาะกรณีธรรมกาย”, วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิต
วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖), (บทคัดยอ). 

๓๓ พระมหาเสรีชน ดร.ชมกร ร.ต.อ ดร.ชาตรี, “การปองกันและแกไขปญหาการละเมิดพระธรรมวินัย
ของพระสงฆที่สงผลตอวิกฤติศรัทธาของชาวพุทธตามหลักนิติปรัชญา”, รายงานวิจัย, (สถาบันวิจัยพุทธศาสตร: 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๘), หนา ๙๓-๙๔. 



๑๓ 

 

พระศรีวิสุทธิโกศล (กิตติวัฒน กิตฺติวฑฺฒโน) ไดศึกษาวิเคราะห เรื่อง “การศึกษาเชิง
วิเคราะหมหาปรินิพพานสูตร : ศึกษาเฉพาะกรณีการรักษาหลักพระธรรมวินัย” พบวา “หลักการ
รักษาพระธรรมวินัย คือ มหาปเทส อันเปนหลักการสาํหรบัใชอางอิงเพื่อสอบสวนเทียบเคียง มีทั้งฝาย
พระวินัยสําหรับใชตรวจสอบเทียบเคียงเกี่ยวกับพระวินัย และฝายพระสูตรในมหาปรินิพพานสูตรน้ี
สําหรับใชตรวจสอบเทียบเคียงพระธรรม เปนหลักการที่พระพุทธองคทรงวางไวสําหรับตรวจสอบการ
นําเสนอหลักคําสั่งสอนทางพระพุทธศาสนาวาตรงตามที่พระพุทธองคทรงสั่งสอนและพระอรหันต
ทั้งหลายทรงจําสั่งสอนสืบตอกันมาหรือไม การที่ตองรักษาพระธรรมวินัย ก็เพราะมีภัยที่จะมาทําให
พระธรรมวินัยเสื่อมสูญไป ภัยน้ันก็มีภัยภายในและภัยภายนอก สําหรับภัยภายในปจจุบันที่เกิดข้ึนแก
พระสงฆ ก็มีทั้งภัยจากคนนอกศาสนาซึ่งมาในรูปแบบตาง ๆ มาทําใหภัยคือกิเลสภายในของพระสงฆ
เกิดฟุงข้ึนแลวทําใหถูกเขาทําลายบาง ทํารายเอาถึงมรณภาพบาง เปนภัยที่เห็นชัดเจน แตภัยที่บุคคล
ผูปฏิญาณตนวาเปนนักบวชเองกอข้ึนก็มีจํานวนมาก ... ผูที่จะรักษาพระพุทธศาสนาไวได ก็จะตอง
เรียนรูพระธรรมวินัยในพระพุทธศาสนาที่จารึกไวในพระไตรปฎก ศึกษาคําอธิบายจากอรรถกถาและ
ฎีกา พระไตรปฎกเปนดุจองคแทนพระศาสดา อรรถกถาเปนดุจพระอัครสาวกเบื้องขวา คือพระสารี-
บุตรผูสามารถอธิบายพุทธพจน และเปนดุจพระมหากัจจายนะ ผูเช่ียวชาญในการอธิบายขยายความ
พระธรรมเทศนาที่พระพุทธองคทรงแสดงไวใหพิสดาร เรียนใหรูตัวแทแหงพระพุทธศาสนาและรักษา
ไวดวยชีวิต นอกจากน้ี ตองเรียนรูภัยทั้งภายในและภายนอก เพื่อหาทางปองกันภัยอันตรายน้ัน ๆ 
ไมใหมายํ่ายีพระพุทธศาสนา”๓๔ 

จากการรวบรวมเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวของ พบวา เอกสารที่เกี่ยวของกับประเด็น
พระธรรมวินัยมีหลายเรื่อง โดยเฉพาะเรื่องการตีความคัมภีรในพระพุทธศาสนา และการสราง
องคประกอบในการจูงใจ เพื่อใหเกิดความเช่ือตอหลักคําสอนที่ผานการตีความของผูที่มุงประสงคใน
การตีความ เปนเหตุใหคําสอนคลาดเคลื่อนไปได เชน กรณีสันติอโศก กรณีธรรมกาย เปนตน สวน
กรณีของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ถือวาเปนกรณีที่สังคมชาวพุทธต้ังขอสังเกตและกลาวถึงกันอยางมาก 
เน่ืองจากสงผลกระทบโดยตรงตอพระธรรมวินัย ซึ่งเปนหลักการของพระพุทธศาสนา จึงเปนประเด็น
ที่ผูวิจัยสนใจจะนําไปศึกษาคนควาเพิ่มเติมในงานวิจัยตอไป 

๑.๗ วิธีดําเนินการวิจัย 

การดําเนินการวิจัยครั้งน้ีเปนการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ผูวิจัย
มุงศึกษาคนควาวิเคราะหขอมูลเกี่ยวกับการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอ
พระธรรมวินัย โดยศึกษาขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา ปกรณวิเสส งานวิจัย วิทยานิพนธ 
วารสารงานวิจัย พจนานุกรม หนังสือ รวมทั้งสื่อขอมูลทางอินเตอรเน็ตที่มีสวนเกี่ยวของกับงานวิจัย 
ในการศึกษาไดกําหนดข้ันตอนการดําเนินการวิจัยไว ดังตอไปน้ี 

                                            

๓๔ พระศรีวิสุทธิโกศล (กิตติวัฒน กิตฺติวฑฺฒโน), “การศึกษาเชิงวิเคราะหมหาปรินิพพานสูตร: ศึกษา
เฉพาะกรณีการรักษาหลักพระธรรมวินัย”, วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, 
(บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖), หนา ๑๓๕. 



๑๔ 

 

๑.๗.๑ การศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ โดยแบงตามระดับของแหลงขอมูล ดังตอไปน้ี 

(๑) ขอมูลช้ันปฐมภูมิ คือ คัมภีรพระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปฏก พ.ศ. 
๒๕๐๐ คัมภีรพระไตรปฎกแปลภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ คัมภีร
ปกรณวิเสสภาษาไทย คัมภีรวิสุทธิมรรค ฉบับสมเด็จพระพุฒาจารย (อาจ อาสภมหาเถระ) คัมภีร
อรรถกถาพระไตรปฎกภาษาบาลี มหาจุฬาอฏกถา พ.ศ. ๒๕๓๔ คัมภีรอรรถกถาพระไตรปฎก
แปลภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย คัมภีรอรรถกถามิลินทปญหาภาษาไทย ฉบับมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย คัมภีรอรรถกถาวิสุทธิมรรคแปลภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย ตลอดจนถึงแหลงขอมูลตาง ๆ ที่ เกี่ยวของกับการวิจัย และนํามาแสดงไวเพื่อเปนการ
ประกอบใชในงานวิจัยฉบับน้ี 

(๒) ขอมูลช้ันทุติยภูมิ คือ ตํารา หนังสือ พจนานุกรมพุทธศาสตรฉบับประมวลศัพท 
พจนานุกรมพุทธศาสตรฉบับประมวลธรรม พจนนานุกรมไทย วิทยานิพนธ งานวิจัยตาง ๆ วารสาร
งานวิจัย บทความวิชาการ และเอกสารอื่น ๆ รวมทั้งสื่อขอมูลทางอินเตอรเน็ตที่มีความเกี่ยวเน่ืองกับ
หัวขอเรื่องและวัตถุประสงคของการวิจัย พรอมทั้งปญหาที่ตองการทราบ รวมไปถึงเกี่ยวกับเน้ือหา
รายละเอียดในงานวิจัย เพื่อนํามาประมวลใชประกอบในการวิจัยเรื่องน้ี 

๑.๗.๒ ข้ันตอนการวิเคราะหขอมูล มีดังน้ี 

ในการศึกษาวิเคราะหขอมูลในข้ันตอนน้ี ผู วิจัยไดวิเคราะห อธิบายขยายนัยยะจาก
เอกสารขอมูลช้ันปฐมภูมิ (Primary Source) คือ คัมภีรพระไตรปฎก คัมภีรอรรถกถา ปกรณวิเสส 
และเอกสารขอมูลช้ันทุติยภูมิ (Secondary Sources) อันไดแก ตํารา หนังสือ พจนานุกรมตาง ๆ 
เอกสาร สื่อขอมูลทางอินเตอรเน็ต และงานวิจัยที่เกี่ยวของ ที่ผูวิจัยเห็นวานาจะมีการอธิบายเพิ่มเติม 
ในกรณีที่เห็นวาจะตองมีการอธิบายและขยายความเพื่อใหเกิดความชัดเจนย่ิงข้ึน 

๑.๗.๓ สรุปผลการวิเคราะหและนําเสนอผลงานการวิจัย 

๑.๘ ประโยชนที่ไดรับ 

๑.๘.๑ ทําใหทราบการเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก  
๑.๘.๒ ทําใหทราบการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระ

ธรรมวินัย 
๑.๘.๓ ทําใหทราบผลวิเคราะหการเผยแผ คําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มี

ผลกระทบตอพระธรรมวินัย 



  

 

บทท่ี ๒ 
 

การเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาท่ีปรากฏในพระไตรปฎก 
 

ในบทน้ี ผูวิจัยจักกลาวถึงการศึกษาเกี่ยวกับคุณสมบัติของพระพุทธเจาที่ปรากฏใน
พระไตรปฎก การเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก ภิกษุผูมีความเห็นคัดคาน
พระธรรมวินัยโดยตรงและโดยออมที่ปรากฏในพระไตรปฎก หลักเกณฑในการตัดสินพระธรรมวินัยที่
ปรากฏในพระไตรปฎก หลักการสําคัญและเหตุแหงความอันตรธานของพระสัทธรรม รวมทั้งสรุป
ตามลําดับตอไป 

๒.๑ คุณสมบัติของพระพุทธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก 

พระนามอยางหน่ึงของพระสมัมาสมัพุทธเจา ที่พุทธศาสนิกชนทั้งหลายนิยมเรยีกพระองค 
ก็คือ “พระบรมศาสดา หรือเรียกอีกอยางวา พระบรมครู ซึ่งแปลวา พระศาสดาผูเปนยอดของครู”๑ 
ในภาษาบาลีไดมีบทพระพุทธคุณวา “สตฺถา เทวมนุสฺสาน”๒ แปลวา “เปนศาสดาของเทวดาและ
มนุษยทั้งหลาย”๓ และยังมีคําสรรเสริญอีกวา “อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ๔ ซึ่งก็แปลวา “ทรงฝกบุรุษที่
ควรฝก”๕ นอกจากพระนามที่ใชเรียกสรรเสรญิในบทพระพุทธคุณแลว พระองคยังมีช่ือเรียกอื่น ๆ อีก 
ปรากฏหลักฐานในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ความวา 

พระนามตาง ๆ เพื่อกลาวถึงพระพุทธเจา ซึ่งเปนคํากลาง ๆ ใชแกพระองคใดก็ได มีมากมาย 
เชน ที่ประมวลไวในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา (คาถาที่ ๑-๔) มี ๓๒ คํา (ในที่น้ี ไดปรับตัวสะกด 
และจัดเรียงตามลําดับอักษรอยางภาษาไทย) คือ จักขุมา, ชินะ, ตถาคต, ทศพล, ทิปทุตตมะ 
(ทิปโทดม), เทวเทพ, ธรรมราชา, ธรรมสวาม,ี นรวระ, นรสีห, นาถะ, นายก, พุทธะ, ภควา (พระ
ผูมีพระภาค), ภูริปญญะ, มหามุนี, มเหสิ (มเหสี ก็ใช), มารชิ, มุนี, มุนินท, (มุนินทร ก็ใช),  

โลกครุ, โลกนาถ, วรปญญะ, วินายก, สมันตจักขุ (สมันตจักษุ), สยัมภู, สัตถา (พระศาสดา), 
สัพพัญู, สัมมาสัมพุทธ, สุคต, อนธิวร, อังคีรส; และสําหรับพระพุทธเจาพระองคปจจุบนั มีพระ

                                            

๑ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, พิมพครั้งที่ ๑๘, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท 
พิมพสวย จํากัด, ๒๕๕๖), หนา ๑. 

๒ ม.อุ.อ. (บาลี) -/๓๔๒/๒๐๓. 
๓ ขุ.อิติ.อ. (ไทย) -/๔๙/๒๕๘. 
๔ ม.อุ.อ. (บาลี) -/๓๔๒/๒๐๓. 
๕ ม.อุ.อ. (ไทย) -/๓๔๒/๒๗๒. 



๑๖ 

 

นามเฉพาะเพิ่มอีก ๗ คํา คือ โคตมะ สักกะ (ศากยะ) สักยมุนิ (ศากยมุนี) สักยสีห (ศากยสิงห)
สิทธัตถะ สุทโธทนิ อาทิจจพันธุ๖   

และเน่ืองดวยคําสรรเสริญในบทพระพุทธคุณดังที่กลาวมาแลวขางตนวา “พระองคทรง
เปนศาสดาของเทวดาและมนุษย” และอีกบทที่วา “ทรงฝกบุรุษที่ควรฝก” น่ันก็แสดงใหเห็นอยูแลว
วา พระองคทรงเปนผูที่มีความสามารถในการแสดงธรรมสั่งสอนเวไนยบุคคล นอกจากคุณสมบัติ
ดังกลาวเหลาน้ีแลว ผูวิจัยยังจําแนกคุณสมบัติของพระพุทธเจาออกเปน ๒ สวน คือ  

๒.๑.๑ คุณสมบัติที่ปรากฏภายนอก  
๒.๑.๒ คุณสมบัติที่ปรากฏอยูภายใน 

๒.๑.๑ คุณสมบัติท่ีปรากฏภายนอก  

คุณสมบัติที่ปรากฏภายนอก ในที่น้ีคือบุคลิกภาพทางกาย จะเห็นไดวา พระวรกายของ
พระพุทธองคทรงประกอบดวยลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการ๗ และอนุพยัญชนะอีก ๘๐ ประการ๘ 
ซึ่งมีบุคลิกลักษณะ เชน ความสงางามของพระวรกาย เสียงที่ไพเราะ เปนตน เปนเหตุใหผูพบเห็นเกิด
ความศรัทธาเลื่อมใส ยกตัวอยาง หลักฐานจังกีสูตร ความวา 

... พระสมณโคดมมีพระรปูงดงาม นาดู นาเลื่อมใส มีพระฉวีวรรณผุดผองย่ิงนัก ดุจพรหม 
มีพระวรกายดุจพรหม โอกาสที่จะไดพบเห็นยากนัก ... มีพระวาจาไพเราะสุภาพ ประกอบดวยถอยคํา
ออนหวานอยางชาวเมือง นุมนวล เขาใจงาย ฯลฯ๙ 

นอกจากพระวรกายสงางามแลว พระพุทธองคยังมีเสียงไพเราะ และมีพระวาจาสุภาพ ด่ัง
คําชมของจังกีพราหมณวา  

พระสมณโคดม ... มีพระวาจาไพเราะสุภาพ ประกอบดวยถอยคําออนหวานอยาง
ชาวเมือง นุมนวล เขาใจงาย ฯลฯ๑๐  

และคํากลาวของอุตตรมาณพที่ไดพิสูจนลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการแลว กอนจะนํา
ความไปบอกพรหมายุพราหมณผูเปนอาจารยวา  

ทานพระโคดมพระองคน้ันทรงมีพระสรุเสยีงกึกกองเปลงออกจากพระโอษฐ ประกอบดวย
องค ๘ ประการ คือ 

๑. นุมนวล     ๒. ฟงชัดเจน 
๓. ไพเราะ       ๔. ฟงงาย 
๕. กลมกลอม   ๖. ไมพรา 

                                            

๖ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, พิมพครั้งที่ ๒๑, 
(กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม, ๒๕๕๖), หนา ๒๖๑. 

๗ ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๒๐๐/๑๕๙-๑๖๓. 
๘ ที.ปา.อ. (ไทย) -/๑๙๙-๒๔๑/๑๖๓-๑๙๘. 
๙ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๔๒๕/๕๓๔. 
๑๐ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๔๒๕/๕๓๔. 



๑๗ 

 

๗. ลุมลึก         ๘. มีกังวาน๑๑ 

คุณสมบัติภายนอกของพระพุทธเจา คือ บุคลิกลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการ ดัง
หลักฐานในจังกีสูตร ความวา พระสมณโคดมมีรูปงดงาม วาจาไพเราะสุภาพ นอกจากน้ี เสียงของ
พระองคยังประกอบดวย ความนุมนวล ฟงชัดเจน เปนตน   

๒.๑.๒ คุณสมบัติท่ีปรากฏอยูภายใน  

คุณสมบัติที่ปรากฏอยูภายใน คือคุณธรรมตาง ๆ ของพระสัมมาสัมพุทธเจามีมาก ซึ่ง
ผูวิจัยจะยกมาแสดงเปนเพียงบางสวน ดังตอไปน้ี  

พระสัมมาสัมพุทธเจามีคุณสมบัติพิเศษอยางหน่ึง อันเปนความสามารถซึ่งมีเฉพาะในพระ
สัพพัญูพุทธเจา และไมมีทั่วไปแกพระสาวก ไดแก ทศพลญาณ ๑๐ ประการ มีดังตอไปน้ี 

๑. ฐานาฐานญาณ (ปรีชาหย่ังรูฐานะและอฐานะ คือ รูกฎธรรมชาติเกี่ยวกับขอบเขตและ
ขีดข้ันของสิ่งทั้งหลายวา อะไรเปนอะไร อะไรเปนไปไมได และแคไหนเพียงไร โดยเฉพาะในแง
ความสัมพันธระหวางเหตุกับผล และกฎเกณฑทางจริยธรรม เกี่ยวกับสมรรถวิสัยของบุคคล ซึ่ง
จะไดรับผลกรรมที่ดีและช่ัวตาง ๆ กัน) 

๒. กรรมวิปากญาณ (ปรีชาหย่ังรูผลของกรรม คือ สามารถกําหนดแยกการใหผลอยาง
สลับซับซอน ระหวางกรรมดีและกรรมช่ัว ที่สัมพันธกับปจจัยแวดลอมตาง ๆ มองเห็น
รายละเอียดและความสัมพันธภายในกระบวนการกอผลของกรรมอยางชัดเจน) 

๓. สัพพัตถคามินีปฏิปทาญาณ (ปรีชาหย่ังรูขอปฏิบัติที่จะนําไปสูคติทั้งปวง คือ สุคติ ทุคติ 
หรือพนจากคติ หรือปรีชาหย่ังรูขอปฏิบัติที่จะนําไปสูอรรถประโยชนทั้งปวง ... ทิฏฐธัมมิกัตถะ
สัมปรายิกัตถะหรือปรมัตถะ คือรูวาเมื่อปรารถนาจะเขาถึงคติหรือประโยชนใด จะตองทํา
อะไรบาง มีรายละเอียดวิธีปฏิบัติอยางไร) 

๔. นานาธาตุญาณ (ปรีชาหย่ังรูสภาวะของโลกอันประกอบดวยธาตุตาง ๆ เปนอเนก คือ รู
สภาวะของธรรมชาติ ทั้ งฝายอุปาทินนกสังขารและฝายอนุปาทินนกสังขาร เชน รูจัก
สวนประกอบตาง ๆ  ของชีวิต สภาวะของสวนประกอบเหลาน้ัน พรอมทั้งลักษณะและหนาที่ของ
มันแตละอยาง อาทกิารปฏิบัติหนาที่ของขันธ อายตนะ และธาตุตาง ๆ ในกระบวนการรับรู เปน
ตน และรูเหตุแหงความแตกตางกันของสิ่งทั้งหลายเหลาน้ัน) 

๕. นานาธิมุตติกญาณ (ปรีชาหย่ังรูอธิมุติ คือ รูอัธยาศัย ความโนมเอียง ความเช่ือถือ แนว
ความสนใจ เปนตน ของสัตวทั้งหลายที่เปนไปตาง ๆ กัน) 

๖. อินทริยปโรปริยัตตญาณ (ปรีชาหย่ังรูความย่ิงและหยอนแหงอินทรียของสัตวทั้งหลาย คือ 
รูวาสัตวน้ัน ๆ มีศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปญญา แคไหน เพียงใด มีกิเลสมาก กิเลสนอย มี
อินทรียออน หรือแกกลา สอนงาย หรือสอนยาก มีความพรอมที่จะตรัสรูหรือไม) 

                                            

๑๑ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๓๘๗/๔๘๑. 



๑๘ 

 

๗. ฌานาทิสังกิเลสาทิญาณ (ปรีชาหย่ังรูความเศราหมอง ความผองแผว การออกแหงฌาน 
วิโมกข สมาธิ และสมาบัติทั้งหลาย) 

๘. ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ (ปรีชาหย่ังรูอันทําใหระลึกภพที่เคยอยูในหนหลังได) 

๙. จุตูปปาตญาณ (ปรีชาหย่ังรูจุติและอุบัติของสัตวทั้งหลายอนัเปนไปตามกรรม) 

๑๐. อาสวักขยญาณ (ปรีชาหย่ังรูความสิ้นไปแหงอาสวะทั้งหลาย)๑๒ 

นอกจากทศพลญาณแลว ยังมีพระญาณอื่น ๆ อีก ดังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระ
อภิธรรมปฎก วิภังควัณณนา สัมโมหวิโนทนี ญาณวิภังค พรรณนาทสกมาติกา วาดวยกําลังพระญาณ 
อธิบายวา 

สวนในญาณวิภังคน้ี ทสพลญาณ ที่มาในพระบาลีน้ีกอนน่ันแล ช่ือวา กําลังพระญาณอื่น ๆ 
อีกหลายพัน เปนตนอยางน้ี คือ 

ที่มาในมหาสีหนาทสูตร มี 

๑. ทสพลญาณ (ญาณอันเปนกําลัง ๑๐) ๒. เวสารัชชญาณ ๔ ๓. อกัมปนญาณ (ญาณที่ไม
หว่ันไหว) ในบริษัท ๘ ๔. ญาณที่กําหนดรูกําเนิด ๔ ๕. ญาณที่กําหนดรูคติ ๕ 

ที่มาในสังยุตตนิกาย มี ๑. ญาณ ๗๓ ๒. ญาณ ๗๗ 

น้ีช่ือวา กําลังพระญาณ แมในที่น้ี ทานก็ประสงคเอากําลังพระญาณเหมือนกัน จริงอยู ทาน
เรียกญาณวากําลัง เพราะความหมายวาไมหว่ันไหว และเพราะความหมายวาเปนเครื่อง
อุดหนุน๑๓ 

คุณสมบัติภายในของพระพุทธเจา คือ คุณธรรมตาง ๆ ซึ่งเปนพระญาณของพระองคที่ไม
มีทั่วไปแกบรรดาพระสาวก ไดแก ทศพลญาณ ๑๐ ประการ นอกจากทศพลญาณแลว ยังมีญาณอื่น ๆ 
อีก เชน ๑. เวสารัชชญาณ ๒. อกัมปนญาณ เปนตน 

สรุปความวา คําวา พระพุทธเจาเปนช่ือเรียกกลาง ๆ ที่ใชเรียกพระพุทธเจาองคใดก็ได 
นอกจากน้ียังมีช่ือเรียกอื่น ๆ อีก เชน ชินะ ตถาคต ทศพล เปนตน สวนพระพุทธเจาองคปจจุบันมีช่ือ
เรียก เชน โคตมะ ศากยมุนี สิทธัตถะ อังคีรส เปนตน และช่ือ ๆ หน่ึงที่นิยมเรียก คือ พระบรมศาสดา 
ซึ่งแปลวา พระศาสดาผูยอดเย่ียม เพราะพระองคมีความสามารถในการอบรมสั่งสอน และยังได
จําแนกคุณสมบัติของพระองคเปน ๒ สวน คือ ๑. คุณสมบัติภายนอก ๒. คุณสมบัติภายใน ดังตอไปน้ี  

๑. คุณสมบัติภายนอก คือ บุคลิกลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการ ดังหลักฐานในจังกีสูตร
ความวา พระสมณโคดมมีรูปงดงาม วาจาไพเราะสุภาพ เปนตน นอกจากน้ี เสียงของพระองคยัง

                                            

๑๒ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม, พิมพครั้งที่ 
๒๕, (กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม, ๒๕๕๖), หนา ๒๓๗-๒๓๘. 

๑๓ อภ.ิวิ.อ. (ไทย) -/๗๖๐/๖๔๕. 



๑๙ 

 

ประกอบดวย ความนุมนวล ฟงชัดเจน เปนตน ๒. คุณสมบัติภายใน คือ คุณธรรมตาง ๆ ซึ่งไมมีทั่วไป
แกพระสาวกทั้งหลาย ไดแก ทศพลญาณ ๑๐ ประการ นอกจากทศพลญาณแลว ยังมีญาณอื่น ๆ อีก 
เชน ๑. เวสารัชชญาณ ๒. อกัมปนญาณ เปนตน 

๒.๒ การเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก 

การเผยแผคําสอนของพระพุทธเจามีปรากฏทั่วไปในคัมภีรพระไตรปฎกและอรรถกถา ซึ่ง
หนังสือพุทธวิธีในการสอนของพระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) ไดรวบรวมหลักการและวิธีการเผย
แผคําสอนของพระพุทธเจาไวแลว ดวยเหตุน้ี ผูวิจัยจึงไดอาศัยขอมูลเพื่อเปนตนแบบของการศึกษา
คนควาในประเด็นน้ี โดยจําแนกหลักการและวิธีการเผยแผคําสอนได ๖ ประการ ดังน้ี  

๒.๒.๑ เกี่ยวกับเน้ือหาที่แสดง 
๒.๒.๒ เกี่ยวกับตัวผูแสดงธรรม 
๒.๒.๓ คุณลักษณะในการแสดงธรรม 
๒.๒.๔ วิธีการแสดงธรรมในแบบตาง ๆ 
๒.๒.๕ กุศโลบายในการแสดงธรรม 
๒.๒.๖ เกี่ยวกับตัวผูฟงธรรม 

๒.๒.๑ เก่ียวกับเน้ือหาท่ีแสดง 

ในประเด็นเกี่ยวกับเน้ือหาที่แสดงมี ๗ ประการดวยกัน คือ 

๑) แสดงธรรมจากสิ่งที่เขาใจงายไปหาสิ่งที่เขาใจยาก เชน อริยสัจ ๔๑๔ ซึ่งเริ่มแสดงจาก
ความทุกข ความเดือดรอน ปญหาชีวิตทีป่ระสบอยู รูเห็นประจกัษกันทุกคน จากน้ันจึงสาวไปหาเหตุที่
ยากลึกซึ้ง และวิธีการอันนําไปสูหนทางในการแกไข 

๒) แสดงธรรมไปตามระดับความลุมลึกของเน้ือหาและยากลงไปตามช้ัน ตอเน่ืองกันลงไป 
เชน อนุปุพพิกถา๑๕ ไตรสิกขา๑๖ พุทธโอวาท ๓๑๗ เปนตน 

๓) แสดงธรรมโดยใหผูฟงประจักษดวยตนเอง เรียกวา ประสบการณตรง เชน การพา
พระนันทะที่คิดถึงนางชนบทกัลยาณีไปชมนางเทพอัปสรบนสวรรคช้ันดาวดึงส๑๘ เปนตน 

๔) แสดงธรรมตรงประเด็น ชัดเจน ไมวกวน ไมไขวเขว ไมออกนอกเรื่อง๑๙ 

๕) แสดงธรรมมีเหตุผลรองรับ ตรองตามเห็นจริงได ซึ่งเรียกวา สนิทาน๒๐ 

                                            

๑๔ อภ.ิวิ. (ไทย) ๓๕/๑๘๙-๒๐๕/๑๖๓-๑๗๓. 
๑๕ วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๖/๓๒-๓๓. 
๑๖ อง.ฺฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๑๐๕/๖๒๖-๖๒๗. 
๑๗ ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๑๘๓/๙๐. 
๑๘ ดูรายละเอียดใน ขุ.อุ. (ไทย) ๒๕/๒๒/๒๑๐-๒๑๔. 
๑๙ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หนา ๓๔. 



๒๐ 

 

๖) แสดงธรรมเทาที่จําเปน เพื่อใหเกิดความเขาใจใหการเรียนรู ไมใชแสดงทั้งหมดเทาที่ผู
แสดงรู หรือแสดงภูมิวาผูแสดงมีความรูมาก ดังปรากฏหลักฐานในสีสปาวนสูตร ความวา  

พระผูมีพระภาคประทับอยู ณ สีสปาวัน เขตกรุงโกสัมพี ครั้งน้ันพระองคทรงหยิบใบประดู
ลาย ๒-๓ ใบข้ึนมา แลวตรัสถามภิกษุทั้งหลายวา “ใบประดูลาย ๒-๓ ใบที่ทรงหยิบข้ึนมากับใบที่
อยูบนตน อยางไหนจะมากกวากัน” ภิกษุทั้งหลาย ตอบวา “ใบที่อยูบนตนไมน้ันแลมากกวา” 
พระองคจึงตรัสวา ภิกษุทั้งหลาย สิ่งที่เรารูแลวแตมิไดบอกเธอทั้งหลายก็มีมาก เพราะไมเปน
ประโยชน ไมเปนไปเพื่อตรัสรู ไมเปนไปเพื่อนิพพาน๒๑  

๗) แสดงสิ่งที่เปนประโยชนแกผูฟง และเลือกโอกาสใหเหมาะสมที่จะแสดงธรรม ปรากฏ
หลักฐานในอภยราชกุมารสูตร (หลักเกณฑการตรัสพระวาจา ๖ ประการ)๒๒ 

ในประเด็นเกี่ยวกับเน้ือหาที่แสดง จําแนกได ๗ ประการ ดังน้ี ๑) แสดงจากสิ่งที่เขาใจงาย
ไปหาสิ่งที่เขาใจยาก ๒) แสดงไปตามระดับความลุมลึกของเน้ือหา ๓) แสดงใหผูฟงประจักษดวย
ตนเอง ๔) แสดงตรงประเด็น ไมวกวน ไมออกนอกเรื่อง ๕) แสดงมีเหตุผลรองรับ ๖) แสดงเทาที่
จําเปน ไมใชแสดงทั้งหมดเทาที่ผูแสดงรู ๗) แสดงเฉพาะสวนที่เปนประโยชนแกผูฟง และเลือกโอกาส
ใหเหมาะสม  

๒.๒.๒ เก่ียวกับตัวผูแสดงธรรม 

ในประเด็นเกี่ยวกับตัวผูแสดงธรรมมี ๕ ประการดวยกัน คือ 

๑) การเริ่มตนเปนสิ่งสําคัญมาก การเริ่มตนที่ดีมีสวนชวยใหประสบผลสําเร็จเปนอยาง
มาก อยางนอยก็เปนการดึงความสนใจในการนําเขาสูเน้ือหา โดยปกติพระผูมีพระภาคไมเริ่มตนดวย
การนําเขาสูเน้ือหาธรรมะทันที แตทรงเริ่มจากการสนทนากับผูมาเฝาดวยเรื่องที่เขาสนใจ เชน เมื่อ
พบชาวนาก็สนทนาเรื่องการทํานา๒๓ เมื่อพบพราหมณก็สนทนาเรื่องไตรเพท”๒๔ เปนตน 

๒) กอนแสดงธรรมพระผูมีพระภาคจะสรางบรรยากาศใหปลอดโปรง ผอนคลาย ไมใหตึง
เครียด ใหเกียรติแกผูฟง และใหผูฟงเกิดความภูมิใจในตนเอง เชน ดังหลักฐานในโสณทัณฑสูตร 
พราหมณโสณทัณฑะเกิดความกังวลในใจวา  

‘ถาถามปญหาพระสมณโคดม หากพระสมณโคดมตรัสวา พราหมณ ปญหาขอน้ีไมควรถาม
อยางน้ี ที่ถูกควรถามอยางน้ี บริษัทก็จะดูหมิ่นวา พราหมณโสณทัณฑะโงเขลา พระผูมีพระภาค
ทราบความคิดและทรงดําริวา เราควรถามปญหาเขาเรื่องไตรเพทซึ่งเปนความรูของอาจารยเขา’ 
จึงตรัสถามคุณสมบัติที่ทําใหเปนพราหมณ ทําใหพราหมณเกิดความสบายใจ และรูสึกภูมิใจที่ได

                                                                                                                             
๒๐ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หนา ๓๔. 
๒๑ ดูรายละเอียดใน ส.ม. (ไทย) ๑๙/๑๑๐๑/๖๑๓. 
๒๒ ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๑๘๗/๑๔๕-๑๔๖. 
๒๓ ดูรายละเอียดใน ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๙๗/๒๘๓-๒๘๕. 
๒๔ ดูรายละเอียดใน อง.ฺป ฺจก. (ไทย) ๒๒/๑๙๒/๓๑๖-๓๒๔. 



๒๑ 

 

ตอบเรื่องที่ตนรูและเช่ียวชาญเปนพิเศษ จากน้ันพระองคจึงทรงชักนําพราหมณโสณทันฑะเขาสู
เน้ือหาธรรมะ๒๕ 

๓) แสดงธรรมโดยมุงเน้ือหาสาระเพื่อใหเกิดความรูความเขาใจในสิ่งที่แสดง “แสดงธรรม
โดยไมกระทบตนและผูอื่น ไมมุงยกตน ไมมุงเสียดสีใคร ๆ”๒๖ เมื่อมีผูถามถึงคําสอนของเจาลัทธิตาง ๆ 
พระองคก็ไมทรงตัดสินวาคําสอนลัทธิใดถูกหรือผิด แตจะแสดงหลักการใหผูถามพิจารณาและตัดสิน
ดวยตนเอง เชน กรณีสุภัททปริพาชก ความวา 

สุภัททปริพาชกไดทูลถามพระผูมีพระภาควา เจาลัทธิ ไดแก ปูรณะกัสสปะ มักขลิโคศาล อชิ
ตะเกสกัมพล ปกุธะกัจจายนะ สัญชัยเวลัฏฐบุตร นิครนถนาฏบุตร เจาลัทธิเหลาน้ันรูตามที่ตน
กลาวอางหรือไม พระองคตรัสวา “อยาเลย เรื่องที่ถามวา ‘เจาลัทธิเหลาน้ันรูตามที่ตนกลาวอาง
หรือไมรู เราจะแสดงธรรมแกเธอ เธอจงฟง จงใสใจใหดี”๒๗ 

๔) แสดงธรรมโดยเคารพ คือ ต้ังใจแสดงดวยความรูสึกเห็นผูฟงเปนสําคัญ ไมใชสักแตวา
ทํา หรือเห็นผูฟงโงเขลา ดังหลักฐานปรากฏในสีหสูตร ความวา 

แมจะแสดงธรรมแกภิกษุทั้งหลาย ภิกษุณีทั้งหลาย อุบาสกทั้งหลาย อุบาสิกาทั้งหลาย 
ปุถุชนทั้งหลาย โดยที่สุดแมจะแสดงแกคนขอทานและพรานนกก็แสดงโดยเคารพ ไมแสดงโดยไม
เคารพ๒๘ 

๕) ใชภาษาสุภาพ นุมนวล ไมหยาบคาย ชวนใหสบายใจ เขาใจงาย ดังปรากฏหลักฐานใน
โสณทัณฑสูตร ความวา  

... พระสมณโคดมทรงมีอริยศีล มีศีลที่เปนกุศล ประกอบดวยศีลที่เปนกุศล ฯลฯ มีพระ
วาจาไพเราะสุภาพ ประกอบดวยถอยคําออนหวาน อยางชาวเมือง นุมนวล เขาใจงาย ฯลฯ ...๒๙ 

ในประเด็นเกี่ยวกับตัวผูแสดงธรรม จําแนกได ๕ ประการ ดังน้ี ๑) เริ่มตนดวยเรื่องที่เขา
สนใจ ไมนําเขาสูเน้ือหาธรรมะในทันที ๒) กอนแสดงธรรม สรางบรรยากาศใหผอนคลาย ใหเกียรติแก
ผูฟง ๓) แสดงธรรมไมกระทบตนและผูอื่น ไมยกตนขมทาน ไมมุงเสียดสีใคร ๆ ๔) แสดงธรรมดวย
ความต้ังใจเห็นผูฟงเปนสําคัญ ๕) ใชภาษาสุภาพ ไมหยาบคาย เขาใจงาย  

 

 

 

                                            

๒๕ ที.สี. (ไทย) ๙/๓๐๖-๓๑๘/๑๑๖-๑๒๓. 
๒๖ ดูรายละเอียดใน อง.ฺป ฺจก. (ไทย) ๒๒/๑๕๙/๒๖๓. 
๒๗ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๑๓/๑๖๑. 
๒๘ อง.ฺป ฺจก. (ไทย) ๒๒/๙๙/๑๖๙. 
๒๙ ที.สี. (ไทย) ๙/๓๐๔/๑๑๔. 



๒๒ 

 

๒.๒.๓ คุณลักษณะในการแสดงธรรม 

ในประเด็นคุณลักษณะในการแสดงมี ๗ ประการดวยกัน คือ 

๑) สันทัสสนา การใหเห็นชัดแจง หรือช้ีใหชัด คือ ช้ีแจงใหเขาใจชัดเจน มองเห็นเรื่องราวและ
เหตุผลตาง ๆ แจมแจงเหมือนจูงมือไปดูเห็นประจักษกับตา; เปนลักษณะอยางแรกของการสอน
ที่ดีตามแนวพุทธจริยา (ขอตอไปคือ สมาทปนา)๓๐ 

๒) สมาทปนา การใหสมาทาน หรือชวนใหปฏิบัติ คือ อธิบายใหเห็นวาเปนความจริง ดีจริง 
จนใจยอมรับที่จะนําไปปฏิบัติ; เปนลักษณะอยางหน่ึงของการสอนที่ดี (ขอกอนคือ สันทัสสนา, 
ขอตอไปคือ สมุตเตชนา)๓๑ 

๓) สมุตเตชนา การทําใหอาจหาญ คือ เราใจใหแกลวกลา ปลุกใจใหคึกคัก เกิดความ
กระตือรือรน มีกําลังใจแข็งขัน มั่นใจที่จะทําใหสําเร็จ ไมกลัวเหน็ดเหน่ือยหรือยากลําบาก; เปน
ลักษณะอยางหน่ึงของการสอนที่ดี ขอกอนคือ สมาทปนา, ขอสุดทายคือ สัมปหังสนา)๓๒ 

๔) สัมปหังสนา การทําใหราเริงหรือปลุกใหราเริง คือ ทําบรรยากาศใหสนุก สดช่ืน แจมใส 
เบิกบานใจ ใหผูฟงแชมช่ืนมีความหวัง มองเห็นผลดีและทางสําเร็จ; เปนลักษณะอยางหน่ึงของ
การสอนที่ดีตามแนวพุทธจริยา (ขอกอนคือ สมุตเตชนา)๓๓ 

ในประเด็นคุณลักษณะในการแสดงธรรม จําแนกได ๔ ประการ ดังน้ี ๑) สันทัสสนา การ
ช้ีแจงใหเขาใจชัดเจน ๒) สมาทปนา การชักชวนใหนําไปปฏิบัติ ๓) สมุตเตชนา การปลุกเราใหเกิด
กําลังใจ ๔) สัมปหังสนา สรางบรรยากาศใหสนุก เบิกบานใจ 

๒.๒.๔ วิธีการแสดงธรรมในแบบตาง ๆ  

ในประเด็นวิธีการแสดงธรรมในแบบตาง ๆ มี ๔ ประการดวยกัน คือ 

๑) การสนทนา วิธีน้ีเปนวิธีที่ทรงใชบอย โดยเฉพาะเมื่อมีผูมาเฝา ยังไมไดเลื่อมใสศรัทธา
ในพระศาสนายังไมรูไมเขาใจหลักธรรม ในการสนทนาพระผูมีพระภาคมักจะเปนฝายถาม นําคู
สนทนาเขาสูธรรมและเลื่อมใสศรัทธาในที่สุด แมในหมูสาวก พระองคก็ทรงใชวิธีน้ี และสงเสริมให
สาวกสนทนาธรรมกัน ดังปรากฏหลักฐานในมงคลสูตร ความวา “การสนทนาธรรมตามกาล น้ีเปน
มงคลอันสูงสุด”๓๔ 

                                            

๓๐ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๔๓๒. 
๓๑ เรื่องเดียวกัน, หนา ๔๐๒. 
๓๒ เรื่องเดียวกัน, หนา ๔๐๔. 
๓๓ เรื่องเดียวกัน, หนา ๔๓๕. 
๓๔ ขุ.ขุ. (ไทย) ๒๕/๑๐/๘. 



๒๓ 

 

๒) การบรรยาย วิธีแสดงธรรมวิธีน้ี จะทรงใชในการแสดงธรรมประจําวันที่มีพระสงฆหรือ
ประชาชนจํานวนมาก “โดยมากเปนผูมีพื้นความรูความเขาใจกับมีความเลื่อมใสศรัทธาอยูแลว มาฟง
เพื่อเพิ่มเติมความรู และหาความสุขทางจิตใจ”๓๕  

๓) การตอบปญหา ผูที่มาถามปญหา นอกจากเปนผูที่มีความสงสัยในขอธรรมตาง ๆ แลว 
โดยมากเปนผูนับถือลัทธิศาสนาอื่น บางมาถามเพื่อตองการรูคําสอนในพระพุทธศาสนา หรือ
เทียบเคียงกับคําสอนในลัทธิของตน บางมาถามเพื่อลองภูมิ บางมาถามเพื่อขมปราบใหจน หรือให
ไดรับความอับอาย 

พระผูมีพระภาคทรงใชวิธีการตอบใหเหมาะสมกับลักษณะของปญหา ในสังคีติสูตร๓๖ ได
แยกประเภทการตอบปญหาไว ๔ ประการ คือ 

(๑) เอกังสพยากรณียปญหา ปญหาที่ตอบตรงไปตรงมา เชน ถามวา “จักษุเปนอนิจจังหรือ” 
พึงตอบวา “ถูกแลว” 

(๒) ปฏิปุจฉาพยากรณียปญหา ปญหาที่ยอนถามแลวจึงแก เชน ถามวา “โสตะก็เหมือนจักษุ
หรือ” พึงยอนถามวา “ที่ถามน้ันหมายถึงแงใด” ถาเขากลาววา “ในแงเปนเครื่องมองเห็น” พึง
ตอบวา “ไมเหมือน”ถาเขากลาววา “ในแงเปนอนิจจัง” ควรตอบวา “เหมือน” 

(๓) วิภัชชพยากรณียปญหา ปญหาที่ตองแยกตอบ เชน ถามวา “สิ่งที่เปนอนิจจัง ไดแก จักษุ
ใชไหม?” ควรแยกตอบวา “ไมเฉพาะจักษุเทาน้ัน ถึงโสตะ ฆานะ ฯลฯ ก็เปนอนิจจัง” หรือ
ปญหาถามวา “พระตถาคตตรัสวาจาไมเปนที่รักที่ชอบใจของคนอื่นไหม?” ตองแยกตอบตาม
หลักการตรัสพระวาจา ๖ ประการ เปนตน 

(๔) ฐปนียปญหา ปญหาที่ควรยับย้ังเสีย ไดแก ปญหาที่ถามนอกเรื่อง ไรประโยชน สิ้นเปลือง
เวลาเปลา ควรยับย้ังเสีย แลวชักนําผูถามกลับเขาสูเรื่องที่ประสงคตอไป เชน เมื่อถามวา “ชีวะ
อันใด สรีระก็อันน้ันหรือ?” คําถามน้ีจัดอยูในประเภทเก็งความจริง ถึงอธิบายอยางไรผูถามก็ไม
อาจเขาใจหรือพบขอยุติได และไมเกิดประโยชนอะไรแกผูถามดวย๓๗ 

นอกจากน้ี พระผูมีพระภาคยังทรงแสดงสาเหตุแหงการถาม ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระ
วินัยปฎก ปริวาร อุปาลิปญจกะ ทิฏฐาวิกัมมวรรค ความวา 

อุบาลี การถามปญหาน้ีมี ๕ อยาง คือ 

๑. ภิกษุถามปญหาเพราะความเปนผูโงเขลา งมงาย 
๒. เปนผูปรารถนาเลวทราม ถูกความอยากครอบงํา จึงถามปญหา 
๓. ถามปญหาเพราะดูหมิ่น 

                                            

๓๕ ดูรายละเอียดใน พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หนา ๔๗. 
๓๖ ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๑๒/๒๙๑. 
๓๗ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หนา ๔๘-๔๙. 



๒๔ 

 

๔. เปนผูไมประสงคจะรูจึงถามปญหา 
๕. ถามปญหาดวยคํานึงวา ถาเราถามปญหาแลว ภิกษุจักพยากรณไดถูกตอง การพยากรณ

ดังน้ีน้ันเปนสิ่งดี แตถาเราถามปญหาแลว เธอจักพยากรณไมถูกตอง เราก็จักพยากรณแกเธอ
อยางถูกตอง 

อุบาลี การถามปญหามี ๕ อยางน้ีแล๓๘ 

นอกจากรูวิธีการตอบปญหาแลว ถารูจุดประสงคของผูถาม ก็จะสามารถกลาวแกและ
ตอบปญหาไดตรงจุด ทําใหการแสดงธรรมไดผลดีย่ิงข้ึน 

๔) การวางกฎขอบังคับ เชน กรณีมีภิกษุกระทําความผิดเปนครั้งแรก พระสงฆและ
ประชาชนตางติเตียนโพนทะนา เมื่อมีผูนําความมากราบทูลพระผูมีพระภาค พระองคจะทรงเรียก
ประชุมสงฆ ไตสวนภิกษุผูกระทําความผิด เมื่อเจาตัวรับสารภาพแลว ก็จะทรงตําหนิ ช้ีแจงความ
เสียหายที่เกิดแกคณะสงฆ และคุณประโยชนของการประพฤติดีงาม ฯลฯ จากน้ันจะทรงบัญญัติ
สิกขาบท ในทามกลางสงฆ และรับทราบรวมกันของสงฆ๓๙   

ในประเด็นวิธีการแสดงธรรมในแบบตาง ๆ  จําแนกได ๔ ประการ ดังน้ี ๑) การสนทนา ๒) 
การบรรยาย ๓) การตอบปญหา ซึ่งวิธีการตอบปญหายังจําแนกไดอีก ๔ วิธี คือ (๑) ปญหาที่ตอบ
ตรงไปตรงมา (๒) ปญหาที่ยอนถามแลวจึงแก (๓) ปญหาที่ตองแยกตอบ (๔) ปญหาที่ควรยับย้ังเสีย 
๔) การวางกฎขอบังคับ  

๒.๒.๕ กุศโลบายในการแสดงธรรม  

ในประเด็นกุศโลบายในการแสดงธรรมมี ๑๐ ประการดวยกัน คือ 

๑) แสดงธรรมดวยการยกอุทาหรณและเลานิทานประกอบ วิธีน้ีชวยใหผูฟงเขาใจไดงาย
และชัดเจนในประเด็น เชน อารามทูสกชาดก (ลิงทําลายสวน)๔๐ วารุณิทูสกชาดก (ผูมีปญญาทรามทํา
สุราใหเสีย)๔๑ เปนตน 

๒) แสดงธรรมดวยการอุปมาเปรียบเทียบ วิธีน้ีชวยใหผูฟงเขาใจเรื่องลึกซึ้งที่เขาใจยาก
กลายเปนเรื่องที่เขาใจงาย เชน ทรงอุปมาดวยลูกไก (เวรัญชกัณฑ) ความวา  

พราหมณ ไข ๘ ฟอง ๑๐ ฟอง หรือ ๑๒ ฟอง ที่แมไกกกหรือฟกดีแลว ลูกไกตัวที่ใชเล็บหรือ
จะงอยปากทําลายกระเปาะ ไขออกมาไดกอน ควรเรียกมันวา เปนตัวพี่ หรือตัวนอง ควรเรียกวา 
พี่ เพราะมันแกกวาเขา 

                                            

๓๘ วิ.ป. (ไทย) ๘/๔๓๒/๖๑๔. 
๓๙ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หนา ๕๑. 
๔๐ ขุ.ชา.ทุก.อ (ไทย) ๒/๔๖/๑๙-๒๒. 
๔๑ ขุ.ชา.ทุก.อ (ไทย) ๒/๔๗/๒๒-๒๓. 



๒๕ 

 

เชนเดียวกันน่ันแหละพราหมณ ในขณะที่หมูสัตว ถูกกระเปาะไขคืออวิชชาหอหุมอยู เราได
ทําลายกระเปาะไขคืออวิชชา ผูเดียวเทาน้ันสําเร็จอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณอันยอดเย่ียม จึงเปน
พี่ใหญผูประเสริฐที่สุดของโลก๔๒ 

๓) แสดงธรรมดวยการใชอุปกรณสื่อการสอน วิธีน้ีชวยใหผูฟงเห็นชัดเขาใจงายโดยอุปมา
จากวัตถุหรือเครื่องใชที่มีอยูใกลตัว เหมาะสําหรับผูฟงมีอายุนอย ๆ  เชนในจูฬราหุโลวาทสูตร ความวา 

... พระผูมีพระภาคทรงเหลือนํ้าหนอยหน่ึงไวในภาชนะนํ้า แลวรับสั่งเรียกทานพระราหุลมา
ตรัสวา ราหุล เธอเห็นนํ้าที่เหลืออยูหนอยหน่ึงในภาชนะน้ีไหม 

ทานพระราหุลกราบทูลวา เห็น พระพุทธเจาขา 

ราหุล ความเปนสมณะของบุคคลผูไมมีความละอายในการกลาวเท็จทั้งที่รูอยูก็มีอยูหนอย
หน่ึงเหมือนนํ้าที่เหลืออยูหนอยหน่ึงอยางน้ี๔๓ 

๔) แสดงธรรมดวยการปฏิบัติใหเห็นเปนตัวอยาง วิธีน้ีเปนการปฏิบัติใหเห็นเปนตัวอยาง 
โดยที่ไมตองกลาวสอน เชน ในคิลานวัตถุกถา ความวา 

พระผูมีพระภาคพรอมดวยพระอานนทตามเสด็จ ขณะเสด็จไปทางที่อยูของพระภิกษุรูปหน่ึง 
ไดเห็นภิกษุรูปน้ันนอนเกลือกกลิ้งไปมาบนปสสาวะและอุจจาระของตนเอง จึงไดเขาไปไตถาม
และจัดการชําระรางกายใหสะอาดแลวใหนอนบนเตียง จากน้ันพระองคจึงรับสั่งใหประชุมสงฆ 
ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอไมมีมารดา ไมมีบิดาผูคอยพยาบาล ภิกษุทั้งหลาย ถาพวกเธอไม
พยาบาลกันเอง ใครเลาจะคอยพยาบาลพวกเธอ ภิกษุทั้งหลาย ผูจะพยาบาลเราก็จงพยาบาล
ภิกษุไขเถิด…๔๔ 

๕) แสดงธรรมดวยการเลนคําศัพท เลนภาษา วิธีน้ีเปนการตอบโดยใชคําศัพทเดียวกันแต
ความหมายตางกัน เชน กรณีเวรัญชพราหมณกลาวตําหนิพระผูมีพระภาค ความวา 

พราหมณกราบทูลตอไปวา ทานพระโคดม สอนใหทําลาย 

พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา พราหมณ ขอที่เขากลาวหาเราน้ันมีมูลอยู เพราะเราสอนให
ทําลายราคะ โทสะ โมหะ ตลอดถึงใหทําลายบาปอกุศลธรรมตาง ๆ ขอที่เขากลาวหาเราน้ันมีมูล
อยู แตไมใชที่ทานกลาวถึง 

พราหมณกราบทูลตอไปวา ทานพระโคดม เปนคนชางรังเกียจ 

                                            

๔๒ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๑/๕. 
๔๓ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๐๘/๑๑๗. 
๔๔ วิ.ม. (ไทย) ๕/๓๖๕/๒๓๙-๒๔๐. 



๒๖ 

 

พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา พราหมณ ขอที่เขากลาวหาเราน้ันมีมูลอยู เพราะเราชางรังเกียจ
กายทุจริต วจีทุจริต มโนทุจริต และบาปอกุศลธรรมตาง ๆ ขอที่เขากลาวหาเราน้ันมีมูลอยู แต
ไมใชที่ทานกลาวถึง๔๕ 

๖) แสดงธรรมดวยการเลือกกุศโลบายใหเหมาะสมในแตละบุคคล วิธีน้ีใชแรกเริ่มในการ
ประกาศพระศาสนา โดยเลือกบุคคลที่จะแสดงธรรมโปรดและวิธีการแสดงธรรมใหเหมาะสมกับบุคคล 
น้ัน ๆ เชน โปรดปญจวัคคีย๔๖ ยสกุลบุตรพรอมดวยครอบครัวและสหาย๔๗ ภัททวัคคีย ๓๐ คน๔๘ ทั้ง
ยังไปโปรดชฎิล ๓ พี่นองพรอมทั้งบริวารทั้งหมด๔๙ เพื่อเปดทางใหงายตอการเผยแผคําสอนตอไป 

๗) แสดงธรรมดวยการรูจังหวะและโอกาสที่เหมาะสม วิธีน้ีใชในการแสดงธรรมให
เหมาะสมกับจังหวะและโอกาสเพื่อใหเกิดประโยชนอยางสูงสุด เชน กรณีพระยสะ ความวา 

ยสกุลบุตรต่ืนข้ึนมาเห็นบริวารนอนหลับสภาพนาอุจาดดุจปาชาผีดิบ จึงเบื่อหนายเดินออก
จากปราสาทเขาไปในปาอิสิปตนมฤคทายวัน และอุทานวา “ที่น่ีวุนวายหนอ ที่น่ีขัดของหนอ” 
ในขณะน้ันพระพุทธเจาไดยินเสียงจึงตรัสตอบวา “ที่น่ีไมวุนวายหนอ ที่น่ีไมขัดของหนอ” แลว
ชวนใหยสกุลบุตรมาฟงธรรม พระองคทรงแสดงธรรมดวยอนุปุพพิกถา ฯลฯ แกยสกุลบุตรจนได
บรรลุเปนพระอรหันต๕๐ 

๘) แสดงธรรมดวยการใชวิธีที่ยืดหยุนใหเหมาะกับสถานการณ วิธีน้ีใชเพื่อการขมบาง โอน
ออนผอนตามบาง ยอมบาง ขัดบาง คลอยตามบาง ปลอบบาง เชน ในเกสีสูตร ความวา “เกสี เราฝก
ผูที่ควรฝกไดดวยวิธีแบบสุภาพบาง วิธีแบบรุนแรงบาง วิธีทั้งแบบสุภาพและแบบรุนแรงบาง”๕๑ 

๙) แสดงธรรมดวยการสรรเสริญและการตําหนิ วิธีน้ีเปนการทําใหผูถูกสรรเสริญมั่นใจใน
การทําคุณความดี แตไมนําไปเปรียบเทียบโดยขมผูอื่น และการตําหนิผูกระทําความผิดใหเห็นโทษ ละ
ผิดหันกลับมาประพฤติตนใหถูกตอง เชน กลาวสรรเสริญพระสารีบุตร๕๒ กลาวตําหนิพระสาติ๕๓ เปน
ตน 

๑๐) แสดงธรรมดวยการแกปญหาเฉพาะหนา วิธีน้ีเปนการแกปญหาที่เกิดข้ึนเฉพาะหนา
ในบางครั้งบางคราว เชน ธนัญชานีสูตร ความวา 

                                            

๔๕ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๖-๗/๔. 
๔๖ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๓-๒๔/๒๐-๓๑. 
๔๗ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๖-๓๑/๓๒-๔๐. 
๔๘ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๖/๔๕-๔๖. 
๔๙ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๗-๕๔/๔๗-๖๕. 
๕๐ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๕-๒๘/๓๑-๓๔. 
๕๑ อง.ฺจตุกฺก. (ไทย) ๒๑/๑๑๑/๑๗๐. 
๕๒ ดูรายละเอียดใน ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๙๗/๑๑๕. 
๕๓ ดูรายละเอียดใน ม.มู. (ไทย) ๑๒/๓๙๘/๔๒๙-๔๓๐. 



๒๗ 

 

ขณะที่นางพราหมณีกําลังจะนําอาหารไปใหพราหมณผูเปนสามี นางกาวเทาพลาดจึงอุทาน 
“นโม ตสฺส” ๓ หน เมื่อสามีไดยินจึงดาภรรยาวา “หญิงถอย ฯลฯ” สามีกลาววา ฉันจะไปปราบ
วาทะศาสดาของแก ฝายภรรยากลาววา ยังไมเห็นใครในโลก พรอมเทวโลก มารโลก พรหมโลก
จะปราบวาทะพระผูมีพระภาคอรหนัตสัมมาสมัพุทธเจาได ฝายภรรยาจึงทาใหสามีไปปราบวาทะ 
เมื่อสามีโกรธจึงเขาไปหาพระศาสดา แลวถามคําถามวา  

บุคคลกําจัดอะไรไดจึงอยูเปนสุข 
กําจัดอะไรไดจึงไมเศราโศก ขาแตพระโคดม ฯลฯ  
พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา 
บุคคลกําจัดความโกรธไดจึงอยูเปนสุข 
กําจัดความโกรธไดจึงไมเศราโศก พราหมณ ฯลฯ 
หลังจากพราหมณสามีฟงพระธรรมเทศนาแลวเกิดศรัทธาเลื่อมใสออกบวช ฯลฯ๕๔ 

ในประเด็นกุศโลบายในการแสดงธรรม จําแนกได ๑๐ ประการ ดังน้ี ๑) ยกอุทาหรณและ
เลานิทานประกอบ ๒) อุปมาเปรียบเทียบ ๓) ใชสื่ออุปกรณการสอน ๔) ปฏิบัติใหเห็นเปนตัวอยาง ๕) 
เลนคําศัพท เลนภาษา ๖) เลือกกุศโลบายใหเหมาะสมในแตละบุคคล ๗) รูจังหวะและโอกาสที่
เหมาะสม ๘) ใชวิธีที่ยืดหยุนใหเหมาะกับสถานการณ ๙) สรรเสริญและการตําหนิ ๑๐) แกปญหา
เฉพาะหนา 

๒.๒.๖ เก่ียวกับตัวผูฟงธรรม 

ในประเด็นเกี่ยวกับตัวผูฟงธรรมมี ๗ ประการดวยกัน คือ 

๑) แสดงธรรมใหเหมาะสมกับความแตกตางของแตละบุคคล ดังในสารีปุตตสุตตนิทเทส 
ความวา  

พระผูมีพระภาคทรงทราบวา “บุคคลน้ีมีราคจริต บุคคลน้ีมีโทสจริต บุคคลน้ีมีโมหจริต 
บุคคลน้ีมีวิตกจริต บุคคลน้ีมีสัทธาจริต บุคคลน้ีมีญาณจริต”๕๕ และกอนที่พระองคจะออกประกาศ
พระศาสนาทรงรูระดับสติปญญาของแตละบุคคลวา 

… สัตวทั้งหลายผูมีธุลีในตานอย มีธุลีในตามาก มีอินทรียแกกลา มีอินทรียออน มีอาการดี 
มีอาการทราม สอนใหรูไดงาย สอนใหรูไดยาก บางพวกมักเห็นปรโลกและโทษวานากลัวก็มี บางพวก
มักไมเห็นปรโลกและโทษวานากลัวก็มี มีอุปมาเหมือนในกออุบล ในกอปทุม หรือในกอบุณฑริก …๕๖ 

นอกจากน้ียังมีดอกบัวเหลาอื่นที่ไมไดจัดอยูในดอกบัว ๓ เหลา ดังหลักฐานปรากฏใน
คัมภีรอรรถกถา มหาปทานสูตร ความวา 

                                            

๕๔ ดูรายละเอียดใน ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๘๗/๒๖๓-๒๖๕. 
๕๕ ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๑๙๑/๕๔๕. 
๕๖ วิ.ม. (ไทย) ๔/๙/๑๔. 



๒๘ 

 

สวนดอกบัวเหลาอื่นใดที่อยูในสระเปนตนที่ยังไมพนนํ้าและจักไมบาน จักเปนอาหารของปลา
และเตา ดอกบัวเหลาน้ันทานไมยกข้ึนสูพระบาลี แตทานก็แสดงไววา ควรนํามาแสดงประกอบ
ความได เหมือนอยางวา ดอกบัวมี ๔ ชนิดเทาน้ัน ฉันใด บุคคลก็มี ๔ จําพวก ฉันน้ันเหมือนกัน 
คือ  

๑. อุคฆฏิตัญู ผูเขาใจไดฉับพลัน 
๒. วิปจิตัญู  ผูเขาใจตอเมื่อขยายความ 
๓. เนยยะ  ผูที่พอจะแนะนําได 
๔. ปทปรมะ  ผูที่สอนใหรูไดเพียงตัวบทคือพยัญชนะ๕๗ 

๒) แสดงธรรมโดยปรับวิธีใหเหมาะสมกับแตละบุคคล แมจะแสดงธรรมเรื่องเดียวกันแต
ตางบุคคล อาจใชตางวิธี ขอน้ีเกี่ยวโยงมาจากขอที่ ๑๕๘ 

๓) ผูแสดงธรรมจะตองคิดถึงความพรอม ความแกรอบแหงอินทรียหรือญาณของผูฟง ดัง
หลักฐานปรากฏในราหุโลวาทสูตร ความวา 

พระผูมีพระภาคทรงหลีกเรนอยู ในที่สงัด ทรงเกิดความรําพึงข้ึนอยางน้ีวา “ธรรมเปน
เครื่องบมวิมุตติของราหุลแกกลาแลว ทางที่ ดี เราพึงแนะนําราหุลในธรรมเปนที่สิ้นอาสวะให
ย่ิงข้ึนไป”๕๙ 

๔) แสดงธรรมโดยใหผูฟงไดลงมือปฏิบัติดวยตนเอง ซึ่งจะชวยใหเกิดความรูความเขาใจ
จากการลงมือปฏิบัติจริง เชน ทรงสอนพระจูฬปนถกผูโงเขลาดวยการใหผาขาวไปลูบคลํา๖๐ เปนตน 

๕) แสดงธรรมโดยใหผูฟงกับผูแสดงมีสวนรวมกัน ในการคนหาความจริง โดยใหมีการ
แสดงความคิดเห็นโตตอบอยางเสรี วิธีน้ีพระผูมีพระภาคทรงใชเปนประจํา ในรูปแบบการถาม-ตอบ 
แบงเปน ๒ ประการ คือ 

ก) ลอใหผูฟงแสดงความคิดเห็นของตน ช้ีขอคิดใหแกเขา สงเสริมใหเขาคิด และให
ผูฟงเปนผูวินิจฉัยความรูเอง ผูสอนเปนเพียงผูช้ีนําชองทางเขาสูความรู 

ข) ใหแสดงความคิดเห็นโตตอบอยางเสรี โดยมุงหาความรู ไมใชมุงแสดงภูมิ หรือขม
กัน๖๑ 

๖) แสดงธรรมโดยเอาใจใสบุคคลที่ควรไดรับความสนใจพิเศษเปนราย ๆ ไป ตามควรแก
โอกาสและสถานที่ เชน กรณีลูกสาวชางหูก ความวา 

                                            

๕๗ ที.ม.อ. (ไทย) -/๖๙/๙๓.  
๕๘ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หนา ๑. 
๕๙ ส.สฬา. (ไทย) ๑๘/๑๒๑/๑๔๓. 
๖๐ ดูรายละเอียดใน ขุ.เถร.อ. (ไทย) ๒/๕๕๕-๕๕๖/๒๗๒-๒๗๘. 
๖๑ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หนา ๔๐. 



๒๙ 

 

ลูกสาวชางหูกคนหน่ึง อยากฟงธรรม แตมีงานมวนกรอดวยเรงอยู เมื่องานเสร็จแลวจึงเดิน
ออกจากบานเอามวนดายไปสงใหบิดา ผานโรงธรรมก็แวะ น่ังอยูแถวหลังสุดของที่ประชุม พระ
พุทธองคก็ยังทรงเอาพระทัยใสหันไปรับสั่งใหเขามาน่ังใกล ๆ ทักทายปราศรัย และทรงเทศนาให
เด็กน้ันไดรับประโยชนจากการมาฟงธรรม๖๒ 

๗) ชวยเหลือเอาใจใสคนที่ดอยที่มีปญหา ยกตัวอยาง เชน กรณีพระจูฬปนถกดังที่กลาว
มาแลว เปนตน๖๓ 

ในประเด็นเกี่ยวกับตัวผูฟงธรรม จําแนกได ๗ ประการ ดังน้ี ๑) แสดงใหเหมาะสมกับ
ความแตกตางในแตละบุคคล ๒) แมแสดงเรื่องเดียวกัน แตตางบุคคล อาจใชตางวิธี ๓) ตองคิดถึง
ความพรอมของผูฟง ๔) ใหผูฟงไดลงมือปฏิบัติดวยตนเอง ๕) ใหผูฟงกับผูแสดงมีสวนรวมกัน ๖) เอา
ใจใสบุคคลที่ควรไดรับความสนใจพิเศษเปนราย ๆ ไป ๗) ชวยเหลือเอาใจใสคนที่ดอยและมปีญหา 

สรุปความวา หลักการและวิธีการเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาจําแนกได ๖ ประการ 
ดังน้ี ๑. เน้ือหาที่แสดง ๒. ตัวผูแสดงธรรม ๓. คุณลักษณะในการแสดงธรรม ๔. วิธีการแสดงธรรมใน
แบบตาง ๆ ๕. กุศโลบายในการแสดงธรรม ๖. ตัวผูฟงธรรม 

๒.๓ พระภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยตรงและโดยออมที่ปรากฏ 
ในพระไตรปฎก 

ภายหลังการตรัสรูของพระสัมมาสัมพุทธเจา พระองคไดออกไปเผยแผพระศาสนา ดวย
การแสดงธัมมจักกัปปวัตตนสูตรแกเหลาปญจวัคคีย๖๔ ตอมา ไดแสดงอนุปุพพิกถาแกยสกุลบุตรและ
สหายรวม ๕๕ คน ซึ่งในขณะน้ันมพีระอรหันตรวมทั้งพระพุทธเจาดวยเปนจาํนวน ๖๑ รูป๖๕ หลังจาก
ออกพรรษา พระองคไดสงพระสาวกออกไปเผยแผศาสนาดวยพุทธดํารัสวา  

... ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชนสุขแกชนจํานวนมาก เพื่ออนุเคราะห
ชาวโลก เพื่อประโยชนเกื้อกูล และความสุขแกทวยเทพ และมนุษย อยาไปโดยทางเดียวกันสอง
รูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องตน มีความงามในทามกลาง และมีความงามในที่สุด จง
ประกาศพรหมจรรยพรอมทั้งอรรถ และพยัญชนะบริสุทธ์ิบริบูรณครบถวน สัตวทั้งหลายที่มีธุลี
ในตานอยมีอยู ยอมเสื่อมเพราะไมไดฟงธรรม จักมีผูรูธรรม ภิกษุทั้งหลาย แมเราก็จักไปยังตําบล
อุรุเวลาเสนานิคมเพื่อแสดงธรรม๖๖ 

                                            

๖๒ ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๑๗๓/๑๖๑-๑๖๖. 
๖๓ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หนา ๔๑. 
๖๔ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๓-๒๔/๒๐-๓๑. 
๖๕ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๖-๓๑/๓๒-๔๐. 
๖๖ วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐. 



๓๐ 

 

แมพระองคก็ไดออกเดินทางเพื่อไปแสดงธรรมแกภัททวัคคียทั้ง ๓๐ คน๖๗ และเหลาฤาษี
ชฏิล ๓ พี่นอง พรอมทั้งบริวาร ๑,๐๐๓ ตน ที่ตําบลอุรุเวลาเสนานิคมเชนกัน๖๘ ในเวลาตอมา ได
เดินทางไปแสดงธรรมแกพระเจาพิมพิสารพรอมดวยขาราชบรพิารทีส่วนตาลหนุม จํานวน ๑๒๐,๐๐๐ 
คน๖๙ ทั้งยังไดต้ังพระศาสนาเปนครั้งแรกในแควนมคธแหงน้ี๗๐ ซึ่งในชวงระหวางที่พระพุทธเจาและ
พระสงฆสาวกไดเผยแผพระศาสนาน้ัน ไดมบีุคคลผูสนใจเขามาบวชเปนภิกษุในศาสนาน้ีจํานวนมาก 
โดยบุคคลเหลาน้ันเมื่อไดเขามาบวชเปนภิกษุแลว ก็มีทั้งพวกที่เช่ือฟงคําสั่งสอนและพวกที่คัดคาน
คําสั่งสอน ซึ่งในประเด็นน้ี ผูวิจัยจะขอกลาวถึงเฉพาะในสวนภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัย 
โดยภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยยังจําแนกได ๒ จําพวก คือ  

๑. พระภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยตรง  
๒. พระภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยออม  

โดยผูวิจัยจะยกมาเพื่อใหเห็นเปนตัวอยาง ดังตอไปน้ี 

๒.๓.๑ พระภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยตรง 

ภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยตรง ในที่น้ีผูวิจัยหมายถึง ภิกษุผูที่มีความเห็น
ผิดคัดคานตอคําสั่งสอนของพระศาสดาที่พระองคไดแสดงไวแลว รวมทั้งภิกษุผูเผยแผหลักคําสอนซึ่ง
เปนหลักการของลัทธินอกพระพุทธศาสนา และภิกษุผูที่เสนอขอปฏิบัติซึ่งเปนไปเพื่อความแตกแยก
แหงสงฆดวย โดยในประเด็นน้ีผูวิจัยจะยกมาแสดงเพียงบางตัวอยาง ดังตอไปน้ี 

๑. พระสาติมีความเห็นวาวิญญาณเปนผูทองเที่ยวไปในสังสารวัฏ 

ปรากฏหลักฐานในมหาตัณหาสังขยสูตร ความวา 

พระสาติมีความเห็นผิดวา “เรารูทั่วถึงในคําสอนของพระศาสดาวา “วิญญาณน้ีน่ันแหละ 
ไมใชสิ่งอื่น ที่ทองเที่ยวไปในสังสารวัฏ” เมื่อภิกษุจํานวนมากไดฟงดังน้ี จึงเขาไปหาพระสาติเพื่อ
แกไขความเห็นผิด แตภิกษุเหลาน้ันไมสามารถแกไขความเหน็ผิดของพระสาติได จึงพากันไปเขา
เฝาพระศาสดาแลวแจงเรื่องพระสาติใหทราบ เมื่อพระองคทราบเรื่อง จึงใหภิกษุรูปหน่ึงไปเรียก
พระสาติมาสอบถาม เมื่อพระสาติมาถึง พระองคไดตรัสถามวา “สาติ ไดยินวา เธอมีความเห็น
ผิดวา เรารูทั่วถึงในคําสอนของพระศาสดาวา วิญญาณน้ีน่ันแหละ ไมใชสิ่งอื่น ที่ทองเที่ยวไปใน
สังสารวัฏ จริงหรือ” พระสาติรับวา “จริง” พระองคจึงถามตอไปวา “สาติ วิญญาณมีสภาพเปน
อยางไร” พระสาติตอบวา “วิญญาณมีสภาพพูดได รับรูได รับผลของการกระทําดีและช่ัว” 
พระองคจึงตรัสตําหนิวา “โฆษบุรุษ เราแสดงธรรมน้ีแกใครเลา ฯลฯ” เมื่อตรัสตําหนิพระสาติ
แลว จึงตรัสกับภิกษุทั้งหลายวา “วิญญาณเกิดข้ึนไดเพราะอาศัยปจจัย วิญญาณที่อาศัยตาและ

                                            

๖๗ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๖/๔๕-๔๖. 
๖๘ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๗-๕๔/๔๗-๖๕. 
๖๙ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๕๕-๕๖/๖๕-๖๘. 
๗๐ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๕๙/๗๑-๗๒. 



๓๑ 

 

รูป เรียกวา การเห็น อาศัยหูและเสียง เรียกวา ไดยิน อาศัยจมูกและกลิ่น เรียกวา ไดกลิ่น อาศัย
ลิ้นและรส เรียกวา ลิ้มรส อาศัยกายและสิ่งที่มากระทบ เรียกวา สัมผัส อาศัยใจและสิ่งที่ใจคิด 
เรียกวา การนึกคิด”๗๑ 

๒. พระอริฏฐะมีความเห็นวาสิ่งที่ทรงแสดงไปไมเปนอันตรายจริง 

ปรากฏหลักฐานในอริฏฐสิกขาบท ความวา 

พระอริฏฐะมีความเห็นผิดวา “เรารูทั่วถึงในคําสอนที่พระศาสดาไดแสดงแลว แมสิ่งที่
พระองคตรัสวา เปนสิ่งที่เปนอันตราย ก็ไมเปนอันตรายแกผูซองเสพไดจริง เมื่อภิกษุหลายรูปได
ทราบขาวเชนน้ัน จึงเขาไปหาพระอริฏฐะเพื่อแกไขความเห็นผิด แตภิกษุเหลาน้ันไมสามารถ
แกไขความเห็นผิดของพระอริฏฐะได จึงพากันไปเขาเฝาพระศาสดาแลวแจงเรื่องพระอริฏฐะให
ทราบ เมื่อพระองคทราบเรื่อง ไดสั่งประชุมสงฆ แลวตรัสถามวา “อริฏฐะ ไดยินวา เธอมี
ความเห็นผิดวา เรารูทั่วถึงในคําสอนที่พระศาสดาไดแสดงแลว แมสิ่งที่พระองคตรัสวา เปนสิ่งที่
เปนอันตราย ก็ไมเปนอันตรายแกผูซองเสพไดจริง จริงหรือ” พระอริฏฐะรับวา “จริง” พระองค
จึงตรัสตําหนิวา “โมฆบุรุษ เธอรูทั่วถึงในคําสอนที่เราไดแสดงแลว ไดอยางไร ฯลฯ ดวยเหตุน้ี 
พระผูมีพระภาคจึงไดบัญญัติสิกขาบท๗๒ 

ในอรรถกถาอริฏฐสิกขาบท ไดอธิบายวา 

พระอริฏฐะเปนพหสตู แตไมฉลาดเรื่องพระวินัย จึงไมรูอันตรายิกธรรม (สิ่งที่เปนอันตรายปด
กั้นสวรรคและนิพพาน ไดแก การทําผิดพระวินัย เปนตน) พระอริฏฐะคิดวา ผูครองเรือนบริโภค
กามคุณ ๕ ดวยตา ฯลฯ สัมผัสดวยกาย ก็ยังบรรลุมรรคผลเปนโสดาบันจนถึงอนาคาม ีแมภิกษุก็
บริโภคกามคุณ ๕ ดวยตา ฯลฯ สัมผัสดวยกายเชนเดียวกันกับผูครองเรือน แสดงวา กามคุณ ๕ 
ไมเปนอันตรายตอการบรรลมุรรคผลของภิกษุเชนเดียวกัน ดังน้ัน พระอริฏฐะจึงเกิดความเห็นผดิ
วา เพราะเหตุใดรูปสตรี ฯลฯ สัมผัสของสตรีจึงเปนสิ่งที่อันตรายตอการบรรลุมรรคผลเลา “เหตุ
ใด พระศาสดาจึงบัญญัติปฐมปาราชิก (ภิกษุรูปใดมีเพศสัมพันธ ตองปาราชิก) ไว ในกามคุณ
เหลาน้ันซึ่งไมมโีทษ” ฉะน้ัน แมรูปสตรี ฯลฯ สัมผัสของสตรีก็ไมเปนอันตรายตอการบรรลุมรรค
ผลของภิกษุเชนเดียวกัน ดวยเหตุที่พระอริฏฐะใชความคิดเทียบเคียงในแบบเดียวกัน ระหวาง
การบริโภคกามคุณ ๕ ของผูครองเรือนกับภิกษุผูประพฤติพรหมจรรย ดังที่กลาวมาแลวขางตน 
พระอริฏฐะจึงเกิดความเห็นผิดและคัดคานวา “เรารูทั่วถึงในคําสอนที่พระศาสดาไดแสดงแลว 
แมสิ่งที่พระองคตรัสวา เปนสิ่งที่เปนอันตราย ก็ไมเปนอันตรายแกผูซองเสพไดจริง”๗๓ 

 

                                            

๗๑ ดูรายละเอียดใน ม.มู. (ไทย) ๑๒/๓๙๖-๔๐๐/๔๒๗-๔๓๑, ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๓๙๖-๔๐๐/๒๘๐-
๒๘๓. 

๗๒ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๔๑๗-๔๑๘/๕๒๕-๕๒๘.  
๗๓ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๔๑๗/๕๑๐-๕๑๑. 



๓๒ 

 

๓. พระยมกะมีความเห็นวาหลังจากพระอรหันตตายแลวขาดสูญ  

ปรากฏหลักฐานในยมกสูตร ความวา  

พระยมกะมีความเห็นผิดวา “เรารูทั่วถึงในคําสอนที่พระศาสดาไดแสดงไววา หลังจากพระ
อรหันตตายแลวขาดสูญ ไมเกิดอีก เมื่อภิกษุจํานวนมากไดฟงดังน้ี จึงเขาไปหาพระยมกะเพื่อ
แกไขความเห็นผิด แตภิกษุเหลาน้ันไมสามารถแกไขความเห็นผิดของพระยมกะได จึงพากันเขา
ไปหาพระสารีบุตรแลวแจงเรื่องพระยมกะใหทราบ ในเวลาเย็น พระสารีบุตรเขาไปหาพระยมกะ
แลวถามวา “ทานยมกะ ทราบวา ทานเกิดความเห็นผิดวา เรารูทั่วถึงในคําสอนที่พระศาสดาได
แสดงไววา หลังจากพระอรหันตตายแลวขาดสูญ ไมเกิดอีก จริงหรือ” พระยมกะรับวา “จริง” 
พระสารีบุตรถามตอไปวา “ทานยมกะ รูป ฯลฯ วิญญาณ เที่ยงหรือไม” พระยมกะตอบวา “ไม
เที่ยงครับ” พระสารีบุตรจึงถามตอไปอีกวา “ทานยมกะ รูป ฯลฯ วิญญาณเปนตัวตนหรือ” พระ
ยมกะตอบวา “ไมใชตัวตนครับ” พระสารีบุตรจึงกลาววา “ความจริงแลว ทานจะคนหาตัวตนใน
ขันธ ๕ ไมไดเลย สมควรแลวหรือที่ทานจะกลาววา เรารูทั่วถึงในคําสอนที่พระศาสดาไดแสดงไว
วา หลังจากพระอรหันตตายแลวขาดสูญ ไมเกิดอีก” พระยมกะไดกลาววา ทานสารีบุตร 
เมื่อกอนผมไมรูจึงเกิดความเห็นผิดเชนน้ัน เพราะฟงธรรมเทศนาของทาน ผมจึงละความเห็นผิด
น้ันได จิตของผมจึงหลุดพนจากอาสวะทั้งหลาย เพราะไมถือมั่น๗๔ 

๔. พระเทวทัตผูเสนอขอปฏิบัติเพื่อการทําลายสงฆ  

ปรากฏหลักฐานในสังฆเภทสิกขาบท วาดวยการทําสงฆใหแตกกัน ความวา 

พระเทวทัตเขาไปหาพระโกกาลิกะและคณะ พรอมทั้งไดชักชวนภิกษุเหลาน้ันวาจะทําลาย
คณะสงฆของพระโคดม พรอมกับบอกแผนการและวิธีที่จะทําลายคณะสงฆใหแตกแยกกัน โดย
เสนอขอปฏิบัติทั้ง ๕ ขอ มีดังน้ี ๑. ภิกษุตองอยูปาตลอดชีวิต เขาบานมีโทษ ๒. ภิกษุตอง
บิณฑบาตตลอดชีวิต รับกิจนิมนตมีโทษ ๓. ภิกษุตองถือผาบังสุกุลตลอดชีวิต รับผาคหบดีมีโทษ 
๔. ภิกษุตองอยูโคนไมตลอดชีวิต อยูที่มุงที่บังมีโทษ ๕. ภิกษุไมฉันปลาและเน้ือตลอดชีวิต ฉัน
ปลาและเน้ือมีโทษ พระเทวทัตกลาวตออีกวา พระโคดมจะไมอนุญาตขอปฏิบัติทั้ง ๕ น้ีแน และ
เราจะใชขอปฏิบัติทั้ง ๕ น้ีชักชวนใหประชาชนเช่ือถือ พวกเราสามารถใชขอปฏิบัติทั้ง ๕ น้ี 
ทําลายศาสนาของพระโคดมได  

ตอมา พระเทวทัตพรอมคณะจึงพากันไปเขาเฝาพระศาสดา แลวไดเสนอขอปฏิบัติทั้ง ๕ น้ี 
แตพระศาสดาตรัสหามวา “อยาเลยเทวทัต ภิกษุรูปใดปรารถนาก็จงอยูปาเถิด ฯลฯ” ซึ่งก็เปนไป
ตามแผนการที่พระเทวทัตไดวางไวแตแรก จากน้ัน พระเทวทัตพรอมคณะจึงเดินทางเขาไปใน
กรุงราชคฤห แลวประกาศชักชวนใหชาวเมืองศรัทธาในขอปฏิบัติทั้ง ๕ น้ี ผลปรากฏวา มี
ประชาชนสวนหน่ึงศรัทธา ประชาชนอีกสวนตําหนิติเตียน เมื่อภิกษุทั้งหลายทราบขาวจึงพากัน
ตําหนิวา เหตุใด พระเทวทัตจึงพยายามทําลายสงฆเลา ภิกษุเหลาน้ีจึงนําเรื่องน้ีไปแจงใหพระ

                                            

๗๔ ดูรายละเอียดใน ส.ข. (ไทย) ๑๗/๘๕/๑๔๗-๑๕๓. 



๓๓ 

 

ศาสดาทราบ เมื่อพระองคทราบเรื่อง จึงประชุมสงฆ แลวสอบถามพระเทวทัตวา เทวทัต ทราบ
วา เธอเพียรพยายามทําลายสงฆ จริงหรือ” พระเทวทัตรับวา “จริง” พระองคจึงตรัสตําหนิวา 
“โมฆบุรุษ ฯลฯ” แลวจึงบัญญัติสิกขาบท๗๕ 

สรุปความวา พระภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยตรง มีดังตอไปน้ี 

๑. พระสาติผูมีความเห็นผิดวา วิญญาณมีสภาพพูดได รับรูได รับผลของการกระทําดีและ
ช่ัว ซึ่งวิญญาณน่ีแหละที่เปนผูทองเที่ยวไปในสังสารวัฏ ๒. พระอริฏฐะผูมีความเห็นผิดวา แมสิ่งที่
พระองคตรัสวา เปนสิ่งที่เปนอันตราย ก็ไมเปนอันตรายแกผูซองเสพไดจรงิ ๓. พระยมกะผูมีความเหน็
ผิดวา หลังจากพระอรหันตตายแลวขาดสูญ ไมเกิดอีก ๔. พระเทวทัตผูชักชวนพระโกกาลิกะและคณะ 
โดยวางแผนการเสนอขอปฏิบัติ ๕ ขอ ที่เปนไปเพื่อการทําลายสงฆ  

๒.๓.๒ พระภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยออม 

ภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยออม ในที่น้ีผูวิจัยหมายถึง ภิกษุผูที่หลีกเลี่ยง
การกระทําผิดในสิกขาบทซึ่งเปนตนบัญญัติที่พระผูมีพระภาคไดบัญญัติไวแลว โดยใชขออางวา พระ
ศาสดาไมไดบัญญัติไว จนเปนเหตุใหพระองคบัญญัติเพิ่มในตัวสิกขาบทเดิม เพื่อใหครอบคลุมและ
รัดกุมมากย่ิงข้ึน เรียกวา อนุบัญญัติ หรือในอีกกรณีหน่ึง คือ การที่ภิกษุหลีกเลี่ยงการกระทําผิดในอีก
สิกขาบท จนเปนเหตุใหพระศาสดาตองบัญญัติเปนสิกขาบทเพิ่มข้ึนมาใหม โดยในประเด็นน้ีผูวิจัยจะ
ยกมาแสดงเพียงบางตัวอยาง ดังตอไปน้ี 

๑. ภิกษุผูอาศัยอยูในปามหาวันรวมเพศกับลิงตัวเมีย 

ปรากฏหลักฐานในปาราชิกสิกขาบทที่ ๑ เรื่องลิงตัวเมีย ความวา 

ภิกษุรูปหน่ึงอาศัยอยูในปามหาวันไดใหอาหารเลี้ยงลิงตัวเมียแลวรวมเพศกับมัน ในเวลาเชา 
ภิกษุน้ันออกไปบิณฑบาตในกรุงเวสาลี ตอมา ภิกษุหลายรูปเดินผานไปทางที่อยูของภิกษุน้ัน ได
เห็นนางลิงน้ันเขามาหาแลวสายสะเอว ฯลฯ ภิกษุเหลาน้ันจึงคิดวา ภิกษุเจาถ่ินคงจะรวมเพศกับ
นางลิงแน จึงแอบดูในที่กําบัง เมื่อภิกษุเจาถ่ินกลับมาจากบิณฑบาต ไดฉันอาหารสวนหน่ึง แลว
แบงอีกสวนใหนางลิง เมื่อมันกินอาหารแลว ภิกษุเจาถ่ินไดรวมเพศกับมัน ทันใดน้ัน เหลาภิกษุจึง
ออกจากที่ซอน กลาวกับภิกษุเจาถ่ินวา “พระศาสดาบัญญัติสิกขาบทไวแลวมิใชหรือ เหตุใด 
ทานจึงรวมเพศกับนางลิงน้ีเลา” ภิกษุน้ันแยงวา “จริง แตสิกขาบทน้ี ใชเฉพาะมนุษยผูหญิง 
ไมใชสัตวเดรัจฉานตัวเมีย” ภิกษุเหลาน้ันกลาววา “พระบัญญัติน้ันใชไดทั้งมนุษยผูหญิงและสัตว
เดรัจฉานตัวเมีย การกระทําของทานไมสมควร ฯลฯ” เมื่อภิกษุเหลาน้ันตําหนิภิกษุเจาถ่ินแลว 
จึงนําเรื่องน้ีไปแจงใหพระศาสดาทราบ เมื่อพระองคทราบเรือ่ง จึงประชุมสงฆ แลวสอบถามภิกษุ
น้ันวา “ทราบวา เธอรวมเพศกับนางลิง จริงหรือ” ภิกษุน้ันรับวา “จริง” พระองคจึงตรัสตําหนิ
วา “โมฆบุรุษ ฯลฯ” เมื่อตําหนิภิกษุน้ันแลว จึงบัญญัติสิกขาบท๗๖ 

                                            

๗๕ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๐๙-๔๑๐/๔๔๑-๔๔๔. 
๗๖ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๐-๔๒/๒๙-๓๑. 



๓๔ 

 

๒. พวกภิกษุฉัพพัคคียผูขโมยหอผาของชางยอมในปา 

ปรากฏหลักฐานในปาราชิกสิกขาบทที่ ๒ เรื่องพวกภิกษุฉัพพัคคีย ความวา 

พวกภิกษุฉัพพัคคียไดไปขโมยหอผาของชางยอม แลวนํากลับมาแบงกันที่วัด ภิกษุทั้งหลาย
เห็นแลวจึงไดกลาววา “พวกทานมีบุญมาก ผาจํานวนมากจึงเกิดข้ึนแกพวกทาน” พวกภิกษุ
ฉัพพัคคียตอบวา “พวกผมจะมีบุญมาจากที่ไหนกัน พวกผมไปขโมยหอผาของชางยอมมาเมื่อครู
น้ีเอง” ภิกษุทั้งหลายจึงคัดคานวา “พระศาสดาไดบัญญัติสิกขาบทไวแลวมิใชหรือ เหตุใด พวก
ทานจึงขโมยหอผาของชางยอมมาเลา” พวกภิกษุฉัพพัคคียแยงวา “จริง แตสิกขาบทน้ันใช
เฉพาะในบาน ไมใชในปา” ภิกษุเหลาน้ันจึงกลาววา “พระบัญญัติน้ันใชไดเหมือนกันทั้งในบาน
และในปา การกระทําของพวกทานไมสมควร ฯลฯ” เมื่อภิกษุทั้งหลายตําหนิพวกภิกษุฉัพพัคคีย
แลว จึงนําเรื่องน้ีไปแจงใหพระศาสดาทราบ เมื่อพระองคทราบเรื่อง จึงประชุมสงฆ แลว
สอบถามพวกภิกษุฉัพพัคคียวา “ทราบวา พวกเธอขโมยหอผาของชางยอม จริงหรือ” พวกภิกษุ
ฉัพพัคคียรับวา “จริง” พระศาสดาจึงตรัสตําหนิวา “โมฆบุรุษทั้งหลาย ฯลฯ” เมื่อตําหนิพวก
ภิกษุฉัพพัคคียแลว จึงบัญญัติสิกขาบท๗๗ 

๓. พวกภิกษุฉัพพัคคียผูกลาวพรรณนาคุณของความตาย 

ปรากฏหลักฐานในปาราชิกสิกขาบทที่ ๓ เรื่องพวกภิกษุฉัพพัคคีย ความวา 

อุบาสกคนหน่ึงไดลมปวย และเขามีภรรยาที่รูปงาม พวกภิกษุฉัพพัคคียชอบภรรยาของเขา 
จึงปรึกษากันวา “ถาอุบาสกยังมีชีวิตอยู พวกเราจักไมไดนาง พวกเรามาชวยกันบรรยายคุณของ
ความตายใหเขาฟงเถอะ” ภิกษุเหลาน้ันจึงพากันเขาไปหาอุบาสกแลวกลาววา “ทานทําแตคุณ
งามความดีไว ไมไดทําช่ัวอะไรเลย ทานจะมีชีวิตอยูอยางลําบากยากเข็ญไปทําไม ทานตายเสีย
ดีกวา หลังจากตายแลวทานจะไปเกิดในสุคติโลกสวรรค พรอมดวยกามคุณ ๕ อันเปนทิพย” 
อุบาสกเห็นจริงดังน้ันวา “เราทําแตคุณงามความดีไว ไมไดทําช่ัวอะไรเลย เราจะมีชีวิตอยูอยาง
ลําบากยากเข็ญไปทําไม เราตายเสียจะดีกวา หลังจากตายแลวจะไปเกิดในสคุติโลกสวรรค พรอม
ดวยกามคุณ ๕ อันเปนทิพย” อุบาสกน้ันจึงรับประทาน กิน ลิ้ม ด่ืมแตของแสลง จนปวยหนักถึง
ข้ันเสียชีวิต ภรรยาของอุบาสกและพวกชาวบานจึงพากันตําหนิประนามพวกภิกษุฉัพพัคคียวา 
“เปนผูฆาอุบาสก ฯลฯ” เมื่อภิกษุทั้งหลายไดยินจึงพากันตําหนิประนามเชนเดียวกัน แลวนํา
เรื่องน้ีไปแจงใหพระศาสดาทราบ เมื่อพระองคทราบเรื่อง จึงประชุมสงฆ แลวสอบถามพวกภิกษุ
ฉัพพัคคียวา “ทราบวา พวกเธอกลาวบรรยายคุณของความตายใหอุบาสกฟง จริงหรือ” พวก
ภิกษุฉัพพัคคียรับวา “จริง” พระองคจึงตรัสตําหนิวา “โมฆบุรุษทั้งหลาย ฯลฯ” แลวจึงบัญญัติ
สิกขาบท๗๘ 

 

                                            

๗๗ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๙๐-๙๑/๗๙-๘๐. 
๗๘ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๖๘-๑๗๑/๑๓๙-๑๔๑. 



๓๕ 

 

๔. พระโกกาลิกะและคณะผูกลาวสนับสนุนภิกษุผูทําลายสงฆ 

ปรากฏหลักฐานในสังฆเภทานุวัตตกสิกขาบท วาดวยภิกษุผูประพฤติตาม กลาวสนับสนุน
ภิกษุผูทําลายสงฆ ความวา 

ครั้งน้ัน พระเทวทัตพยายามทําลายสงฆ ภิกษุทั้งหลายจึงกลาววา พระเทวทัตไดกลาวสิ่งที่ไม
เปนธรรมวินัย เหตุใด พระเทวทัตจึงพยายามทําลายสงฆเลา เมื่อภิกษุทั้งหลายกลาวอยูอยางน้ี 
พระโกกาลิกะและคณะไดกลาวกับภิกษุเหลาน้ันวา พวกทานอยาไดกลาวเชนน้ัน พระเทวทัต 
กลาวสิ่งที่เปนธรรมวินัย ทานกลาวตามความพอใจและชอบใจของพวกเรา พวกเราเห็นดวยกับ
คําของทาน บรรดาภิกษุผูมักนอย ฯลฯ จึงพากันตําหนิประนามวา เหตุใด ภิกษุทั้งหลายจึงพากัน
ประพฤติตาม และกลาวสนับสนุนพระเทวทัตผูพยายามทําลายสงฆเลา เมื่อบรรดาภิกษุผูมักนอย
ตําหนิพระโกกาลิกะและคณะแลว จึงนําเรื่องน้ีไปแจงใหพระศาสดาทราบ เมื่อพระองคทราบ
เรื่อง จึงประชุมสงฆ แลวสอบถามภิกษุทั้งหลายวา ภิกษุทั้งหลาย ทราบวา มีภิกษุผูประพฤติตาม 
และกลาวสนับสนุนพระเทวทัต ผูพยายามทําลายสงฆ จริงหรือ ภิกษุทั้งหลายตอบวา จริงครับ 
พระศาสดาจึงตรัสตําหนิวา ภิกษุทั้งหลาย การกระทําของโมฆบุรุษเหลาน้ันไมสมควร ฯลฯ เมื่อ
ตรัสตําหนิพระโกกาลิกะและคณะแลว พระองคจึงบัญญัติสิกขาบท๗๙ 

สรุปความวา พระภิกษุผูมีความเห็นคัดคานพระธรรมวินัยโดยออม มีดังตอไปน้ี 

๑. ภิกษุผูอาศัยอยูในปามหาวันไดเลี้ยงลิงดวยอาหารไวเพื่อการรวมเพศ ๒. พวกภิกษุ
ฉัพพัคคียไดขโมยหอผาที่ลานตากผาของชางยอมในปา ๓. พวกภิกษุฉัพพัคคียพากันกลาวบรรยายคุณ
ของความตายแกอุบาสกดวยหวังไดภรรยาของเขา ๔. พระโกกาลิกะและคณะผูกลาวสนับสนุนพระ
เทวทัตผูพยายามทําลายสงฆ 

๒.๔ หลักเกณฑในการตัดสินพระธรรมวินัยที่ปรากฏในพระไตรปฎก 

ในชวงระยะเวลา ๔๕ พรรษาของการเผยแผคําสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจา “พระ
ธรรมวินัยอันเปนคําสั่งสอนของพระศาสดาไดมีเปนจํานวนมากถึง ๘๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ และเปน
สวนของบรรดาพระสาวกทั้งหลายอีก ๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ”๘๐ “โดยคําสั่งสอนเหลาน้ี ยังสามารถ
จําแนกออกเปน ๙ ประเภท ซึ่งประกอบไปดวยสุตตะ เคยยะ เวยยากรณะ คาถา อุทาน อิติวุตตกะ 
ชาตกะ อัพภูตธรรม เวทัลละ”๘๑ และเน่ืองดวยคําสั่งสอนของพระศาสดามีเปนจํานวนมาก อันจะเปน
สาเหตุใหพุทธบริษัทผูไมรูทั่วถึงในพระธรรมวินัย ไมทราบวา คําสอนใดเปนพระธรรมวินัย คําสอนใด
ไมใชพระธรรมวินัยของพระองค ดังน้ัน เพื่อเปนการปองกันและแกไขเหตุที่จะเกิดข้ึนน้ี พระพุทธองค
จึงไดประทานหลักเกณฑไวเพื่อตรวจสอบเทียบเคียงตัดสินพระธรรมวินัย เมื่อมีบุคคลผูกลาวอางวา 
คําสั่งสอนน้ีเปนพระธรรมวินัยของพระศาสดา  

                                            

๗๙ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๑๗-๔๑๘/๔๔๙-๔๕๐. 
๘๐ ดูรายละเอียดใน ขุ.เถร. (ไทย) ๒๖/๑๐๒๗/๕๐๘. 
๘๑ ดูรายละเอียดใน ม.มู. (ไทย) ๑๒/๒๓๙/๒๕๓-๒๕๔. 



๓๖ 

 

โดยหลักเกณฑในการตรวจสอบเพื่อเทียบเคียงเพื่อตัดสินพระธรรมวินัยที่พระศาสดาทรง
ประทานไวใหมี ๔ หลักเกณฑ คือ 

๒.๔.๑ หลักมหาปเทส ๔ ตามแนวพระวินัย 
๒.๔.๒ หลักมหาปเทส ๔ ตามแนวพระสูตร 
๒.๔.๓ หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไวกับพระอุบาลี 
๒.๔.๔ หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไวกับพระมหาปชาบดีโคตมีภิกษุณี 

๒.๔.๑ หลักมหาปเทส ๔ ตามแนวพระวินัย 

ครั้งหน่ึง ภิกษุทั้งหลายเกิดความยําเกรงและสงสัยในขอบัญญัติพระวินัยบางอยางวา “สิ่ง
ใดบางที่พระผูมีพระภาคทรงอนุญาต และสิ่งใดที่ไมทรงอนุญาต” ภิกษุทั้งหลายจึงนําเรื่องน้ีเขาไปทูล
ถาม พระพุทธองคจึงทรงประทานหลักมหาปเทสไว ๔ ขอ คือ๘๒ 

๑. สิ่งใดไมไดทรงหามไววาไมควร แตเขากันกับสิ่งที่ไมควร (อกัปปยะ) ขัดกับสิ่งที่ควร 
(กัปปยะ) สิ่งน้ันไมควร  

๒. สิ่งใดไมไดทรงหามไววาไมควร แตเขากันกับสิ่งที่ควร (กัปปยะ) ขัดกับสิ่งที่ ไมควร 
(อกัปปยะ) สิ่งน้ันควร  

๓. สิ่งใดไมไดทรงอนุญาตไววาควร แตเขากันกับสิ่งที่ไมควร (อกัปปยะ) ขัดกับสิ่งที่ควร 
(กัปปยะ) สิ่งน้ันไมควร  

๔. สิ่งใดไมไดทรงอนุญาตไววาควร แตเขากันกับสิ่งที่ควร (กัปปยะ) ขัดกับสิ่งที่ไมควร 
(อกัปปยะ) สิ่งน้ันควร๘๓ 

ในหลักมหาปเทส ๔ ตามหลักพระวินัย ระบุวา ภิกษุทั้งหลายไดสงสัยวา สิ่งใดพระศาสดา
อนุญาตและไมอนุญาต จึงเขาไปถาม ไดความวา (สิ่งใดที่พระองคไมไดหามไววาไมสมควร) ๑. แตสิ่ง
น้ันเขากับสิ่งที่ไมสมควร และขัดกับสิ่งที่สมควร สิ่งน้ันจึงเปนสิ่งที่ไมสมควร หรือ ๒. แตสิ่งน้ันเขากับ
สิ่งที่สมควร และขัดกับสิ่งที่ไมสมควร สิ่งน้ันจึงเปนสิ่งที่สมควร และ (สิ่งใดที่พระองคไมไดอนุญาตไว
วาสมควร) ๓. แตสิ่งน้ันเขากับสิ่งที่ไมสมควร และขัดกับสิ่งที่สมควร สิ่งน้ันจึงเปนสิ่งที่ไมสมควร หรือ 
๔. แตเขากับสิ่งที่สมควร และขัดกับสิ่งไมสมควร สิ่งน้ันจึงเปนสิ่งที่สมควร 

๒.๔.๒ หลักมหาปเทส ๔ ตามแนวพระสูตร 

ครั้งหน่ึง พระผูมีพระภาคประทับอยูในภัณฑุคาม ไดเรียกพระอานนทมาแลวตรัสวา 
“อานนท เราจะไปหัตถีคาม อัมพคาม ชัมพุคาม และโภคนคร” เมื่อพระผูมีพระภาคพรอมดวยภิกษุ
สงฆหมูใหญเดินทางไปถึงโภคนคร ขณะพักอยูที่อานันทเจดีย ไดเรียกภิกษุทั้งหลายมาแลวตรัสวา 

                                            

๘๒ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๕/๓๐๕/๑๓๙. 
๘๓ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม, หนา ๑๖๗-

๑๖๘.  



๓๗ 

 

ภิกษุทั้งหลาย เราจะแสดงมหาปเทส ๔ ประการ เธอทั้งหลายจงฟงและใสใจใหดี แลวพระผูมีพระภาค
ไดตรัสวา๘๔ 

ที่อางอิงขอใหญ, หลักใหญสําหรับอางเพื่อสอบสวนเทียบเคียง 

๑. หากมีภิกษุกลาววา ขาพเจาไดสดับรับมาเฉพาะพระพักตรของพระผูมีพระภาควา น้ีเปน
ธรรม น้ีเปนวินัย น้ีเปนสัตถุสาสน  

๒. หากมีภิกษุกลาววา ในอาวาสช่ือโนน มีสงฆอยู พรอมดวยพระเถระ พรอมดวยปาโมกข 
ขาพเจาไดสดับรับมาเฉพาะหนาสงฆน้ันวา น้ีเปนธรรม น้ีเปนวินัย น้ีเปนสัตถุสาสน  

๓. หากมีภิกษุกลาววา ในอาวาสช่ือโนน มีภิกษุผูเปนพระเถระอยูจํานวนมาก เปนพหูสูต ถึง
อาคม (คือชํานาญในพุทธพจนทั้ง ๕ นิกาย) ทรงธรรม ทรงวินัย ทรงมาติกา ขาพเจาไดสดับ
รับมาเฉพาะหนาพระเถระเหลาน้ันวา น้ีเปนธรรม น้ีเปนวินัย น้ีเปนสัตถุสาสน  

๔. หากมีภิกษุกลาววา ในอาวาสโนน มีภิกษุผูเปนพระเถระอยูรูปหน่ึง เปนพหูสูต ถึงอาคม 
ทรงธรรม ทรงวินัย ทรงมาติกา ขาพเจาไดสดับรับมาเฉพาะหนาพระเถระรูปน้ันวา น้ีเปนธรรม น้ี
เปนวินัย น้ีเปนสัตถุสาสน  

เธอทั้งหลาย ยังไมพึงช่ืนชม ยังไมพึงคัดคานคํากลาวของผูน้ัน พึงเรียนบทและพยัญชนะ (ทั้ง
ขอความและถอยคํา) เหลาน้ันใหดีแลว พึงสอบดูในสูตรเทียบดูในวินัย   

ก. ถาบทและพยัญชนะเหลาน้ัน สอบลงในสูตรก็ไมได เทียบเขาในวินัยก็ไมได พึงลง
สันนิษฐานวา น้ีมิใชดํารัสของพระผูมีพระภาคแนนอน ภิกษุน้ี (สงฆน้ัน พระเถระเหลาน้ัน พระ
เถระรูปน้ัน) ถือไวผิด พึงทิ้งเสีย 

ข. ถาบทและพยัญชนะเหลาน้ัน สอบลงในสูตรก็ได เทียบเขาในวินัยก็ได พึงลงสันนิษฐานวา 
น้ีเปนดํารัสของพระผูมีพระภาคแนแท ภิกษุน้ี (สงฆน้ัน พระเถระเหลาน้ัน พระเถระรูปน้ัน) 
รับมาดวยดี  

โดยสรุป คือ การยกขออางหรือหลักฐาน ๔ คือ  

๑. พุทธาปเทส (ยกเอาพระพุทธเจาข้ึนอาง) 
๒. สังฆาปเทส (ยกเอาคณะสงฆข้ึนอาง) 
๓. สัมพหุลัตเถราปเทส (ยกเอาพระเถระจํานวนมากข้ึนอาง) 
๔. เอกัตเถราปเทส (ยกเอาพระเถระรูปหน่ึงข้ึนอาง)๘๕ 

ในหลักมหาปเทส ๔ ตามหลักพระสูตร ระบุวา พระพุทธเจาไดเรียกภิกษุทั้งหลายมาฟงวิธี
ในการตรวจสอบเมื่อมีผูกลาวอางวา คําสอนเหลาน้ีเปนของพระศาสดามี ๔ ขอ ดังน้ี (ถามีภิกษุกลาว

                                            

๘๔ ดูรายละเอียดใน ที.ม. (ไทย) ๑๐/๑๘๗/๑๓๔. 
๘๕ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม, หนา ๑๒๙-

๑๓๐. 



๓๘ 

 

วาไดฟงมาจาก) ๑. พระพุทธเจา ๒. คณะสงฆ ๓. พระเถระจํานวนมาก ๔. พระเถระรูปหน่ึงวา น้ีเปน
ธรรมวินัย น้ีเปนคําสอนพระศาสดา เธอทั้งหลาย ยังไมควรช่ืนชมหรือคัดคาน ใหจําขอความและ
ถอยคําเหลาน้ันใหดี แลวนําไปเทียบกับสูตรและวินัย ก. ถาขอความและถอยคําเหลาน้ัน เทียบกับสตูร
และวินัยไมได ใหสันนิษฐานวา ไมใชคําสอนของพระพุทธเจา บุคคลเหลาน้ันจํามาผิด ใหทิ้งไป ข. ถา
ขอความและถอยคําเหลาน้ัน เทียบกับสูตรและวินัยได ใหสันนิษฐานวา เปนคําสอนของพระพุทธเจา 
บุคคลเหลาน้ันทรงจํามาดี 

๒.๔.๓ หลักตัดสินพระธรรมวินัยท่ีแสดงไวกับพระอุบาล ี

ครั้งหน่ึง พระอุบาลีเขาไปเฝาพระผูมพีระภาคถึงที่ประทับ ไดทูลขอใหพระองคแสดงธรรม
โดยยอ เพื่อที่ไดฟงแลวจะหลีกออกไปอยูผูเดียว ทําความเพียรดวยความไมประมาท พระผูมีพระภาค
ตรัสวา “อุบาลี ... ธรรมเหลาน้ีเปนไปเพื่อ…๘๖ 

ลักษณะตัดสินธรรมวินัย ๗ หรือ หลักกําหนดธรรมวินัย ๗ ธรรมเหลาใดเปนไปเพื่อ 

๑. เอกันตนิพพิทา (ความหนายสิ้นเชิง, ไมหลงใหลเคลิบเคลิ้ม) 
๒. วิราคะ (คลายกําหนัด, ไมยึดติดรัดตัว เปนอิสระ) 
๓. นิโรธ (ความดับ, หมดกิเลสหมดทุกข) 
๔. อุปสมะ (ความสงบ) 
๕. อภิญญา (ความรูย่ิง, ความรูชัด) 
๖. สัมโพธะ (ความตรัสรู) 
๗. นิพพาน (นิพพาน) 

ธรรมเหลาน้ี พึงรูวาเปนธรรม เปนวินัย เปนสัตถุสาสน คือคําสอนของพระศาสดา; หมวดน้ี
ตรัสแกพระอุบาลี๘๗ 

ในหลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไวกับพระอุบาล ีระบุวา พระศาสดาไดแสดงธรรมแบบ
ยอ ๆ กับพระอุบาลีวา อุบาลี คําสอนเหลาใดเปนไปเพื่อความเบื่อหนาย คลายกําหนัด ความสงบ 
ความรูย่ิง ความตรัสรู นิพพาน คําสอนเหลาน้ีเปนธรรมวินัย เปนคําสอนของพระศาสดา 

๒.๔.๔ หลักตัดสนิพระธรรมวินัยท่ีแสดงไวกับพระมหาปชาบดีโคตมี 

ครั้งหน่ึง พระมหาปชาบดีโคตมีเขาไปเฝาพระผูมีพระภาคถึงที่ประทับ ไดทูลขอให
พระองคแสดงธรรมโดยยอ เพื่อที่ไดฟงแลวจะหลีกออกไปอยูผูเดียว ทําความเพียรดวยความไม
ประมาท” พระผูมีพระภาคตรัสวา “โคตมี ทานรูธรรมเหลาใดวา …๘๘ 

 

                                            

๘๖ ดูรายละเอียดใน อง.ฺสตฺตก. (ไทย) ๒๓/๘๓/๑๗๘-๑๗๙. 
๘๗ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม, หนา ๑๒๖. 
๘๘ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๖/๓๒๓. 



๓๙ 

 

ลักษณะตัดสินธรรมวินัย ๘ หรือ หลักกําหนดธรรมวินัย ๘ ธรรมเหลาใดเปนไปเพื่อ 

๑. วิราคะ คือ ความคลายกําหนัด, ความไมติดพัน เปนอิสระ มิใชเพื่อความกําหนัดยอมใจ 
หรือเสริมความติดใคร 

๒. วิสังโยค คือ ความหมดเครื่องผูกรัด, ความไมประกอบทุกข มิใชเพื่อผูกรัด หรือประกอบ
ทุกข 

๓. อปจยะ คือ ความไมพอกพูนกิเลส มิใชเพื่อพอกพูนกิเลส 
๔. อัปปจฉตา คือ ความอยากอันนอย, ความมักนอย มิใชเพื่อความอยากอันใหญ, ความมัก

ใหญ หรือมักมากอยากใหญ 
๕. สันตุฏฐ ีคือ ความสันโดษ มิใชเพื่อความไมสันโดษ 
๖. ปวิเวก คือ ความสงัด มิใชเพื่อความคลุกคลีอยูในหมู 
๗. วิริยารัมภะ คือ การประกอบความเพียร มิใชเพื่อความเกียจคราน 
๘. สุภรตา คือ ความเลี้ยงงาย มิใชเพื่อความเลี้ยงยาก 

ธรรมเหลาน้ี พึงรูวาเปนธรรม เปนวินัย เปนสัตถุสาสน คือคําสอนของพระศาสดา; หมวดน้ี
ตรัสแกพระนางมหาปชาบดีโคตมี๘๙ 

ในหลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไวกับพระมหาปชาบดีโคตมี ระบุวา พระศาสดาได
แสดงธรรมแบบยอ ๆ กับพระมหาปชาบดีโคตมีวา โคตมี คําสอนเหลาใดเปนไปเพื่อความคลาย
กําหนัด ไมประกอบทุกข มักนอย สันโดษ สงัด ทําความเพียร เลี้ยงงาย คําสอนเหลาน้ีเปนธรรมวินัย 
เปนคําสอนของพระศาสดา 

สรุปความวา หลักเกณฑในการตัดสินพระธรรมวินัยที่ปรากฏในพระไตรปฎก มีดังตอไปน้ี 

๑. พระศาสดาตรัสบอกหลักในการเทียบเคียงพระวินัยวาสิ่งใดอนุญาตหรือไมอนุญาตไว 
๔ ขอ ๒. พระศาสดาตรัสบอกหลักเกณฑสําหรับตรวจสอบคําสอนของพระองค ในกรณีที่มีผูอางวา น่ี
เปนคําสอนของพระศาสดา ๓. พระศาสดาตรัสหลักในการตัดสินพระธรรมวินัยไวกับพระอุบาลี ๗ ขอ 
และ ๔. พระศาสดาตรัสหลักในการตัดสินพระธรรมวินัยไวกับพระมหาปชาบดีโคตมีอีก ๘ ขอ 

๒.๕ เหตุแหงความตั้งม่ันและความอันตรธานของพระสัทธรรมที่ปรากฏในพระไตรปฎก 

พระสัทธรรมซึ่งเปนคําสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจา เปรียบประดุจดวยนํ้าอมฤตชโลม
จิตใจ ไดกอประโยชนใหเกิดแกสรรพสัตวนอยใหญ ทั้งประโยชนในปจจุบัน ประโยชนเบื้องหนา และ
ประโยชนอยางสูงสุด และดวยเหตุน้ีพุทธบริษัท ๔ จึงไดเล็งเห็นความสําคัญ ไดชวยกันยืนหยัดรักษา
พระสัทธรรมคําสั่งสอนขององคพระบรมศาสดาใหลวงเลยมา ๒,๖๐๐ ป และการที่พระสัทธรรมของ
พระสัมมาสัมพุทธเจาจะต้ังมั่นย่ังยืนอยูไดก็ดวยเพราะอาศัยเหตุ ซึ่งพระองคไดตรัสบอกถึงสาเหตุแหง
ความต้ังมั่นและความอันตรธานของพระสัทธรรม รวมถึงผูที่จะทาํใหศาสนาเสื่อมและเจริญ ดังตอไปน้ี 

                                            

๘๙ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม, หนา ๑๒๕-
๑๒๖. 



๔๐ 

 

๒.๕.๑ เหตุแหงความต้ังมั่นของพระสัทธรรม 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดยกตัวอยางพระดํารัสที่พระผูมีพระภาคไดตรัสไวใน ๓ พระสูตร คือ 
ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร อธัมมวรรค พาลวรรค ตามลําดับดังน้ี 

พระสูตรที่ ๑ ปรากฏหลักฐานในตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย ธรรม ๕ ขอน้ี จะเปนไปเพื่อความดํารงมั่น ไมเสื่อมสูญหายของสัทธรรม คือ 

๑. ภิกษุเลาเรียนพระสูตรมาดี ดวยบทพยัญชนะและอรรถของพยัญชนะที่สบืทอดกันมาดี ช่ือ
วา เปนการสืบทอดขยายความกันมาดี 

๒. ภิกษุเปนผูวางาย ประกอบดวยธรรมที่ทําใหเปนผูวางาย อดทนรับฟงคําสั่งสอนโดยเคารพ 

๓. ภิกษุเปนพหูสูต เรียนจบคัมภีร ทรงธรรมวินัย ทรงมาติกา ถายทอดสูตรแกผูอื่นโดยเคารพ 
เมื่อภิกษุเหลาน้ันลวงลับไป สูตรไมขาดรากฐาน  

๔. ภิกษุผูเปนเถระ ไมมักมาก ไมยอหยอน หมดธุระในนิวรณ ๕ เปนผูนําในทางวิเวก ปรารภ
ความเพียร ฯลฯ  

๕. สงฆสามัคคีกัน ช่ืนชมกัน ไมวิวาทกัน มีอุทเทสที่สวดรวมกัน๙๐ อยูผาสุก เมื่อสงฆสามัคคี
กัน จะไมมีการดากัน ไมมีการใสรายกัน ไมมีการทอดทิ้งกัน ฯลฯ๙๑ 

พระสูตรที่ ๒ ปรากฏหลักฐานในอธัมมวรรค (หมวดวาดวยธรรม) ความวา 

ภิกษุพวกที่แสดงธรรมวา “เปนธรรม” แสดงสิ่งที่มิใชวินัยวา “มิใชวินัย” แสดงวินัยวา “เปน
วินัย” แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดภาษิตไวไมไดกลาวไววา “ตถาคตไมไดภาษิตไว ไมไดกลาวไว” 
แสดงสิ่งที่ตถาคตไดภาษิตไว ไดกลาวไววา “ตถาคตไดภาษิตไว ไดกลาวไว” แสดงกรรมที่ตถาคต
ไมไดประพฤติปฏิบัติมาวา “ตถาคตไมไดประพฤติปฏิบัติมา” แสดงกรรมที่ตถาคตไดประพฤติ
ปฏิบัติมาวา “ตถาคตไดประพฤติปฏิบัติมา” แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดบัญญัติไววา “ตถาคตไมได
บัญญัติไว” แสดงสิ่งที่ตถาคตไดบัญญัติไว” ช่ือวาปฏิบัติเพื่อเกื้อกูลแกคนหมูมาก เพื่อสุขแกคน
หมูมาก เพื่อประโยชนแกคนหมูมาก เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย ภิกษุ
เหลาน้ันยอมประสพบุญเปนอันมาก และดํารงสัทธรรมน้ีไวได๙๒  

 

 

                                            

๙๐ มีอุทเทสที่สวดรวมกัน ในที่น้ีหมายถึง มีการยกปาติโมกขุทเทส ๕ ประการ (๑) นิทานุทเทส (๒)  
ปาราชิกุทเทส (๓) สังฆาทิเสสุทเทส (๔) อนิยตุทเทส (๕) วิตถารุทเทส เฉพาะอุทเทสที่ ๕ น้ัน รวมเอา

นิสสัคคิยุทเทส ปาจิตยุทเทส ปาฏิเทสนิยุทเทส เสขิยุทเทส และสมถุทเทสเขาไวดวย) ขึ้นสวดรวมกัน (วิ.มหา. (บาลี) 
๑/๕๕/๒๗๘). 

๙๑ ดูรายละเอียดใน อง.ฺปฺจก. (ไทย) ๒๒/๑๕๖/๒๕๗-๒๕๘. 
๙๒ อง.ฺเอกก. (ไทย) ๒๐/๑๔๑-๑๔๙/๒๑. 



๔๑ 

 

พระสูตรที่ ๓ ปรากฏหลักฐานในพาลวรรค ธรรมที่ทําใหศาสนาเจริญ ความวา 

ธรรม ๒ ขอน้ี จะเปนไปเพื่อความดํารงมั่น ไมเสื่อมสูญหายของสัทธรรม คือ 

๑. บทพยัญชนะที่สืบทอดกันมาดี 
๒. อรรถที่สืบทอดขยายความดี 

แมอรรถของบทพยัญชนะที่ต้ังไวดีก็ช่ือวา เปนการสืบทอดขยายความดี ภิกษุทั้งหลาย ธรรม 
๒ ขอ น้ี จะเปนไปเพื่อความดํารงมั่น ไมเสื่อมสูญหายของสัทธรรม๙๓ 

ในประเด็นเหตุแหงความต้ังมั่นของสัทธรรมมี ๓ พระสูตร ดังน้ี 

๑. ตติยสัทธัมมสัมโมสสตูร ระบุวา ๑) ภิกษุเรียนบทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดมาดี ๒) 
ภิกษุเปนผูวางาย ๓) ภิกษุผูเปนพหูสูตถายทอดสูตรแกผูอื่น ๔) พระเถระเปนผูนําการทําความเพียร 
๕) สงฆสามัคคีไมทะเลาะวิวาทกัน ๒. อธัมมวรรค ระบุวา แสดงธรรมวาเปนธรรม แสดงสิ่งทีไ่มใชวินัย
วา ไมใชวินัย แสดงวินัยวา เปนวินัย เปนตน ๓. พาลวรรค ระบุวา บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอด
และขยายความมาดี 

๒.๕.๒ เหตุแหงความอันตรธานของพระสัทธรรม 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดยกตัวอยางพระดํารัสที่พระผูมีพระภาคไดตรัสไวใน ๓ พระสูตร คือ 
ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร อธัมมวรรค พาลวรรค ตามลําดับดังน้ี 

พระสูตรที่ ๑ ปรากฏหลักฐานในตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย ธรรม ๕ ขอน้ี จะเปนไปเพื่อความเสื่อมสูญหายของสัทธรรม คือ 

๑. ภิกษุเลาเรียนพระสูตรกันมาไมดี ดวยบทพยัญชนะและอรรถของพยัญชนะที่สืบทอดกัน
มาไมดี ช่ือวา เปนการสืบทอดขยายความกันมาไมดี 

๒. ภิกษุเปนผูวายาก ประกอบดวยธรรมที่ทําใหเปนผูวายาก ไมอดทนรับฟงคําสั่งสอนโดย
เคารพ  

๓. ภิกษุเปนพหูสูต ทรงธรรม ทรงวินัย ทรงมาติกา ไมถายทอดสูตรแกผูอื่นโดยเคารพ เมื่อ
ภิกษุเหลาน้ันลวงลับไป สูตรก็ขาดรากฐาน  

๔. ภิกษุผูเปนเถระ มักมาก ยอหยอน เปนผูนําในนิวรณ ๕ ทิ้งธุระการในวิเวก ไมปรารภ
ความเพียร ฯลฯ  

๕. สงฆแตกแยกกัน เมื่อสงฆแตกแยกกัน จึงมีการดากัน มีการใสรายกัน มีการทอดทิ้งกัน 
ฯลฯ๙๔ 

                                            

๙๓ ดูรายละเอียดใน อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๒๑/๗๓. 
๙๔ ดูรายละเอียดใน อง.ฺปฺจก. (ไทย) ๒๒/๑๕๖/๒๕๕-๒๕๗. 



๔๒ 

 

พระสูตรที่ ๒ ปรากฏหลักฐานในอธัมมวรรค (หมวดวาดวยอธรรม) ความวา 

ภิกษุพวกที่แสดงธรรมวา “เปนอธรรม” แสดงสิ่งที่มิใชวินัยวา “เปนวินัย” แสดงวินัยวา 
“มิใชวินัย” แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดภาษิตไว ไมไดกลาวไววา “ตถาคตไดภาษิตไว ไดกลาวไว” 
แสดงสิ่งที่ตถาคตภาษิตไว กลาวไววา “ตถาคตไมไดภาษิตไว ไมไดกลาวไว” แสดงกรรมที่ตถาคต
ไมไดประพฤติปฏิบัติมาวา “ตถาคตไดประพฤติปฏิบัติมา” แสดงกรรมที่ตถาคตไดประพฤติ
ปฏิบัติมาวา “ตถาคตไมไดประพฤติปฏิบัติมา” แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดบัญญัติไววา “ตถาคตได
บัญญัติไว” แสดงสิ่งที่ตถาคตไดบัญญัติไววา “ตถาคตไมไดบัญญัติไว” ช่ือวาปฏิบัติเพื่อไมเกื้อกูล
แกคนหมูมาก เพื่อไมใชสุขแกคนหมูมาก เพื่อไมใชประโยชนแกคนหมูมาก เพื่อไมเกื้อกูล เพื่อ
ทุกขแกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย ภิกษุเหลาน้ันยอมประสพสิ่งที่ไมใชบุญเปนอันมาก และทําให
สัทธรรมน้ีสูญหายไป๙๕ 

พระสูตรที่ ๓ ปรากฏหลักฐานในพาลวรรค ธรรมที่ทําใหศาสนาเสื่อม ความวา 

ธรรม ๒ ขอน้ี จะเปนไปเพื่อความเสื่อมสูญหายของสัทธรรม คือ 

๑. บทพยัญชนะที่สืบทอดกันมาไมดี 
๒. อรรถที่สืบทอดขยายความไมดี 

แมอรรถของบทพยัญชนะที่ต้ังไวไมดีก็ช่ือวา เปนการสืบทอดขยายความไมดี ภิกษุทั้งหลาย 
ธรรม ๒ ขอน้ี จะเปนไปเพื่อความเสื่อมสูญหายของสัทธรรม๙๖ 

ในประเด็นเหตุแหงความอันตรธานของสัทธรรมมี ๓ พระสูตร ดังน้ี 

๑. ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ระบุวา ๑) ภิกษุเรียนบทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดกันมา
ไมดี ๒) ภิกษุเปนผูวายาก ๓) ภิกษุผูเปนพหูสูตไมถายทอดสตูรแกผูอื่น ๔) พระเถระเปนผูนําการไมทํา
ความเพียร ๕) สงฆไมสามัคคี แตกแยกกัน ๒. อธัมมวรรค ระบุวา แสดงธรรมวา เปนอธรรม แสดงสิ่ง
ที่ไมใชวินัยวา เปนวินัย แสดงวินัยวา ไมใชวินัย เปนตน ๓. พาลวรรค ระบุวา บทพยัญชนะและอรรถ
ที่สืบทอดและขยายความมาไมดี 

๒.๕.๓ บุคคลผูทําใหศาสนาเสื่อมและเจริญ 

ในประเด็นบุคคลผูทําใหศาสนาเสื่อมและเจริญ ผูวิจัยไดยกมาแสดง ๑ สูตร คือ 

พระสูตรที่ ๑ ปรากฏหลักฐานในสมจิตตวรรค ความวา 

ภิกษุพวกที่คัดคานอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไวไมดี ดวยพยัญชนปฏิรูปน้ัน ช่ือวา
ปฏิบัติเพื่อไมเกื้อกูลแกคนหมูมาก เพื่อไมใชสุขแกคนหมูมาก เพื่อไมใชประโยชนแกคนหมูมาก 

                                            

๙๕ ดูรายละเอียดใน อง.ฺเอกก. (ไทย) ๒๐/๑๓๑-๑๓๙/๒๐. 
๙๖ ดูรายละเอียดใน อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๒๐/๗๒. 



๔๓ 

 

เพื่อไมเกื้อกูล เพื่อทุกขแกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย ภิกษุยอมประสพสิ่งไมใชบุญเปนอันมาก 
และช่ือวาทําใหสัทธรรมน้ีสูญหายไป  

ภิกษุพวกที่อนุโลมอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไวดี ดวยพยัญชนปฏิรูปน้ัน ช่ือวาปฏิบัติ
เพื่อเกื้อกูลแกคนหมูมาก เพื่อสุขแกคนหมูมาก เพื่อประโยชนแกคนหมูมาก เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุข
แกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย ภิกษุเหลาน้ันยอมประสพบุญเปนอันมาก และช่ือวาดํารงสัทธรรม
น้ีไวได๙๗   

ในประเด็นผูทําใหศาสนาเสื่อมและเจรญิ ในสมจิตตวรรค ระบุวา ภิกษุที่คัดคานอรรถและ
ธรรมจากสูตรที่ตนเรียนไวไมดี ดวยพยัญชนปฏิรูป ช่ือวา ทําใหสัทธรรมสูญหาย สวนภิกษุที่อนุโลม
อรรถและธรรมจากสูตรที่ตนเรียนไวดี ดวยพยัญชนปฏิรูป ช่ือวา ดํารงสัทธรรมไวได 

สรุปความวา เหตุแหงความต้ังมั่นและความอันตรธานของพระสัทธรรม รวมถึงผูที่ทําให
ศาสนาเสื่อมและเจริญ มีดังตอไปน้ี 

ความต้ังมั่นของสัทธรรมมี ๓ พระสูตร คือ ๑. ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ระบุวา ๑) ภิกษุ
เรียนบทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดมาดี เปนตน ๒. อธัมมวรรค ระบุวา แสดงธรรมวาเปนธรรม 
เปนตน ๓. พาลวรรค ระบุวา บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดและขยายความมาดี สวนความ
อันตรธานของสัทธรรมมี ๓ พระสูตร คือ ๑. ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ระบุวา ๑) ภิกษุเรียนบท
พยัญชนะและอรรถที่สืบทอดกันมาไมดี เปนตน ๒. อธัมมวรรค ระบุวา แสดงธรรมวา เปนอธรรม 
เปนตน ๓. พาลวรรค ระบุวา บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดและขยายความมาไมดี 

ผูทําใหศาสนาเสื่อมและเจริญ ระบุวา ภิกษุที่คัดคานอรรถและธรรมจากสูตรที่ตนเรียนไว
ไมดี ดวยพยัญชนปฏิรูป ช่ือวา ทําใหสัทธรรมสูญหาย สวนภิกษุที่อนุโลมอรรถและธรรมจากสูตรที่ตน
เรียนไวดี ดวยพยัญชนปฏิรูป ช่ือวา ดํารงสัทธรรมไวได 

๒.๖ สรุป 

 พระพุทธเจาเปนช่ือเรียกกลาง ๆ ที่ใชเรียกพระพุทธเจาพระองคใดก็ได นอกจากน้ียังมี
ช่ือเรียกอื่น ๆ อีก เชน ชินะ ตถาคต ทศพล เปนตน สวนพระพุทธเจาองคปจจุบันมีช่ือเรียกวา โคตมะ 
ศากยมุนี อังคีรส เปนตน และช่ือหน่ึงที่นิยมเรียก คือ พระบรมศาสดา ซึ่งแปลวา พระศาสดาผูยอด
เย่ียม เพราะพระองคมีความสามารถในการแสดงธรรมสั่งสอน และยังแยกคุณสมบัติของพระองคเปน 
๒ สวน คือ ๑. คุณสมบัติภายนอก ๒. คุณสมบัติภายใน  

๑. คุณสมบัติภายนอก คือ บุคลิกภาพลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการ ในจังกีสูตร ระบุวา 
พระสมณโคดมมีรูปงดงาม วาจาไพเราะสุภาพ เปนตน และเสียงยังประกอบดวยความนุมนวล ฟง
ชัดเจน เปนตน ๒. คุณสมบัติภายใน คือ คุณธรรมตาง ๆ ไดแก ทศพลญาณ และยังมพีระญาณอื่น ๆ 
อีก เชน ๑. เวสารัชชญาณ ๒. อกัมปนญาณ เปนตน 

                                            

๙๗ อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๔๒/๘๗. 



๔๔ 

 

ดังคุณสมบัติที่ไดกลาวมาแลววา “พระองคมีความสามารถในการแสดงธรรมสั่งสอน” ซึ่ง
การแสดงธรรมของพระองคสามารถจําแนกหลักการและวิธีการออกเปน ๖ ประการ ประกอบดวย ๑. 
เกี่ยวกับเน้ือหาที่แสดง คือ ๑) แสดงจากงายไปหายาก ๒) แสดงลงลึกไปตามลําดับ ๓) แสดงใหเห็น
ดวยประสบการณตรง ๔) แสดงตรงประเด็นไมวกไปวนมา ๕) แสดงมีเหตุผลรองรับ ๖) แสดงเทาที่
จําเปนเทาน้ัน ๗) แสดงในสวนที่เปนประโยชนและเลือกโอกาสที่เหมาะสม ๒. เกี่ยวกับตัวผูแสดง คือ 
๑) สนทนาเรื่องที่เขาสนใจกอนเขาสูเน้ือหา ๒) สรางบรรยากาศใหผอนคลาย ๓) ไมมุงยกตนและไม
มุงเสียดสีใคร ๆ ๔) แสดงโดยเคารพ ๕) ใชภาษาสุภาพ ๓. คุณลักษณะในการแสดง คือ ๑) ช้ีใหเห็น
ชัด ๒) ชวนใหปฏิบัติ ๓) ปลุกเราใจใหกระตืนรือรน ๔) สรางบรรยากาศใหสนุก ๔. วิธีการแสดงใน
แบบตาง ๆ คือ ๑) การสนทนา ๒) การบรรยาย ๓) การตอบปญหา ๔) การวางกฎขอบังคับ ๕. กุศโล-
บายในการแสดง คือ ๑) ยกอุทาหรณและเลานิทานประกอบ ๒) อุปมาเปรียบเทียบ ๓) ใชอุปกรณสื่อ
การสอน ๔) ปฏิบัติใหเปนตัวอยาง ๕) การเลนคําศัพท ๖) เลือกกุศโลบายใหเหมาะสมในแตละคน ๗) 
รูจังหวะและโอกาสที่เหมาะสม ๘) ยืดหยุนใหเหมาะตามสถานการณ ๙) การสรรเสริญและตําหนิ ๑๐) 
แกปญหาเฉพาะหนา ๖. เกี่ยวกับตัวผูฟง คือ ๑) แสดงใหเหมาะสมกับความแตกตางของแตละบุคคล 
๒) แสดงดวยการปรับใหเหมาะสมกับแตละบุคคล ๓) พิจารณาความแกรอบแหงอินทรียของผูฟง ๔) 
ใหผูฟงไดลงมือปฏิบัติดวยตนเอง ๕) ใหผูฟงมีสวนรวม ๖) ใสใจรายละเอียดในรายบุคคล ๗) 
ชวยเหลือเอาใจใสคนที่ดอยที่มีปญหา  

โดยในระหวางที่พระผูมีพระภาคเผยแผคําสั่งสอนมาตลอดระยะเวลา ๔๕ พรรษา ไดมี
ผูสนใจเขามาบวชเปนภิกษุในพระพุทธศาสนาจํานวนมาก โดยภิกษุเหลาน้ันมีทั้งผูที่เช่ือฟงคําสั่งสอน
และทั้งผูที่คัดคาน ในสวนภิกษุที่คัดคานพระธรรมวินัย ไดจําแนกเปน ๒ จําพวก คือ ๑. พระภิกษุผู
คัดคานโดยตรง ๒. พระภิกษุผูคัดคานโดยออม ๑. พระภิกษุผูคัดคานโดยตรง ไดแก ๑) พระสาติ ๒) 
พระอริฏฐะ ๓) พระยมกะ ๔) พระเทวทัต ๒. พระภิกษุผูคัดคานโดยออม ไดแก ๑) ภิกษุผูอยูในปา
มหาวัน ๒) พระฉัพพัคคีย ๓) พระฉัพพัคคีย ๔) พระโกกาลิกะและคณะ 

และดังที่ไดกลาวมาแลวขางตน เน่ืองจากการเผยแผคําสั่งสอนของพระผูมีพระภาคเปน
ระยะเวลาถึง ๔๕ พรรษา จึงทําใหพระธรรมวินัย อันเปนคําสั่งสอนของพระองคมีเปนจํานวนมาก 
ดวยจะเปนเหตุใหพุทธบริษัท ผูรูไมทั่วถึงพระธรรมวินัย เขาใจในคําสั่งสอนของพระองคคลาดเคลื่อน 
จึงไดประทานหลักเกณฑในการตรวจสอบและเทียบเคียงคําสอนไว ๔ หลักเกณฑดวยกัน คือ ๑. หลัก
มหาปเทส ๔ ตามหลักพระวินัย ๒. หลักมหาปเทส ๔ ตามหลักพระสูตร ๓. หลักตัดสินพระธรรมวินัย
ที่แสดงไวกับพระอุบาลี ๔. หลักตัดสนิพระธรรมวินัยที่แสดงไวกับพระมหาปชาบดีโคตม ี

นอกจากน้ีแลว พระผูมีพระภาคยังไดตรัสถึงสาเหตุแหงความต้ังมั่นและความอันตรธาน
ของพระสัทธรรม และรวมถึงผูทําใหพระศาสนาเจริญและเสื่อมอีกดวย เริ่มตนดวยเหตุแหงความต้ัง
มั่นของพระสัทธรรมไดยกตัวอยางมา ๓ พระสูตร ตามลําดับ พระสูตรที่ ๑ ระบุวา การเรียน การเปน
ผูวางาย ภิกษุผูรูทรงธรรมวินัย ถายทอดความรูแกผูอื่น พระเถระประพฤติตนเปนผูนําในการทําความ
เพียร สงฆสามัคคีกัน พระสูตรที่ ๒ ระบุวา แสดงสิ่งที่พระองคแสดงวา พระองคทรงแสดง เปนตน 
พระสูตรที่ ๓ ระบุวา บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดกันมาดี สวนความอันตรธานของพระสัทธรรม
ไดยกตัวอยางมา ๓ พระสูตร ตามลําดับ พระสูตรที่ ๑ ระบุวา เรียนมาไมดี การเปนผูวายาก ภิกษุผูรู



๔๕ 

 

ทรงธรรมวินัย ไมถายทอดความรูแกผูอื่น พระเถระประพฤติตนเปนผูนําในทางยอหยอน สงฆไม
สามัคคีกัน พระสูตรที่ ๒ ระบุวา แสดงในสิ่งที่พระองคไมไดแสดงวา พระองคทรงแสดง เปนตน พระ
สูตรที่ ๓ ระบุวา บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดกันมาไมดี และผูทําใหพระศาสนาเสื่อมและเจริญ 
คือ ภิกษุผูคัดคานอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรยีนไวไมดี ดวยพยัญชนปฏิรูป ช่ือวาทําใหสัทธรรมสูญ
หาย สวนภิกษุผูอนุโลมอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไวดี ดวยพยัญชนปฏิรูป ช่ือวาดํารงสัทธรรม
ไวได 

 



 

 

 

บทท่ี ๓ 
 

การเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ท่ีมีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 
 
ในบทน้ี ผูวิจัยจักกลาวถึงการศึกษาและการรวบรวมขอมูลประวัติพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล 

(สวัสดิผล) รวมทั้งการเผยแผคําสอนในสวนที่มีผลกระทบตอพระวินัย พระสูตร และพระอภิธรรม 
รวมถึงผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถาดวย และสรุปความ ตามลําดับตอไป 

๓.๑ ประวัติพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล (สวัสดิผล)   

ในประวัติของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล จะเปนการกลาวถึงประวัติชีวิตต้ังแตในชวงฆราวาส 
จุดเริ่มตนในเสนทางธรรม ชีวิตในเพศบรรพชิตครั้งสุดทาย เรื่อยมา จนไดพบกับคําสอนซึ่งเช่ือวา
ออกมาจากพระพุทธโอษฐลวน รวมไปถึงการศึกษาและการเผยแผคําสอนที่เรียกวา พุทธวจนะ 

ประวัติในชวงเปนฆราวาส 

พระอาจารยคึกฤทธ์ิ เกิดวันที่ ๑๘ มกราคม ๒๕๐๖ ที่โรงพยาบาลจุฬาฯ กรงเทพฯ ทานจบ
ระดับปริญญาตรี นายรอย จปร. สาขาวิศวกรรมเครื่องกล และระดับปริญญาโทจากจุฬาลงกรณ
มหาวิทยาลัย คณะรัฐศาสตร จากน้ันทานไดรับราชการทหารโดยมียศหลังสุดในชีวิตฆราวาสเปน
พันตรี 

จุดเริ่มตนในเสนทางธรรม 

ในป พ.ศ. ๒๕๒๒ ขณะทานเรียนอยูเตรียมทหาร ช้ันปที่ ๑ ระหวางปดเทอม โยมแมของทาน
ไดพาไปบวชกับหลวงพอชา สุภัทโท ที่วัดหนองปาพงเปนเวลา ๑ เดือน เปนครั้งแรกที่ไปสู
ดินแดนแหงความสงบวิเวก ที่ยังใชชีวิตแบบงาย ๆ ตามกุฏิใชการจุดเทียนใหแสงสวางเดินตาม
ทางใชไฟฉาย นํ้าอุปโภค ใชเชือกผูกกับปบหยอนไปในบอดินชวยกันดึงข้ึนแลวเทใสถังในรถเข็น
ไปไวตามกุฏิ ศาลา และที่ตาง ๆ อาหารขบฉันที่มีไมมาก ตองใชพระตัวแทนสงฆมาจัดแจก
แบงปนสวนเพื่อใหเพียงพอกับทุกชีวิตในวัด และไดพบหลวงพอชา ไดใกลชิดและสัมผัสกับ
ธรรมะ รวมถึงขอวัตรปฏิบัติที่เครงครัด งดงามนาเลื่อมใสของทานสัมผัสกับจิตบริสุทธที่มีอยูจริง 
เกิดใครสนใจอยากศึกษา จึงเริ่มมีศรัทธาในพระพุทธศาสนา เมื่อครบกําหนดลาสิกขากลับมาสู
การศึกษาเลาเรียน จึงต้ังใจเริ่มฝกหัดรักษาศีล ๕ อยางเครงครัด ตามสติกําลังอยูตลอดมามิได
ขาด ทานไดกลับไปยังวัดหนองปาพงในทุกชวงเวลาปดเทอม จนกระทั่งไดมีโอกาสบวชอีกทีใน
ตอนปดเทอมช้ันปที่ ๔ ของนายรอย จปร. ในครั้งน้ี ทานไดต้ังจิตอธิษฐานตอหลวงพอชาวาจะใช
ชีวิตฆราวาสอีกเพียง ๑๐ ป แลวขอใหมีเหตุปจจัยผลักดันใหไดครองเพศบรรพชิตไปตลอดชีวิต 

 



๔๗ 

 

ชีวิตในเพศบรรพชิตครั้งสุดทาย 

หลังจากไดต้ังอธิษฐานกับหลวงพอชา ในครั้งน้ันทานก็ใชชีวิตทางโลกอยางปรกติเรื่อยมา 
ทานเลาวาการใชชีวิตโดยมีสติและธรรมะอยูกับตัว ชวยใหการดําเนินชีวิตทางโลกของทาน
เปนไปอยางสะดวก ไมเศราหมอง และมีสวนสนับสนุนความเจริญรุงเรืองในหนาที่การงานเปน
อยางมาก แตบางครั้งการมีสติ ก็ทําใหการไปเที่ยวเตรหรือการเที่ยวเลนเริ่มไมเปนเรื่องสนุก
เหมือนอยางเคย เพราะทานมองเห็นแตโทษภัยของการขาดสติ โทษของการที่เผลอเพลินไปกับ
กิเลสตาง ๆ จนในที่สุด เมื่อครบ ๑๐ ป ตรงกับที่ไดต้ังอธิษฐานไว และเปนปที่หลวงพอชาได
มรณภาพ ในกาลน้ันเองทานไดเห็นสัจธรรมความไมเที่ยงของสรรพสัตวทั้งหลายในโลกน้ี ไมเวน
แมแตครูบาอาจารยที่ทานเคารพ ทานจึงอาศัยสิ่งน้ีเปนอันดับแรก เปนอนุสสติเครื่องกระตุน
เตือนใจ ผลักตัวเองใหออกจากชีวิตทางโลก ประกอบกบัเกิดความรูสกึเบือ่หนาย และไมคอยเหน็
ประโยชนในการใชชีวิตฆราวาสเปนอยางย่ิง อีกทั้งไดรูสึกถึงความกาวหนาของผลการปฏิบัติที่
คอย ๆ ฝกหัดกระทํามาตลอด ๑๔ ป นับแตเจอหลวงพอชา สิ่งเหลาน้ีจึงรวมมาเปนเหตุปจจัย
ผลักดันใหทานเขามาบวชอีกครั้ง 

ครั้งน้ีทานเขาสูรมผากาสาวพัตรที่สํานักสงฆบุญญาวาส จังหวัดชลบุรี ปจจุบันเปนวัดสาขา
ของวัดหนองปาพง มีพระอาจารยต๋ัน (พระอาจารยอัครเดช ถิรจิตฺโต) เปนเจาอาวาส [แตมี
หลักฐานอีกแหง ระบุวา พระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ไดอุปสมบทที่วัดคลองพลูราษฎรประสงค ตําบล
คลองพลู อําเภอหนองใหญ จังหวัดชลบุรี]๑ หลังจากบวชไดระยะหน่ึง ในระหวางออกปลีกวิเวก
ธุดงครวมกับพระเถระอีก ๒ รูป ทานไดมาบําเพ็ญภาวนาพํานักอยูยังผืนนาอันเปนของโยมแม
ทานยกถวาย ณ บริเวณถนนลําลูกกา คลองสิบ จังหวัดปทุมธานี เรื่อยมาจนทานได ๕ พรรษา 
จากน้ันเปนชวงเวลาที่ทานไดพํานักอยูเพียงลําพังผูเดียว ทานจึงอาศัยความสันโดษวิเวกน้ีเปน
โอกาสแหงการปฏิบัติภาวนาอยางเต็มกําลังความสามารถ พรอมทั้งศึกษาธรรมและวินัยจากพระ
โอษฐควบคูกันไป๒ 

[พระคึกฤทธ์ิไดกลาววา ตนไดจาริกออกมาจากสํานักสงฆบุญญาวาสกับพระเถระอายุ ๑๐ 
พรรษาข้ึนไปอีก ๒ รูป (พระรักศักด์ิและพระโสภณ) มาอยูที่คลองสิบ ปทุมธานี และถือนิสัยกับ
ทาน] ทานใหนิสัยเราจนเราครบ ๕ พรรษา แลวทานก็หลีกไป ... ชวงระหวางอยูองคเดียวก็เลย
ไดศึกษาน่ีแหละธรรมะจากพระโอษฐถือเปนโชคดีมาก … คนที่แนะนําอาตมาก็อาจารยโสภณก็
ไมไดเจาะเรื่องน้ีละเอียด ก็แนะนําบอกวา ทานอานจากพระโอษฐ เราก็ถูกแนะนํามา ๔ ปแลวก็
ยังเฉย ๆ แตพอพรรษาที่ ๔ เริ่มวิเวกมากข้ึน เริ่มอยูองคเดียวมากข้ึนก็เริ่มเอะลองหยิบมาดู

                                            

๑ ดูรายละเอียดใน สมาชิกหมายเลข ๖๘๖๖๘๑๖, เผยหลักฐาน ! ที่แท..สมมุติภิกขุคึกฤทธิ์ไมไดบวช
วัดบุญญาวาส แตกลับประกาศวาบวชที่วัดนั้น, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://pantip.com/topic/41272097 
[๖ เมษายน ๒๕๖๕]. 

๒ พุทธวจนบล็อกสปอต, ประวัติพระอาจารยคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล, [ออนไลน], แหลงที่มา: http://bud 
dhawatjana.blogspot.com/p/blog-page_๑๒.html [๒๙ กันยายน ๒๕๖๔].  



๔๘ 

 

หนอย พออานเอะ โห เขาทาน่ิ ตรงกับการปฏิบัติเราต้ังหลายอยาง … แตตอนน้ันก็เจอแลวถูกใจ
มากเน่ียะ อูหู ก็บาอานทั้งวันเหมือนกัน อานทั้งวันทั้งคืนเลย ๖ เดือน อานตลอดเลย ๖ เดือน ๖ 
เดือนก็ไมไดรูถึงขนาดน้ีหรอก ก็รูระดับนึง แตรูแลววาพุดเจาสอนอะไร อะไรที่เปนสิ่งที่ควรสนใจ 
เริ่มเจอพุทธวจนะที่พุดเจาบอกวา อยาไปสนใจคําของสาวก เราก็เริ่ม อาว แลวครบูาอาจารยเรา
จะเอาไปทิ้งไวไหน ก็เริ่มหาคําตอบสิ เอะ มันจะยังไงกันเน่ียะ เราก็เริ่มเจอคําตอบเลย ออ 
ขีดจํากัดสาวกมี สัมมาสัมพุทธะเกงขนาดน้ี สาวกเปนแคผูเดินตามเทาน้ัน ถึงจะเปนพระอรหันต
เลิศทางปญญา ออ เริ่มเขาใจ พุดเจากําหนดคําพูดทุกคําไมใหผิดพลาดแมแตคําเดียวได สาวกทํา
ไมได คําพูดพุดเจาเปนอกาลิโกใชไดตลอดกาล ความเจริญของศาสนาขอแรก บทพยัญชนะตอง
จํามาถูกความหมายถูกอธิบายถูก โอ เริ่มโยงตรรกะได๓ 

ในชวงหนาแลงของแตละป ทานไดหาโอกาสออกวิเวกตามปาเขา จนในพรรษาที่ ๗ หลังออก
วิเวกธุดงค โดยเดินจากเมืองกาญจนบุรีผานทุงใหญนเรศวร ข้ึนจังหวัดตากและเมื่อกลับมาถึง
คลองสิบ ไดเปนไขมาลาเรียนอนปวยอยูผูเดียวเปนเวลา ๗ วัน จึงมีคนมารับไปรักษา ผลจาก
อาพาธครั้งน้ีทําใหทานมีอาการออนเพลียตอเน่ืองมาอีก ๕ ป จึงเริ่มหายเปนปกติ ในระหวางน้ัน
สถานที่ดังกลาวคอย ๆ ไดรับการพัฒนาตามลําดับ  

ตอมา ในป พ.ศ. ๒๕๔๕ หรือประมาณ ๘ ป นับแตทานไดมาอยูบําเพ็ญภาวนาสถานที่แหงน้ี 
จึงไดข้ึนทะเบียนต้ังเปนวัดนาปาพงจวบจนถึงปจจุบัน ทานไดวางแนวทางการปฏิบัติของ
พระสงฆในวัดไดอยางชัดเจน โดยยึดแตคําสอนที่เปนพุทธวจนะของพระพุทธเจาเปนแนวทาง 
ทานไดวางนโยบายในวัดใหมีความสงบสอดคลองเหมือนกับการออกวิเวกธุดงค กําหนดกิจขอ
วัตรของพระในวัดใหกระชับที่สุด และเปนกฎเกณฑของหมูคณะที่ตองเครงครัด เพื่อเปดโอกาส
ใหพระไดมีเวลาในการภาวนามาก ๆ  ผูที่จะบวชในวัดน้ีควรจะตองมีเวลาอยางนอย ๑ เดือน เพื่อ
เตรียมตัวอยูเปนผาขาวกอนประมาณ ๒ อาทิตย จากน้ันบรรพชาเปนสามเณรอีกประมาณ ๑ 
อาทิตย แลวจึงสามารถบวชเปนพระได ทั้งน้ีเพื่อฝกฝนขอวัตรปฏิบัติ และเปนการชําระกายใจให
บริสุทธ์ิเสียกอน เน่ืองเพราะทานเหน็วาการบวชในระยะสั้น ๆ  น้ันเกิดประโยชนนอยและเสี่ยงตอ
การทําผิดในเพศบรรพชิตไดงาย ทานเนนยํ้ามากในเรื่องการศึกษาและปฏิบัติธรรมะวาควรศึกษา
โดยตรงในธรรมะจากพระโอษฐเทาน้ัน เพราะที่ทรงตรัสถึงขีดจํากัดของสาวกที่เปนเพียงผูเดิน
ตามมรรค การแสดงความเห็นของสาวกยอมมีขอผิดเพี้ยน ซึ่งเปนเหตุเสื่อมและเปนความ
อันตรธานแหงธรรมวินัยของตถาคตในกาลยืดยาวนานฝายอนาคต และเปนเหตุแหงการนับถือ
ศาสนาพุทธที่ผิดเพี้ยนไปดวย รวมถึงการนําพระพุทธศาสนาไปใชในทางที่ไมถูกตอง ทานแนะนํา
การศึกษาพระพุทธศาสนาจากพระโอษฐ จากหนังสือที่ทานพุทธทาสไดรวบรวมเฉพาะคําพูดจาก
พระโอษฐของพระผูมีพระภาคเจาโดยตรง ไมปนความเห็นของผูใด มี ๕ เลม คือ ๑. อริยสัจจาก

                                            

๓ ชวนกันฟงพุทธวจน Do Not Be The Last Man, ชีวประวัติพระอาจารยคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนา
ปาพง l พุทธวจน , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=kajKaBaznVk [๕ ตุลาคม 
๒๕๖๔]. [นาทีที ่๒๒.๓๐-๒๘.๓๑]. 



๔๙ 

 

พระโอษฐภาคตน ๒. อริยสัจจากพระโอษฐภาคปลาย ๓. ขุมทรัพยจากพระโอษฐ ๔. พุทธ
ประวัติจากพระโอษฐ และ ๕. ปฏิจจสมุปบาทจากพระโอษฐ ซึ่งทางธรรมสภาไดรวบรวมและ
จัดสงใหโดยสะดวกแกผูโทรสั่งซื้อ ทานกลาววา การที่พุทธบริษัทศึกษาและปฏิบัติจากคําสอน
ของพระพุทธเจาโดยตรงน้ี จะทําใหการภาวนาเจริญกาวหนา และเปนทางเดียวที่จะชวยสืบตอ
อายุพระพุทธศาสนาที่บริสุทธ์ิไดอยางสมบูรณ๔  

๓.๒ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 

ในประวัติ ระบุวา พระคึกฤทธ์ิไดบวชที่สํานักสงฆบุญญาวาส จังหวัดชลบุรี ซึ่งเปนวัด
สาขาของวัดหนองปาพง มีพระอาจารยต๋ัน (พระอัครเดช ถิรจิตฺโต) เปนเจาอาวาส (แตมีหลักฐานอีก
แหง ระบุวา พระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ไดอุปสมบทที่วัดคลองพลูราษฎรประสงค ตําบลคลองพลู อําเภอ
หนองใหญ จังหวัดชลบุรี) หลังจากบวชไดระยะหน่ึง จึงออกจาริกปลีกวิเวกรวมกับพระเถระอีก ๒ รูป 
มาพักอาศัยอยูผืนนาซึ่งเปนที่ดินของโยมแมถวาย ณ บริเวณถนนลําลูกกา คลองสิบ จังหวัดปทุมธานี 
โดยไดถือนิสัยกับพระเถระ ๒ รูปน้ัน ในชวงพรรษาที่ ๔ ไดเริ่มศึกษา ๕ เลมจากพระโอษฐ ซึ่งเปน
ผลงานของทานพุทธทาส ภิกขุ อยางจริงจัง โดยไดรับการแนะนําจากอาจารยโสภณ เมื่อไดศึกษาไป
แลวจึงพบวา พระพุทธเจาหามฟงคําสาวก จึงเกิดขอสงสัยข้ึนมาวา เหตุใด พระพุทธเจาจึงหามฟงคํา
สาวก จึงไดเริ่มหาคําตอบ และพบอีกวา ทําไมจึงจะตองฟงเฉพาะคําของพระพุทธเจาเทาน้ัน ดัง
ปรากฏหลักฐานใน ๑๐ พระสูตร (ความสําคัญที่ชาวพุทธตองศึกษา แตคําสอนจากพระพุทธเจา
เทาน้ัน) ดังตอไปน้ี 

๑. พระองคทรงสามารถกําหนดสมาธิ เมื่อจะพูดทุกถอยคําจึงไมผิดพลาด ๒. แตละคําพูด
เปนอกาลิโก คือ ถูกตองตรงจริงไมจํากัดกาลเวลา ๓. คําพูดที่พูดมาทั้งหมดนับแตวันตรัสรูน้ัน 
สอดรับไมขัดแยงกัน ๔. ทรงบอกเหตุแหงความอันตรธานของคําสอนเปรียบดวยกลองศึก ๕. 
ทรงกําชับใหศึกษาปฏิบัติ เฉพาะจากคําของพระองคเทาน้ัน อยาฟงคําคนอื่น ๖. ทรงหามบญัญติั
เพิ่มหรือตัดทอนสิ่งที่บญัญัติไว ๗. สํานึกเสมอวาตนเองเปนเพียงผูเดินตามพระองคเทาน้ัน ถึงแม
จะเปนอรหันตผูเลิศทางปญญาก็ตาม ๘. ตรัสไววาใหทรงจําบทพยัญชนะและคําอธิบายอยาง
ถูกตอง พรอมขยันถายทอดบอกสอนกนัตอไป ๙. ทรงบอกวิธีแกไขความผิดเพี้ยนในคําสอน ๑๐. 
ทรงตรัสแกพระอานนทใหใชธรรมวินัยที่ตรัสไวเปนศาสดาแทนตอไป๕ 

และดวย ๑๐ พระสูตรดังกลาว จึงเห็นตรรกะความเช่ือมโยงวา ทําไมจึงจะตองศึกษา
เฉพาะพุทธวจนะเทาน้ัน ดวยเหตุน้ี พระคึกฤทธ์ิจึงศึกษาคําสอนเฉพาะในสวนที่ (เช่ือและเขาใจวา) 
เปนพุทธวจนะเรื่อยมา และเมื่ออายุบวชครบ ๕ พรรษาแลว พระเถระทั้ง ๒ รูปจึงไดหลีกไป ตอมา ใน
ป พ.ศ. ๒๕๔๕ หรือประมาณ ๘ ป นับแตมาอาศัยอยูผืนนาแหงน้ี จึงไดข้ึนทะเบียนเปนวัดนาปาพง 
และไดยึดพุทธวจนะซึ่งออกมาจากพระพุทธโอษฐลวน เปนแนวทางในการศึกษาและปฏิบัติของ

                                            

๔ พุทธวจนบล็อกสปอต, ประวัติพระอาจารยคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล, [ออนไลน], แหลงที่มา: http://bud 
dhawatjana.blogspot.com/p/blog-page_๑๒.html [๒๙ กันยายน ๒๕๖๔].  

๕ มูลนิธิพุทธโฆษณ, พุทธวจน ตามรอยธรรม, (มูลนิธิพุทธโฆษณ: มปท., ๒๕๕๗), หนา ๑๓๔. 



๕๐ 

 

พระภิกษุในวัดนาปาพง นอกจากหลักคําสอนน้ีจะนํามาใชกับพระภิกษุในวัดนาปาพงแลว พระคึกฤทธ์ิ
ยังไดเผยแพรหลักคําสอนที่ช่ือวา “พุทธวจน” น้ีออกมาสูสาธารณชน ดวยการกลาววา ตนและ
พระภิกษุในวัดไดพากันศึกษาเฉพาะคําสอนสวนที่เปนพุทธวจนะ เพราะไดปฏิบัติตามคําสั่งสอนของ
พระศาสดาวา “หามฟงคําสาวก” โดยไดยกหลักฐานอางอิงมาจากปริสวรรค ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย พวกภิกษุบริษัทในกรณีน้ี สุตตันตะเหลาใด ที่กวีแตงข้ึนใหม เปนคํารอยกรอง
ประเภทกาพยกลอน มีอักษรสละสลวย มีพยัญชนะอันวิจิตร เปนเรื่องนอกแนว เปนคํากลาวของ
สาวก เมื่อมีผูนําสุตตันตะเหลาน้ันมากลาวอยู เธอจักไมฟงดวยดี ไมเงี่ยหูฟง ไมต้ังจิตเพื่อจะรู
ทั่วถึง และจักไมสําคัญวาเปนสิ่งที่ตนควรศึกษาเลาเรียน๖ 

และเมื่อมีผูถามวา เราจะรูไดอยางไรวาคําสอนสวนไหนเปนคําสอนของพระพุทธเจา คํา
สอนสวนไหนเปนคําแตงใหมของสาวก พระคึกฤทธ์ิไดกลาววา “วลีคําพูดของพุดเจาจะมีภิกษุ
ทั้งหลาย ดูกอนภิกษุทั้งหลาย อานนท สารีบุตร โมคคัลลานะ จอมเทพ ชางไม คหบดี อยางน้ี คําที่
แตงใหมมักจะข้ึนตนดวย บทวา ที่วา ความวา อธิบายวา”๗ 

[ซึ่งพระคึกฤทธ์ิยังไดประกาศอยางเปนทางการอีกวา] “อาตมาไมมีคําสอนของตัวเอง” และ
ใชเวลาที่มีอยู ไปกับการรับสนองพุทธประสงค ดวยการโฆษณาพุทธวจน เพื่อความต้ังมั่นแหง
พระสัทธรรม และความประสานเปนหน่ึงเดียวของชาวพุทธ เมื่อกลับมาใชหลักพุทธวจน เหมือน
ที่เคยเปนในครั้งพุทธกาล ...  

ดวยเหตุน้ี ... “กระแสพุทธวจน” ซึ่งเปนพลังเงียบที่กําลังจะกลายเปนคลื่นลูกใหม ในการ
กลับไปใชระบบการเรียนรูพระสัทธรรม เหมือนดังครั้งพุทธกาล ดวยการขยายตัวของกระแส
พุทธวจนน้ี สื่อธรรมที่เปนพุทธวจน ไมวาจะเปนหนังสือ หรือซีดี ซึ่งแจกฟรีแกญาติโยมเริ่มมีไม
พอเพียงในการแจก ทั้งน้ี เพราะจํานวนของผูที่สนใจเห็นความสําคัญของพุทธวจนไดขยายตัว
มากข้ึนอยางรวดเร็ว …๘ 

และดวยเหตุที่มีอุบาสกอุบาสิกาผูเขามาศรัทธาเลื่อมใสเปนจํานวนมาก จึงทําใหหลักคํา
สอนน้ีไดกระจายไปทั่วทั้งประเทศและรวมถึงในตางประเทศดวย๙ และไดมีการจัดต้ังพุทธวจนสถาบัน
ในหลายจังหวัดทั่วประเทศ โดยยึดแนวทางวา “รวมกันมุงมั่นศึกษา ปฏิบัติ เผยแผคําของตถาคต”  

นอกจากกิจกรรมการเผยแผคําสอนแลว พระคึกฤทธ์ิและคณะไดนําคัมภีรพระไตรปฎก
ภาษาบาลีฉบับสยามรัฐ และพระไตรปฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง มาเปนตนฉบับเพื่อคัดลอกและ

                                            

๖ อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๔๘/๙๑.  
๗ Buddhawajana F, พุทธวจน faq การสืบคนคําพระพุทธเจาในพระไตรปฎกและโปรแกรม , 

[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=lyV3wHAGap8 [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. [นาทีที่ 
๒.๑๒-๒.๒๗]. 

๘ มูลนิธิพุทธโฆษณ, พุทธวจน คูมือโสดาบัน, (มูลนิธิพุทธโฆษณ: มปท., ๒๕๕๗), หนา ๒๕๐-๒๕๑.  
๙ พุทธวจนสถาบัน, เครือขายพุทธวจน , [ออนไลน], แหลงที่มา: http://buddha-net.com [๓ 

มกราคม ๒๕๖๕]. 



๕๑ 

 

จัดทําเปนพุทธวจนปฎก ซึ่งการจัดทําพุทธวจนปฎกน้ันไดตัดคําสอนในสวนที่เช่ือและเขาใจวาไมใช
พุทธวจนะออกไป โดยไดตัดคัมภีรพระไตรปฎกจาก ๔๕ เลม ใหเหลือเพียง ๓๓ เลม คําสอนในสวนที่
ถูกตัดออกไป คือ พระอภิธรรมปฎก ๑๒ เลม ซึ่งพระคึกฤทธ์ิไดใหเหตุผลวา เปนคําสอนที่แตงข้ึนมา
ใหม เพราะไมมีคําวา ดูกอนภิกษุทั้งหลาย เปนตน ทั้งยังไดกลาวอีกวา ในพระไตรปฎก ๓๓ เลมที่
เหลือ โดยเฉพาะพระวินัยปฎก “ในสวนของคัมภีรปริวารก็เปนคําสอนที่แตงข้ึนใหม”๑๐ และกลาว
เพิ่มเติมอีกวา “คัมภีรพุทธวจนปฎกน้ีจะมาแทนที่คัมภีรพระไตรปฎกที่มีอยูทั่วโลก” อีกประการหน่ึง  

หรือผูที่ตองการศึกษาแกนคําสอนแทจริงของพระพุทธศาสนาซึ่งออกมาจากพระโอษฐของ
พระพุทธองคเองแลว เพื่อบรรเทาความบิดเบือน เพิ่มเติม หรือตัดทอนในคําสอนของพระองค 
ดังที่ไดตรัสหามไวมิใหบัญญัติเพิ่ม หรือเพิกถอนในสิ่งที่พระองคบัญญัติไว และสนับสนุน ยกชู
ประเด็นพุทธประสงค ที่ตองการใหสนใจศึกษาเฉพาะคําตรัสของพระองคเอง โดยเวนความสนใจ
ในคําที่คนแตงข้ึนใหม แมจะมีความไพเราะ สละสลวย หรือเปนคํากลาวของสาวกก็ตาม ... ใน
นามคณะศิษยงานธรรม วัดนาปาพงจึงดําริจัดทําหนังสือพุทธวจน ข้ึนเพื่อประโยชนทาง
การศึกษาและปฏิบัติ ออกสูสาธารณชนเพื่อเปนธรรมทาน๑๑ 

โดยไดแยกเปนเรื่อง ๆ ไวใหแลว ยกตัวอยาง เชน ตามรอยธรรม คูมือโสดาบัน กาวยาง
อยางพุทธะ มรรค(วิธีที่)งาย เปนตน๑๒ เลมขนาดกะทัดรัดไวสําหรับผูที่ตองการจะศึกษาพุทธวจนะ 
และดวยเหตุการณขางตนดังที่ไดกลาวมาแลวน้ี จึงเปนสาเหตุใหมีพระภิกษุ สามเณร อุบาสก 
อุบาสิกาสวนหน่ึง ซึ่งเปนผูที่มีความรูไมทั่วถึงในพระธรรมวินัย เขาใจวาคําสอนที่มีอยูในพระไตรปฎก
น้ัน มีความไมนาเช่ือถือ เพราะมีคําสอนที่ถูกแตงข้ึนใหมปะปนอยูดวย  

นอกจากน้ี พระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ยังไดกลาวถึงคัมภีรอรรถกถาซึ่งเปนคัมภีรที่อธิบาย
ขยายความคําสั่งสอนที่มีอยูในคัมภีรพระไตรปฎกอีกวา “คัมภีรอรรถกถาเปนคําสอนที่แตงข้ึนมาใหม
ของสาวก อรรถกถา คือ คําแตงข้ึนมาใหมที่สาวกรุนหลังอธิบายข้ึน” ทั้งยังไดยกหลักฐานอางอิงมา
จากปริสวรรควา “พระศาสดาหามไมใหฟงคําสาวก” น่ีคือหลักฐานที่พระศาสดาหามฟงคําสาวก ให
ฟงเฉพาะคําสอนของพระพุทธเจาเทาน้ัน ทั้งยังกลาวอีกวา “ที่ถกเถียงกันไมลงตัวก็เพราะอรรถกถา 
เพราะถือคําสอนของอาจารยรุนหลัง” และยังบอกอีกวา “อรรถกถาน้ันทําใหคณะสงฆเกิดความ
แตกแยกกัน” ซึ่งพระคึกฤทธ์ิยังกลาวสําทับไปอีกวา “เห็นมั้ยครับวา การที่เรายอมอรรถกถาแมคน

                                            

๑๐ พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. 
๒๕๕๒ , [ออนไลน ], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&feature=youtu.be 
[๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๕๔.๐๐-๕๔.๐๘]. 

๑๑ มูลนิธิพุทธโฆษณ, พุทธวจน ๑ ขุมทรัพยจากพระโอษฐ, พิมพครั้งที่ ๒, (มูลนิธิพุทธโฆษณ: มปท., 
๒๕๕๓), (คําปรารภ). 

๑๒ วัดนาปาพง, พุทธวจน: ส่ือหนังสือ, [ออนไลน], แหลงที่มา: http://watnapp.com/book [๔ 
มกราคม ๒๕๖๕].  



๕๒ 

 

เดียวมันจะบานไปขนาดเน่ียะ เห็นมั้ยครับ และมันจะเกิดการแตกแยกของสงฆ”๑๓ และดวย
เหตุการณดังที่ไดกลาวมาแลวขางตน จึงเปนสาเหตุใหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิไดสงผล
กระทบตอพระธรรมวินัยซึ่งเปนหลักการด้ังเดิมของพระพุทธศาสนาเถรวาทโดยตรง  

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยจักกลาวถึงเฉพาะในสวนของการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผย
แผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย โดยไดแยกออกเปน ๔ ประเด็น 
ดังตอไปน้ี  

๓.๒.๑ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระวินัย 
๓.๒.๒ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระสูตร 
๓.๒.๓ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระอภิธรรม 
๓.๒.๔ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา 

๓.๒.๑ การเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอพระวินัย 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระวินัย ซึ่งผูวิจัยไดคัดเลือกประเด็นการเผยแผคําสอนที่กลาวถึงเฉพาะ
พระวินัย ๓ ประเด็น ดังตอไปน้ี  

๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน 
๒. พระพุทธบัญญัติใหภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว 
๓. การอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน 

๑. การยกสกิขาบทภิกขุปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอขึ้นสวดทุกก่ึงเดือน 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นการยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน ซึ่งใน
หลักฐานการบรรยายที่ผูวิจัยไดยกมาแสดงเปนตัวอยางในที่น้ีมี ๓ คลิปการบรรยาย ดังตอไปน้ี  

๑. ศีลของพระมีกี่ขอ๑๔  
๒. พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒๑๕   
๓. พุทธวจน faq สิกขาบท ๒๒๗ ขอ มาจากไหน, ศีลของพระมีกี่ขอ, เพิกถอนสิกขาบท

ไดหรือไม_๓๑๖  

                                            

๑๓ Sodaban Buddhist, ความเขาใจผิดและความยึดม่ันใน "อรรถกถา", [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=3isd_WcBOqQ [๙ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที ่๒๖.๐๒-๒๖.๑๑]. 

๑๔ Uncle Moo Buddhawajana, ศีลของพระมีกี่ขอ?, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.you 
tube.com/watch?v=adEGT_G7Mxk [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๑๐-๒.๓๐]. 

๑๕ พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่  ๒๖ ก.ค. 
๒๕๕๒ , [ออนไลน ], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&feature=youtu.be 
[๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๕๐.๑๖-๑.๑๓.๔๔]. 



๕๓ 

 

หลักฐานการบรรยายที่ไดยกมาแสดงไวขางตนน้ี ผูวิจัยไดถอดเน้ือความการบรรยายเปน
ขอความ แลวนําเน้ือความการบรรยายไปไวในสวนภาคผนวกทายเลมของวิทยานิพนธเลมน้ี สําหรับผู
ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถคนหาจากแหลงขอมูลที่ผูวิจัยไดนํามาอางอิงไว เมื่อผูวิจัยได
ถอดเน้ือความการบรรยายแลว จึงไดสรุปประเด็นน้ีออกเปนขอ ๆ ดังตอไปน้ี 

๑. ศีลภิกขุปาติโมกขมี ๑๕๐ ขอ พระพุทธเจาใหยกข้ึนสวดทุกกึ่งเดือนจํานวน ๑๕๐ ขอ 

๒. ศีล ๒๒๗ ไมมีในพุทธวจนะ และเมื่อสแกนหาศีล ๒๒๗ แลวก็ไมมีในพระไตรปฎกฉบับ
บาลีสยามรัฐ  

๓. สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ แปลวา สิกขาบท 
๑๕๐ ถวนน้ีนํามาสูอุทเทสทุกกึ่งเดือน ถาไปดูพระสูตร ก็จะแปลวา รอยหาสิบหมดทั้ง ๔ พระสูตร 
[วัชชีปุตตสูตร ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร ตติยสิกขาสูตร] และในพระไตรปฎกฉบับบาลีสยามรัฐ 
ระบุวา พระภิกษุตองยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขข้ึนสวด ๑๕๐ ขอ 

๔. ศีล ๒๒๗ ขอ ไมรูวาเอามาจากไหนและไมรูวาใครเปนผูบญัญัติ และที่พระภิกษุสวดกัน
อยูทุกวันน้ี ก็สวดเกินกันมา ๗๗ ขอ คือ เสขิยวัตร ๗๕ ขอและอนิยต ๒ ขอ ซึ่งเมื่อสืบคนแลวพบวา 
๒๒๗ มีอยูในคัมภีรอรรถกถาซึ่งเปนคัมภีรที่แตงข้ึนมาใหม 

๕. คําวา สาธิกะ แปลวา สําเร็จ + มิทะ รักใครไมตรี คือ ความปรองดองกลมเกลียวของ
ภิกษุสําเร็จไดดวยการสวด ๑๕๐ ขอ ๒ คําน้ีไมใชเปนการสมาสกัน แตเปนการเอาคํามาชนกันเฉย ๆ  

๖. ในสิกขาบท ๑๕๐ ก็จะมีแคปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคีย ๓๐ ปาจิตตีย ๙๒ 
ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ สวนอนิยตะ ๒ กับเสขิยวัตร ๗๕ ไมใช 

๗. สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ มาจากพระวินัยปฎกเลม ๘ คัมภีรปริวาร คัมภีรปริวารก็คือ 
คัมภีรที่แตงข้ึนมาใหม ซึ่งสิกขาบท ๒๒๐ ขอก็จะมาขัดกันเองกับ ๒๒๗ ขอ  

เน้ือความการบรรยายในประเด็นการยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอข้ึนสวด
ทุกกึ่งเดือน ที่ผูวิจัยไดนํามาสรุปไวเปนขอ ๆ ขางตนน้ี ผูวิจัยจะนําประเด็นเหลาน้ีไปศึกษาวิเคราะห
เพื่อหาคําตอบและวินิจฉัยตอไป 

๒. พระพุทธบัญญัติใหภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นพระพุทธบัญญัติใหภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว ซึ่ง ในหลักฐานการ
บรรยายที่ผูวิจัยไดยกมาแสดงเปนตัวอยางในที่น้ีมี ๓ คลิปการบรรยาย ดังตอไปน้ี  

                                                                                                                             
๑๖ Buddhawajana F, พุทธวจน faq สิกขาบท ๒๒๗ ขอ มาจากไหน, ศีลของพระมีกี่ขอ, เพิก

ถอนสิกขาบทไดหรือไม_๓, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=evmYCTtDu5c 
[๒๐ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๐.๐๕-๖.๐๙]. 



๕๔ 

 

๑. ภิกษุเปนผูฉันมื้อเดียว๑๗  
๒. พุทธวจน-เรื่องการฉันอาหาร การสละอาหาร๑๘   
๓. พุทธวจน faq พระภิกษุฉันอาหารวันละกี่มื้อ๑๙  

หลักฐานการบรรยายที่ไดยกมาแสดงไวขางตนน้ี ผูวิจัยไดถอดเน้ือความการบรรยายเปน
ขอความ แลวนําเน้ือความการบรรยายไปไวในสวนภาคผนวกทายเลมของวิทยานิพนธเลมน้ี สําหรับผู
ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถคนหาจากแหลงขอมูลที่ผูวิจัยไดนํามาอางอิงไว เมื่อผูวิจัยได
ถอดเน้ือความการบรรยายแลว จึงไดสรุปประเด็นน้ีออกเปนขอ ๆ ดังตอไปน้ี 

๑. เขาใหเหตุผลวา เพราะพระพุทธเจาอนุญาตใหพระภัททาลิเอาอาหารมื้อเชาไปฉันตอ
รอบสอง น่ีคือเหตุผลที่พระฉันอาหารสองมื้อได แตถาไปดูเต็มพระสูตรคนละเรื่องกันเลย เพราะตรงน้ี
พระพุทธเจากําลังบัญญัติใหพระภิกษุฉันมื้อเดียว 

๒. พระภิกษุในครั้งพุทธกาลฉันอาหารมื้อเดียว ถาฉันมื้อที่ ๒ จะตองฉันอาหารที่เปนเดน 
คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ หรืออาหารที่ภิกษุผูปวยไขฉันเหลือ ถาฉันมื้อที่สองโดยฉันอาหารที่
ไมเปนเดนจะถูกปรับอาบัติปาจิตตีย 

๓. เมื่อกอนมีความเขาใจวา พระปฏิบัติฉันอาหารมื้อเดียวโดยธุดงควัตร เพราะมีขอวัตร
การน่ังฉันอาสนะเดียว แตเมื่อไปดูทั้ง ๖ พระสูตรสอดรับกนัหมด ต้ังแตลฑุกิโกปมสูตรกับภัททาลิสูตร 
และที่ตรัสกับมหาราชะวาภิกษุในธรรมวินัยน้ีฉันอาหารเพียงหน่ึงหน 

๔. เมื่อฉันอาหารเสร็จแลวลุกข้ึนจากอาสนะถือเปนการหามภัตดวย เพราะถือวาเปนการ
บอกวาพอแลว หามภัต คือ การบอกวาพอแลวจะบอกดวยกายหรือวาจาก็ได ยกมือหาม ละมือออก
จากบาตร ถาไมไดแสดงดวยกายหรือวาจา แตลุกข้ึนจากอาสนะที่น่ังฉัน ก็หมดสิทธ์ิในการฉันอาหารน้ี
แลว ถาฉันอาหารน้ีอีกจะถูกปรับอาบัติ  

๕. เดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ แลวเขานําอาหารน้ันมาใหเรา อาหารเดนของ
ตัวเองไมได พระพุทธเจาบัญญัติลักษณะอาหารเดนแกอุบาลี คือ การฉันยังปรากฏอยู เขานอมมาให
เราแลวบอกวาทั้งหมดเน่ียะเขาพอแลว บัญญัติชัดเจน ยกตัวอยาง เชน การฉันอาหารเดนของกันและ
กัน โดยบอกกับอาวุโสมารควา เก็บอาหารไวเยอะ ๆ อาวุโสมารคบอกอาจารย เก็บอาหารไวเยอะ ๆ 
แลวเอาเดนมาแลกกัน เราก็สามารถฉันรอบที่สองได น่ีเห็นมะ มีชองออกแตตองออกอยางถูกตอง 

                                            

๑๗ Uncle Moo Buddhawajana, ภิกษุเปนผูฉันม้ือเดียว, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=Fv-uLbfVRsc [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๑-๗.๒๒]. 

๑๘ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-เร่ืองการฉันอาหาร การสละอาหาร, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=aaASqvW3Cdk [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่  ๔.๓๐-
๑๐.๑๔]. 

๑๙ Buddhawajana F, พุทธวจน faq พระภิกษุฉันอาหารวันละกี่ ม้ือ , [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=oVP-SgeX-oE [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๔.๔๘-๘.๑๓]. 



๕๕ 

 

๖. หลังจากฉันอาหารเสร็จแลวลุกข้ึนจากอาสนะจัดเปนวิกาล คือ ไมใชกาลในกลางวัน 
วิกาลคือ หลังจากฉันอาหาร หลังฉันอาหารเสร็จช่ือวาวิกาล สมมติวา ๗ โมง ภิกขุฉันเสร็จ หลังจาก
ฉันเสร็จ ๗ โมงก็เปนวิกาล ไมไดกําหนดตายตัววาเปนเวลาไหน และที่กําหนดวาหามฉันเลยเที่ยงเน่ียะ
ไมมีบอกไว 

เน้ือความการบรรยายในประเด็นพระพุทธบัญญติัใหภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว ที่ผูวิจัย
ไดนํามาสรุปไวเปนขอ ๆ ขางตนน้ี ผูวิจัยจะนําประเด็นเหลาน้ีไปศึกษาวิเคราะหเพื่อหาคําตอบและ
วินิจฉัยตอไป 

๓. การอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นการอุปสมบทสตรเีปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบนั ซึ่งในหลักฐานการบรรยาย
ที่ผูวิจัยไดยกมาแสดงเปนตัวอยางในที่น้ีมี ๓ คลิปการบรรยาย ดังตอไปน้ี 

๑. พุทธวจน faq ภิกษุณี มีในพุทธวจน หรือไม_๑๒๐  
๒. ภิกขุณีมีไดหรือไม๒๑  
๓. พุทธวจน-ภิกษุณีสามารถบวชไดหรือไม?๒๒  

หลักฐานการบรรยายที่ไดยกมาแสดงไวขางตนน้ี ผูวิจัยไดถอดเน้ือความการบรรยายเปน
ขอความ แลวนําเน้ือความการบรรยายไปไวในสวนภาคผนวกทายเลมของวิทยานิพนธเลมน้ี สําหรับผู
ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถคนหาจากแหลงขอมูลที่ผูวิจัยไดนํามาอางอิงไว เมื่อผูวิจัยได
ถอดเน้ือความการบรรยายแลว จึงไดสรุปประเด็นน้ีออกเปนขอ ๆ ดังตอไปน้ี 

๑. พระพุทธเจาบัญญัติเรื่องภิกษุณีไวแลว เมื่อทรงบัญญัติไวแลวกส็ามารถใชไดตลอดกาล 
เพราะพระองคไมเคยบญัญัติอะไรแลวใชไดแบบช่ัวครั้งช่ัวคราว เราไปบัญญัติกันเอาเองวา ภิกษุณีไมมี
แลวเปนคําพูดของใคร เปนคําพูดของอรหันตสัมมาสัมพุทธเจารึเปลา 

๒. ไมมีใครกลายืนยันไดวาผานมา ๒,๕๐๐ กวาป ไมมีการสืบทอดภิกษุณีมา ไมมีใครไป
สํารวจทั่วโลก ไมมีใครสํารวจปาทั่วทั้งโลกวา ภิกษุณีไมมีอีกแลว  

                                            

๒๐ Buddhawajana F, พุทธวจน faq ภิกษุณี มีในพุทธวจน หรือไม_๑, [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=1tIkeLmyjp8 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๓-๗.๐๙]. 

๒๑ Buddhawajana Bn.๓๑๒ Fanta Chaleeporn, ภิกขุณี มีไดห รือไม , [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=OalVURlTayo&list=PLec7 p2 FnU5 r8 EAbg3 7 pJdRj0 o5 PgSq [๘ 
สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๑-๒.๔๕]. 

๒๒ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-ภิกษุณีสามารถบวชไดหรือไม?, [ออนไลน ], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=fi5K0a6DWJA [๒๖ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่  ๐.๐๑-
๓.๓๔]. 



๕๖ 

 

๓. เมื่อบวชในสงฆ ๒ ฝาย คือ บวชในฝายภิกษุณีสงฆและบวชในฝายภิกษุสงฆแลว ถา
ภิกษุณีประพฤติปฏิบัติตามครุธรรม ๘ ประการ และปฏิบัติตามศีลวินัยที่พระพุทธเจาไดบัญญัติไวแลว
ก็มีความสมบูรณในการเปนภิกษุณี 

๔. เราไปบัญญัติหามกันเอาเองทั้งน้ันไมไดมีในพุทธวจนะ อาตมาก็ไมไดชอบที่จะใหมี
ภิกษุณี แตหาเหตุแยงพระพุทธเจาไมได 

๕. เราตองเช่ือในภูมิปญญาของผูเปนสัพพัญูวา ถาพระพุทธเจาไดปองกันและแกไขไว
แลว ดวยการบัญญัติครุธรรม ๘ ประการน่ันคือภิกษุณีสมบูรณแลว อยาไปน่ังกังวลคิดเอง ถาจะมี
ภิกษุณีก็มีไป 

๖. จริง ๆ แลวภิกษุณีสามารถมีได เพียงแตเราอยาไปทําตามกฎระเบียบที่เขาต้ังข้ึนมา
ใหม ใครจะต้ังกฎระเบียบอะไรข้ึนมาใหม เราไมตองไปสนใจ เราสนใจแตเฉพาะธรรมวินัยของ
พระพุทธเจา ถาเขาบวชเขามาถูกตองตามพระธรรมวินัยที่พระพุทธเจาทรงบัญญัติไวแลวก็ถือวา
ถูกตองแลว เพราะคําของพระพุทธเจาน้ันเปนอกาลิโก ในเมื่อพระพุทธเจาไดบัญญัติภิกษุณีไวแลว 
ภิกษุณีกส็ามารถมีไดและอยูไปตลอด 

เน้ือความการบรรยายในประเด็นการอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน ที่ผูวิจัย
ไดนํามาสรุปไวเปนขอ ๆ ขางตนน้ี ผูวิจัยจะนําประเด็นเหลาน้ีไปศึกษาวิเคราะหเพื่อหาคําตอบและ
วินิจฉัยตอไป 

๓.๒.๒ การเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอพระสูตร  

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระสูตร ซึ่งผูวิจัยไดคัดเลือกประเด็นการเผยแผคําสอนที่กลาวถึงเฉพาะ
พระสูตร ๒ ประเด็น ดังตอไปน้ี  

๑. บุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา 
๒. การพยากรณมรรคผลและคติที่ไปผูเสียชีวิต 

๑. บุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นบุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรยีจะแกกลา ซึ่งในหลักฐานการบรรยายทีผู่วิจัยได
ยกมาแสดงเปนตัวอยางในที่น้ีมี ๓ คลิปการบรรยาย ดังตอไปน้ี 

๑. ๑-๔-๕๖ ตรงไปตรงมา๒๓  
๒. การไดฟงธรรมกอนทํากาละ๒๔  

                                            

๒๓ DNNTHAILAND, ๑-๔-๕๖ ตรงไปตรงมา, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube. 
com/watch?v=QjrmEhMVON4 [๑๓ ตุลาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑๖.๒๕-๑๗.๓๖]. 



๕๗ 

 

๓. *@แชรประสบการณ-การตอบแทนคุณมารดาอยางสูงสุด ไดนําพุทธวจนใหทานฟง
กอนสิ้นชีวิต๒๕  

หลักฐานการบรรยายที่ไดยกมาแสดงไวขางตนน้ี ผูวิจัยไดถอดเน้ือความการบรรยายเปน
ขอความ แลวนําเน้ือความการบรรยายไปไวในสวนภาคผนวกทายเลมของวิทยานิพนธเลมน้ี สําหรับผู
ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถคนหาจากแหลงขอมูลที่ผูวิจัยไดนํามาอางอิงไว เมื่อผูวิจัยได
ถอดเน้ือความการบรรยายแลว จึงไดสรุปประเด็นน้ีออกเปนขอ ๆ ดังตอไปน้ี 

๑. เมื่อไดฟงคําสอนของพระพุทธเจากอนสิ้นชีวิต จะละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่า ไดเปนพระ
อนาคามี เพราะผูใกลเสียชีวิตอินทรียภาวนาจะแกกลา พระพุทธเจารูจังหวะของอินทรียภาวนาในแต
ละบุคคล ดังน้ัน ใหเอาคําสอนของพระพุทธเจาไปใหผูใกลเสียชีวิตฟง 

๒. ชวงใกลจะเสียชีวิตขอใหไดฟงแค ๕ นาที พอไดฟงปุบเขาล็อกละ คนที่กําลังนอนด้ิน
ทุรนทุรายจะหยุดด้ินทันที อาการจะเริ่มสงบ แตตองชวงเวลาใกลตายจริง ๆ แตถายังมีแรงอยูวิทยุ
ขวางทิ้งหมด แสดงวายังมีแรงปลอยมันไปกอน อินทรียยังออน 

๓. ในชวงเวลาที่ใกลจะตาย อินทรียจะเริ่มแกกลา เราเห็นวา เขาคงจะขาดสติใชอะไร
ไมได สัมปชัญญะไมมี วางความเห็นของเรา แลวมีหนาที่เช่ือพระพุทธเจา น่ีแหละถึงวาศรัทธาไง ถาม
วาศรัทธาอะไร พยัญชนะ พยัญชนะของศาสดา น่ีคือขอสอง สังโยชน ๕ ก็จะสิ้นเหมือนกัน 

๔. ใครมีญาติที่ใกลจะเสยีชีวิตใหเปดคําสอนของพระศาสดาใหฟง บทใดก็ได ทําไมคนใกล
เสียชีวิตถึงไดบรรลุธรรมเร็ว ความเร็วในการบรรลุธรรม พระองควัดจากอะไร วัดจากอินทรีย ๕ 
ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปญญา ในชวงจังหวะน้ีจังหวะเดียวอินทรียเขาจะแกกลา ชวงที่ยังไมตาย
อินทรียของแตละคนจะแกกลาบางออนบาง แตชวงจังหวะใกลจะตายจริง ๆ ถายังไมตายอินทรียจะ
ยังไมคอยเทาไหร ถาใกลจะตายเน่ียะฟงคําสอนของพระพุทธเจาแลวเขาทั้งหมด 

เน้ือความการบรรยายในประเด็นบุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา ที่ผูวิจัยไดนํามา
สรุปไวเปนขอ ๆ ขางตนน้ี ผูวิจัยจะนําประเด็นเหลาน้ีไปศึกษาวิเคราะหเพื่อหาคําตอบและวินิจฉัย
ตอไป 

 

 

 

                                                                                                                             
๒๔ พุทธวจนทีวี, การไดฟงธรรมกอน ทํากาละ , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube. 

com/watch?v=VbM5CYQQBac [๗ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๑๖-๔.๑๐]. 
๒๕ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@แชรประสบการณ-การตอบแทนคุณมารดาอยางสูงสุด ได

นําพุทธวจนใหทานฟงกอนส้ินชีวิต , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=aLesNX 
87hSY&index=21&list=PLsc91aJ1_crNY_WQfUIMFlM_wGdSiqffP [๗ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. [นาทีที่  ๓.๕๗-
๕.๑๑]. 



๕๘ 

 

๒. การพยากรณมรรคผลและคติท่ีไปผูเสียชีวิต 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นการพยากรณมรรคผลและพยากรณคติที่ไปผูเสียชีวิต ซึ่งในหลักฐานการ
บรรยายที่ผูวิจัยไดยกมาแสดงเปนตัวอยางในที่น้ีมี ๓ คลิปการบรรยาย ดังตอไปน้ี 

๑. *ใหแมภรรยาฟงอานาปานสติ เมื่อทํากาละ อินทรียผองใสย่ิงนัก ตรงตามคําพระ
ศาสดา(ผัคคุณะสูตร)๒๖  

๒. พระอาจารยคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล_สนทนาธรรม ณ บานสุขพันธโพธาราม จ.ราชบุรี วันที่ 
๙ พ.ย. ๖๐ HD ๑๐๘๐p๒๗   

๓. *อนุสาสนีปาฏิหาริย_ ฟงพุทธวจนจากยูทูป เมื่อทํากาละ (ตาย) ๓ วันผิวยังผอง ตัว
น่ิม ไมมีกลิ่น๒๘  

หลักฐานการบรรยายที่ไดยกมาแสดงไวขางตนน้ี ผูวิจัยไดถอดเน้ือความการบรรยายเปน
ขอความ แลวนําเน้ือความการบรรยายไปไวในสวนภาคผนวกทายเลมของวิทยานิพนธเลมน้ี สําหรับผู
ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถคนหาจากแหลงขอมูลที่ผูวิจัยไดนํามาอางอิงไว เมื่อผูวิจัยได
ถอดเน้ือความการบรรยายแลว จึงไดสรุปประเด็นน้ีออกเปนขอ ๆ ดังตอไปน้ี 

๑. อุบาสกไดเลาวา ตนเปดเสียงอานพุทธวจนะบทปฏิจจสมุปบาทและอานาปานสติใหแม
ของภรรยาที่กําลังปวยฟงเปนเวลา ๑-๒ เดือน เปดใหฟงจนแมของภรรยาเสียชีวิต พรอมกับเลาอีกวา 
หลังจากแมของภรรยาเสียชีวิตแลวศพมีอาการตัวเหลืองเหมือนคนนอนหลับ พระคึกฤทธ์ิไดกลาว
พยากรณวา แมภรรยาของอุบาสกทีเ่สียชีวิตไปไดละสังโยชน ๕  

๒. อุบาสกยังเอาคลิปวิดีโอที่ไดถายภาพศพแมของภรรยา ซึ่งมีอาการตัวเหลืองมาข้ึน
หนาจอโปรเจคเตอรที่ศาลาไม วัดนาปาพง เพื่อใหผูที่มารวมฟงการบรรยายไดดูดวย พระคึกฤทธ์ิได
กลาววา พระพุทธเจาเรียกวา ผิวพรรณผองใส (ศพที่มีอาการตัวเหลือง) และยังพยากรณยํ้าไปอีกวา 
แมภรรยาของอุบาสกที่ไดเสยีชีวิตไปสิ้นสงัโยชน ๕ ไปเกิดในช้ันสุทธาวาส และจะปรินิพพานในภพน้ัน 

๓. พระคึกฤทธ์ิกลาววา พระผูมีพระภาคบอกวา ใครฟงคําสอนของตถาคตกอนสิ้นชีวิต
ในชวงใกลตายจะละสังโยชน ๕ ไดเปนพระอนาคามี ศพผิวพรรณจะผองใส (ศพที่มีอาการตัวเหลือง) 

                                            

๒๖ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *ใหแมภรรยาฟงอานาปานสติ เม่ือทํากาละ อินทรียผองใสย่ิง
นัก ตรงตามคําพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร), [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=C 
Wm2wSxCh0I [๑๒ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๐.๓๓-๖.๐๗]. 

๒๗ nirdukkha, พระอาจารยคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล_สนทนาธรรม ณ บานสุขพันธโพธาราม จ.ราชบุรี 
วันที่ ๙ พ.ย. ๖๐ HD ๑๐๘๐p, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=scsjh5Zdf9k 
[๒๔ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๒๖.๑๒-๑.๒๙.๑๘]. 

๒๘ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *อนุสาสนีปาฏิหาริย_ ฟงพุทธวจนจากยูทูป เม่ือทํากาละ 
(ตาย) ๓ วันผิวยังผอง ตัวนิ่ม ไมมีกล่ิน , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v= 
PNQQKAQqgV0 [๑๓ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๐.๑๖-๔.๕๘]. 



๕๙ 

 

ใครมีญาติใกลตายไปลองเลย เอาชวงใกลจะตายนะ วันน้ีไดรับแจก ๑ แผน เสียงอานคําสอนของพระ
ศาสดาพุทธวจนะลวน ๆ ตรัสไวในผัคคุณสูตร พระอานนทบอกหลังพระผูมีพระภาคจากไปไดไมนาน 
ผัคคุณะก็ทํากาละลง แตฉวีวรรณผองใสย่ิงนัก พระพุทธเจาบอกวา อานนทไมผองใสไดอยางไร กอน
ฟงธรรมะผัคคุณะยังละสงัโยชน ๕ เบื้องตํ่าไมไดเลย แตหลังจากการฟงธรรมะตถาคตแลว ผัคคุณะละ
สังโยชน ๕ เบื้องตํ่าไดแลว เห็นมะ 

๔. อุบาสกอีกคนไดเลาวา ตนไดโหลดคลิปการบรรยายธรรมของพระคึกฤทธ์ิไปเปดให
ญาติที่ปวยเปนโรคมะเร็งในกระดูกฟง และยังไดเลาตอไปอีกวา หลังจากญาติเสียชีวิตแลว จึงไดเอา
ภาพถายศพญาติที่เสียชีวิตมาใหพระคึกฤทธ์ิดูพรอมกับเลาวา เก็บศพไว ๓ วันกอนทําการฌาปนกิจ 
และศพมีอาการตัวน่ิมเหมือนคนที่ยังไมตาย พระคึกฤทธ์ิไดกลาวพยากรณวา ญาติผูที่เสียชีวิตของ
อุบาสกคนน้ีไดละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าได และพระคึกฤทธ์ิยังกลาวอีกวา ดังน้ันเทากับพวกที่ตายแลว
ผิวพรรณผองใสพวกน้ีเปนพระอริยบุคคลทั้งหมด 

เน้ือความการบรรยายในประเด็นการพยากรณมรรคผลและพยากรณคติที่ไปผูเสียชีวิต ที่
ผูวิจัยไดนํามาสรุปไวเปนขอ ๆ ขางตนน้ี ผูวิจัยจะนําประเด็นเหลาน้ีไปศึกษาวิเคราะหเพื่อหาคําตอบ
และวินิจฉัยตอไป 

๓.๒.๓ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระอภิธรรม 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระอภิธรรม ซึ่งผูวิจัยไดคัดเลือกประเด็นการเผยแผคําสอนที่กลาวถึง
เฉพาะพระอภิธรรม ๒ ประเด็น ดังตอไปน้ี  

๑. พระอภิธรรมเปนคําสอนของสาวกที่แตงข้ึนมาใหม 
๒. สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต 

๑. พระอภิธรรมเปนคําสอนของสาวกท่ีแตงขึ้นมาใหม 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นพระอภิธรรมเปนคําสอนของสาวกที่แตงข้ึนมาใหม ซึ่งในหลักฐานการ
บรรยายที่ผูวิจัยไดยกมาแสดงเปนตัวอยางในที่น้ีมี ๓ คลิปการบรรยาย ดังตอไปน้ี 

๑. อภิธรรม๒๙  
๒. พุทธวจน-อภิธรรมคืออะไร?ตามบัญญัติพระศาสดา #๑๓๐   
๓. อภิธรรมตามบัญญัติพระศาสดาคืออยางไร?๓๑   

                                            

๒๙ Buddhakoss, อภิธรรม, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=s38 
MHLcVGI8 [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๐-๓.๒๙]. 

๓๐ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-อภิธรรมคืออะไร?ตามบัญญัติพระศาสดา #๑, 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=1AQYGw3fB48 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ 
๐.๑๔-๒๐.๒๔]. 



๖๐ 

 

หลักฐานการบรรยายที่ไดยกมาแสดงไวขางตนน้ี ผูวิจัยไดถอดเน้ือความการบรรยายเปน
ขอความ แลวนําเน้ือความการบรรยายไปไวในสวนภาคผนวกทายเลมของวิทยานิพนธเลมน้ี สําหรับผู
ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถคนหาจากแหลงขอมูลที่ผูวิจัยไดนํามาอางอิงไว เมื่อผูวิจัยได
ถอดเน้ือความการบรรยายแลว จึงไดสรุปประเด็นน้ีออกเปนขอ ๆ ดังตอไปน้ี 

๑. อภิธรรมที่พระพุทธเจาไดตรัสไวเองมีแค ๑๐ กวาพระสูตร ตรงน้ีพระไพบูลยเปนผูไป
เจอ สแกนหาคําวา อภิธรรม เพราะอภิธรรมที่เรียนกันอยูก็ไมใชพุทธวจนะ  

๒. เวลาพระศาสดาตรัสเรื่องอภิธรรม พระองคจะตรัสคําวา อภิธรรมอภิวินัยคูกันมา
ตลอดทุกพระสูตร จะมีเพียงพระสูตรเดียวในสิบกวาพระสูตรที่ตรัสอภิธรรมโดยที่ไมมีอภิวินัย กอนจะ
ตรัสอภิธรรมไดตรัสหมวดธรรมข้ึนมาหมวดนึง คือ สติปฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย 
๕ พละ ๕ โพชฌงค ๗ อริยมรรคมีองค ๘ ซึ่งหมวดธรรมหมวดน้ี คือ โพธิปกขิยธรรม ๓๗ ดังน้ัน 
อภิธรรมในความหมายของพระศาสดา คือ โพธิปกขิยธรรม ๓๗  

๓. นึกวาคําวา โพธิปกขิยธรรม ๓๗ ไมใชพุทธวจนะ เวลาสแกนหาตองไปเช็คกับบาลีทุก
ครั้ง ไปไลสแกนหาในบาลี เจอคําวา โพธิปกขิยธรรม ๓๗ และเปนพุทธวจนะ มันคือตัวอภิธรรม 
ดังน้ัน ถาจะเปดสอนอภิธรรม ตองเปดสอนโพธิปกขิยธรรม ๓๗ ไมใช[อภิธัมมัตถสังคหะ, อภิธรรม ๗ 
คัมภีร]อยางที่เรียนกันอยูทุกวันน้ี คําพวกน้ีคือคําที่สาวกแตงข้ึนมาใหม  

๔. ถาเราไปสแกนหาคําวา จิต เจตสิก อยางเจตสิก เขามี ๕๐ ดวง ๘๐ ดวง ๑๐๐ ดวง 
เวลาสแกนหาในพุทธวจนะโยมจะไมเจอ คําวา เจตสิก พระโตโตเปนผูสแกนหาไปเจอในบาลีที่เปน
พุทธวจนะมีทั้งหมด ๙ คํา น่ีคือคําสอนของพระศาสดา  

๕. คําวา อภิธรรม มีทั้งสวนที่เปนคําสอนของพระศาสดา และทั้งสวนที่เปนคําที่แตงใหม 
อยางในพระไตรปฎกมีวินัยปฎก สุตตันตปฎก อภิธรรมปฎก สวนอภิธรรมปฎก ๑๒ เลมที่มีอยูใน
พระไตรปฎกก็ไมตรงกับอภิธรรมที่พระศาสดาบัญญัติไว และคําวาอภิธรรมปฎกก็มีมาในยุคหลัง เดิมที
ไมไดเรียกวา อภิธรรมปฎก ดังน้ันคําที่แตงข้ึนมาใหมกลุมน้ี เดิมเรียกวา ปรมัตถปฎก 

๖. เมื่อกอนไมมีคําวา อภิธรรมปฎก คําวา อภิธรรมปฎก มาเรียกกันในภายหลัง แลวก็ไม
ตรงกับอภิธรรมของพระศาสดาดวย เพราะวา สิบกวาเลมของอภิธรรมปฎกจะมีคําของพวกสกวาที 
พวกปรวาที ซึ่งเปนคําของสาวกที่โตเถียงกันอยูหลายเลม ดังน้ันคําพวกน้ีก็ไมใชคําสอนพระศาสดา  

๗. พระคึกฤทธ์ิเลาวา (พระสังฆราชองคนึงกลาววา) ในวินัยปฎกที่กลาวถึงเรื่องการทํา
สังคายนา ครั้งที่ ๑ หลังพุทธปรินิพพานไมนาน และการทําสังคายนา ครั้งที่ ๒ หลังพุทธปรินิพพาน 
ประมาณ ๑๐๐ ป วาไดทําสังคายนาพระวินัยและพระธรรม ๒ อยางไมมีอยางอื่น ไมไดกลาวถึง

                                                                                                                             
๓๑ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, อภิธรรมตามบัญญัติพระศาสดาคืออยางไร?, [ออนไลน], 

แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=x85C1felH0E [๑๖ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่  ๐.๐๒-
๒.๔๐]. 



๖๑ 

 

อภิธรรมปฎก เมื่อพระพุทธเจาจะปรินิพพานก็ทรงแสดงเพียงวา ธรรมที่ทรงแสดงแลว วินัยที่ทรง
บัญญัติแลวเปนศาสดาแทนพระองค ก็ไมไดพูดถึงอภิธรรมอีกเหมือนกัน   

เน้ือความการบรรยายในประเด็นพระอภิธรรมเปนคําสอนของสาวกที่แตงข้ึนมาใหม ที่
ผูวิจัยไดนํามาสรุปไวเปนขอ ๆ ขางตนน้ี ผูวิจัยจะนําประเด็นเหลาน้ีไปศึกษาวิเคราะหเพื่อหาคําตอบ
และวินิจฉัยตอไป 

๒ สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นสภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต ซึ่งในหลักฐาน
การบรรยายที่ผูวิจัยไดยกมาแสดงเปนตัวอยางในที่น้ีมี ๓ คลิปการบรรยาย ดังตอไปน้ี 

๑. #Buddhawajana ๑๕ สัตตานัง นิพพาน สังขตะ อสังขตะ ขันธ ๕๓๒ 
๒. พุทธวจน*นิพพานคือชองวางในที่คับแคบ*๓๓  
๓. #Buddhawajana ๑๔ พุทธวจน เจาะลึกเรื่องพระอรหันต เรื่องสัตตานัง๓๔ 

หลักฐานการบรรยายที่ไดยกมาแสดงไวขางตนน้ี ผูวิจัยไดถอดเน้ือความการบรรยายเปน
ขอความ แลวนําเน้ือความการบรรยายไปไวในสวนภาคผนวกทายเลมของวิทยานิพนธเลมน้ี สําหรับผู
ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถคนหาจากแหลงขอมูลที่ผูวิจัยไดนํามาอางอิงไว เมื่อผูวิจัยได
ถอดเน้ือความการบรรยายแลว จึงไดสรุปประเด็นน้ีออกเปนขอ ๆ ดังตอไปน้ี 

๑. พระศาสดาตรัสวาฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหาอันใดที่มีอยูในรูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ พระองคเรียกวา สัตว สัตวไมใชขันธ ๕ ก็แสดงวามสีิ่ง ๒ สิ่ง คือ (๑) สิ่งที่ถูกยึด (ขันธ ๕) กับ 
(๒) สิ่งที่เขาไปยึดขันธ ๕ ที่มันเขาไปยึดเพราะมันมีอวิชชาความไมรู พระองคจึงเรียกสิ่งน้ีวา ผูยึดติด  

๒. เมื่อขันธ ๕ แตกทําลาย (ตาย) พระอรหันตปลอยวางขันธ ๕ ไดสบาย แตเมื่อนาย ก. 
ขันธ ๕ แตกทําลาย (ตาย) ไมสามารถปลอยวางขันธ ๕ ได เพราะมีอุปาทาน และสิ่งที่เขาไปยึดในขันธ
ทั้ง ๕ พระองคเรียกวา สัตตานัง (ผูยึดติด) ซึ่งสัตตานังก็ไมใชขันธ ๕ แตสัตตานังเปนผูเขาไปยึดในขันธ
ทั้ง ๕  

                                            

๓๒ Rosesirin Media, #Buddhawajana ๑๕ สัตตานั ง นิพพาน  สังขตะ อ สังขตะ ขันธ  ๕ , 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=_QuAA5aBVCQ [๑๕ กรกฎาคม ๒๕๖๔]. [นาที
ที่ ๑.๑๖-๘.๔๓]. 

๓๓ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน*นิพพานคือชองวางในที่คับแคบ*, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=tiBBvJep3vY [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๕๕-๓.๓๘]. 

๓๔ Rosesirin Media, #Buddhawajana ๑๔ พุทธวจน เจาะลึกเร่ืองพระอรหันต เร่ืองสัตตานัง, 
[ออนไลน ], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=T6wqrQAMkDQ [๑๙ กรกฎาคม ๒๕๖๔]. 
[นาทีที่ ๑.๓๗-๕.๑๔]. 



๖๒ 

 

๓. ขันธ ๕ (คือสังขตธรรมหรือสังขตธาตุ) แลวมีธรรมชาติอันหน่ึงที่มีฉันทะ ราคะ นันทิ 
เขาไปยึดขันธ ๕ จึงทําใหธรรมชาติน้ี(สัตตานัง)ตองแลนไป ทองเที่ยวไปในสังสารวัฏ เมื่อสัตตานังหมด
อวิชชาความไมรูแลว และถาขันธ ๕ แตกทําลาย (ตาย) ผูยึดติด (สัตตานัง) ก็ไมยึดตอเพราะปลอยวาง
ขันธ ๕ ได และตัวของมันก็เปนอิสระจากขันธ ๕ โดยไมตองเวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏอีกตอไป 

๔. พระพุทธเจาตรัสวา เมื่อเธอปลอยวางขันธ ๕ แลว สิ่งน้ี (นิพพาน) ยังคงดํารงอยู แต
ความดํารงอยูตรงน้ี อยาไปพูดวามันเปนตัวตน (อัตตา) เพราะความดํารงอยูตรงน้ีมันไมใชขันธ ๕ แต
มัน (ผูยึดติด) กําลังปลอยวางขันธ ๕ และขันธ ๕ มีแตการเกิดดับ และอีกฝงนึง (นิพพาน) ไมมีการ
เกิดดับ 

๕. แมจะกลาววาเปนความดํารงอยู แตมันไมใชเกิดปรากฏ มันเปนเพียงบัญญัติศัพทเพื่อ
ใชเรียกเปรียบเทียบระหวางสิ่ง ๒ สิ่งของสังสารวัฏทั้งระบบ คือ สังขตธาตุ (ขันธ ๕) ที่สัตวทองเที่ยว
อยูกับสิ่งที่เขามายึดขันธ ๕ ดังน้ันฝงน้ี (อสังขตธาตุคือนิพพาน) เปนหนาตาเดิมของพวกเรา 

๖. เมื่อเราถึงความเปนอรหนัตแลว เราก็จะไปสัมผัสสภาพน้ัน ซึ่งจริง ๆ สภาพน้ันมันมีอยู
แลวในขณะน้ี แตเราไมสามารถรูจักสภาพน้ันได เพราะเรามาเพลินพอใจกับสภาพน้ี (ขันธ ๕) น่ีเปน
ปญหา พอวิญญาณดวงเกาดับไป เราก็ไปเพลินพอใจกับวิญญาณดวงใหมอีก น่ีคือปญหาที่ทําใหเรา
เขาไปสูสภาพเดิมของเราไมได เพราะมีการเขาไปจับยึดตลอดเลย จึงทําใหปลอยวางไมได  

๗. นิพพาน คือ ชองวางในที่คับแคบ ที่จิตดวงเกาดับไป แลวจิตดวงใหมยังไมเกิดข้ึน ณ ที่
ตรงน้ันไมมีวิญญาณ วิญญาณดวงเกาที่เกาะลมหายใจดับไปแลว ลมก็ดับ ดังน้ันเมื่อวิญญาณดับ ลม
จะดับ วิญญาณดวงเกาดับไปแลว วิญญาณดวงใหมยังไมเกิด ณ เสี้ยววินาทีตรงน้ี คือสุญญตา ความ
วาง ที่ตรงน้ีไมมีวิญญาณ ไมมีนามรูป ใครหยุดสภาวะตรงน้ีได นิพพาน วิชาวิมุติปรากฏ 

เน้ือความการบรรยายในประเด็นสภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระ
อรหันต ที่ผูวิจัยไดนํามาสรุปไวเปนขอ ๆ ขางตนน้ี ผูวิจัยจะนําประเด็นเหลาน้ีไปศึกษาวิเคราะหเพื่อ
หาคําตอบและวินิจฉัยตอไป 

๓.๒.๔ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา ซึ่งผูวิจัยไดคัดเลือกประเด็นการเผยแผคําสอนที่กลาวถึง
เฉพาะคัมภีรอรรถกถา ๑ ประเด็น คือ 

๑. ตัดคัมภีรอรรถกถาทิ้งเพราะเปนคําอธิบายของสาวกที่ขัดแยงกับพระพุทธพจน 

๑. ตัดคัมภีรอรรถกถาท้ิงเพราะเปนคําอธิบายของสาวกท่ีขัดแยงกับพระพุทธพจน 

ในประเด็นน้ี เปนการศึกษาและการรวบรวมขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นตัดคัมภีรอรรถกถาทิ้งเพราะเปนคําอธิบายของสาวกที่ขัดแยงกับพระพุทธ
พจน ซึ่งในหลักฐานการบรรยายที่ผูวิจัยไดยกมาแสดงเปนตัวอยางในที่ น้ีมี ๓ คลิปการบรรยาย 
ดังตอไปน้ี 



๖๓ 

 

๑. อรรถกถา-เหตุผิดเพี้ยนของคําสอนศาสดา๓๕ 
๒. พระอาจารยคึกฤทธ์ิ-มศว.ประสานมิตร-ศีลของพระ๓๖ 
๓. พุทธวจน faq โทษของการแตงคําของพระพุทธเจาข้ึนใหมคือ นรกหน่ึงกัป๓๗    

หลักฐานการบรรยายที่ไดยกมาแสดงไวขางตนน้ี ผูวิจัยไดถอดเน้ือความการบรรยายเปน
ขอความ แลวนําเน้ือความการบรรยายไปไวในสวนภาคผนวกทายเลมของวิทยานิพนธเลมน้ี สําหรับผู
ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถคนหาจากแหลงขอมูลที่ผูวิจัยไดนํามาอางอิงไว เมื่อผูวิจัยได
ถอดเน้ือความการบรรยายแลว จึงไดสรุปประเด็นน้ีออกเปนขอ ๆ ดังตอไปน้ี 

๑. คําสอนของพระพุทธเจาเปนอกาลิโก พระองคเปนสัพพัญูมองทะลุเปนกัป เปนแสน
กัป เปนอสงไขย พระองคไดวางระบบทุกอยางครอบคลุมไวหมดแลว สวนเรื่องของการตีความ จริง ๆ 
แลว ธรรมะที่จะตองตีความน้ันมีไมกี่พระสูตร 

๒. ที่มีปญหาขอถกเถียงกันมีไมกี่พระสูตร พระสูตรที่ชัดเจนมีจํานวนมากมาย อยางพระ
สูตรที่ไมตองตีความเลยและเหมือนกันทั่วโลก เชน “สุตตันตะเหลาใดที่นักกวีแตงข้ึนใหม” พระสูตรน้ี 
ไมเห็นจะตองตีความเลย หรือศีล ๕ ก็ไมตองตีความอะไร ไมฆาสัตว ไมลักทรัพย ไมประพฤติผิดใน
กาม ไมพูดโกหก ไมด่ืมสุรายาเมา พระสูตรตรง ๆ เชนน้ีมีมากมายไปหมด  

๓. อาตมาดูแลวไมคอยมีพระสูตรอะไรที่จะตองตีความเลย อาตมาวามีไมถึง ๑ หรือ ๒ 
เปอรเซ็นตของพระสูตรทั้งหมด เรามักจะไปดิสเครดิตคําสอนของพระพุทธเจาวา คงจะตองตีความ 

๔. อุบาสิกาถามวา แมแตพระดวยกันเอง ไมทราบวาคําสอนมีการตีความผิดพลาดบาง
หรือเปลาคะ พระคึกฤทธ์ิตอบวา ตรงน้ีจริง ๆ ก็ไมไดยากในการตีความอะไรเลย และที่ถกเถียงกันไม
ลงตัวทุกวันน้ีก็เพราะถือคัมภีรอรรถกถา ถืออาจารยรุนหลัง ถาใชพุทธวจนะแลวทุกอยางชัดเจนเลย 

๕. หลักฐานที่มีอยูในพุทธวจนปฎก อาตมา(พระคึกฤทธ์ิ)ใชขอมูลจาก ๒ ตัวน้ี (ช้ีน้ิวไปที่
พระไตรปฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐและพระไตรปฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง) เพียงแตดึงเอาคําที่
พระพุทธเจาไมไดบัญญัติไวออก เพราะหนาปกก็เขียนอยูแลววา พระสูตรและอรรถกถา พระสูตรคือ
คําสอนของพระพุทธเจา อรรถกถาคือคําที่สาวกรุนหลังแตงอธิบายข้ึนมาใหม เชน ถาอานพระสูตร 
จบไป ๑ หนา อรรถกถาจะบอกวา ที่พระพุทธเจาตรัสอยางน้ีขออธิบายวาอยางน้ี คําสอนที่ตํ่ากวาคํา
ของพระพุทธเจาเราดึงออก ซึ่งเขาแยกไวใหแลว เรารวบรวมเฉพาะคําสอนของพระศาสดา  

                                            

๓๕ Uncle Moo Buddhawajana, อรรถกถา-เหตุผิ ด เพี้ ยนของคํ าสอนศาสดา , [ออนไลน ], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=N-YwNKUXV-k [๘  สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่  ๐.๐๓-
๔.๕๔]. 

๓๖ nirdukkha, พระอาจารยคึกฤทธิ์ -มศว.ประสานมิตร-ศีลของพระ , [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=G5zVJaIhR6s [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๗.๕๐-๑๐.๑๐]. 

๓๗ Buddhawajana F, พุทธวจน faq โทษของการแตงคําของพระพุทธเจาข้ึนใหมคือ นรกหนึ่งกัป, 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=QR2RkIxHUMA [๓๑ ธันวาคม ๒๕๖๓]. [นาทีที่ 
๕.๐๓-๖.๑๔]. 



๖๔ 

 

๖. อุบาสิกาขอใหพระคึกฤทธ์ิชวยอธิบายคําวา อรรถกถาและพยัญชนะ และกลาวอีกวา 
เทาที่ไดฟงมาในสมัยพุทธกาลเหมือนกับวาพยัญชนะเปนคําพูด สวนอรรถกถาคือคําอธิบาย อธิบาย
โดยพระพุทธเจาหรืออรรถกถาทั่ว ๆ ไป พระคึกฤทธ์ิตอบวา พยัญชนะคือคําตรัสของพระพุทธเจาทุก
คํา สวนอรรถกถา คือ พยัญชนะที่มาอธิบายบทพยัญชนะของพระองคเองไมใชคําของผูอื่น อุบาสิกา
จึงถามอีกวา แลวคําอธิบายที่ตอเน่ืองโดยผูอื่นก็เปนอรรถกถาที่เราบอกวาไมใชพุทธวจนะ ใชมั้ยคะ 
พระคึกฤทธ์ิตอบวา ถูกตอง 

๗. คําอธิบายที่แตงข้ึนมาใหมของอรรถกถาจารยที่มีอยูในพระไตรปฎก ถามวาใครแตง 
เมื่อไมรูก็เขียนวา พระโบราณจารยรจนาไววา พระสังคีติกาจารยรจนาไววา แลวช่ืออะไรละ นาย ก. 
นาย ข. ภิกขุ ก. ภิกขุ ข. เมื่อไมรูก็ตีคลุม ๆ รวม ๆ ไป แลวผูที่ทําคําพูดไดไมผิดพลาด มีพระพุทธเจา
องคเดียว แสดงวาที่เหลือ(นอกเหนือจากพระพุทธเจา)ขอมูลเหลาน้ันตองมขีอผิดพลาดแนนอน 

เน้ือความการบรรยายในประเด็นการตัดคัมภีรอรรถกถาทิ้งเพราะเปนคําอธิบายของสาวก
ที่ขัดแยงกับพระพุทธพจน ที่ผูวิจัยไดนํามาสรุปไวเปนขอ ๆ ขางตนน้ี ผูวิจัยจะนําประเด็นเหลาน้ีไป
ศึกษาวิเคราะหเพื่อหาคําตอบและวินิจฉัยตอไป  

๓.๓ สรุป 

กอนที่พระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโลจะเขามาอุปสมบทเปนพระภิกษุ ไดเรียนจบปริญญาตรี นาย
รอย จปร. สาขาวิศวกรรมเครื่องกล และปริญญาโท คณะรัฐศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 
ตําแหนงสุดทายในชีวิตฆราวาสไดรับราชการทหารเปนยศพันตรี โดยพระคึกฤทธ์ิไดเขามาบวชที่สํานัก
สงฆบุญญาวาส จังหวัดชลบุรี ซึ่งเปนสาขาวัดหนองปาพง มีพระอาจารยต๋ัน (พระอัครเดช ถิรจิตฺโต) 
เปนเจาอาวาส (แตมีหลักฐานอีกแหง ระบุวา พระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ไดบวชที่วัดคลองพลูราษฎร
ประสงค ตําบลคลองพลู อําเภอหนองใหญ จังหวัดชลบุรี) ภายหลัง เมื่อบวชไดระยะหน่ึง จึงออก
จาริกปลีกวิเวกรวมกับพระเถระอีก ๒ รูป มาพักอาศัยอยูผืนนาซึ่งเปนที่ดินของโยมแมถวาย ณ 
บริเวณถนนลําลูกกา คลองสิบ จังหวัดปทุมธานี เรื่อยมาจนครบพรรษา ๕ ซึ่งในชวงระหวางพรรษาที่ 
๔ ไดเริ่มศึกษา ๕ เลมจากพระโอษฐอันเปนผลงานของทานพุทธทาส ภิกขุ เมื่อไดศึกษาไปจึงไดพบวา 
“พระพุทธเจาหามไมใหฟงคําสาวก” และเมื่อศึกษามาเรื่อย ๆ  จึงเริ่มเห็นตรรกะเช่ือมโยงวาทําไมพระ
ศาสดาหามไมใหฟงคําสาวก  

ตอมา ภายหลังพระคึกฤทธ์ิ เจาอาวาสวัดนาปาพงไดนําพาพระภิกษุภายในวัด ศึกษาคํา
สอนในสวนที่(เช่ือและเขาใจวา)เปนพระพุทธพจนที่ออกมาจากพุทธโอษฐลวน ๆ และยังไดเผยแพร
หลักการและแนวทางปฏิบัติที่ช่ือวา “พุทธวจนะ” น้ีออกมาดวย เมื่อหลักการน้ีไดถูกเผยแพรออก
มาแลว จึงไดมีอุบาสกอุบาสิกาผูที่เขามาศรัทธาเลื่อมใสเปนจํานวนมากข้ึนเรื่อย ๆ ดวยเหตุน้ีหลักคํา
สอนที่ช่ือวา “พุทธวจนะ” จึงไดกระจายไปดวยสื่อตาง ๆ และดวยการถายทอดบอกตอ จนหลักการน้ี
ไดรับความสนใจจากบุคคลทั่วไป ตอมา ไดมีการจัดต้ังพุทธวจนสถาบันหลายแหงทั่วประเทศและใน
ตางประเทศ นอกจากงานเผยแผคําสอนแลว พระคึกฤทธ์ิและคณะยังไดนําคัมภีรพระไตรปฎกภาษา
บาลีฉบับสยามรัฐ และพระไตรปฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง มาเปนตนฉบับเพื่อคัดลอกและจัดทํา
เปนพุทธวจนปฎก ซึ่งพุทธวจนปฎกน้ีไดตัดคําสอนในสวนที่ (เช่ือและเขาใจวา) ไมใชพระพุทธพจน



๖๕ 

 

ออกไป ซึ่งคําสอนในสวนที่ถูกตัดออกไปน้ัน คือ พระอภิธรรมปฎก ๑๒ เลม คัมภีรปริวาร (พระวินัย
ปฎกเลมที่ ๘) และคําสอนที่มีอยูในคัมภีรพระไตรปฎกที่ไมไดข้ึนตนดวยคําวา ดูกอนภิกษุทั้งหลาย 
เปนตน รวมทั้งมีการตัดคัมภีรอรรถกถาทิ้งไปอีกดวย โดยใหเหตุผลวา “คัมภีรอรรถกถาจะเปนเหตุให
คณะสงฆเกิดความแตกแยกกัน” ทั้งยังไดกลาวอีกวา พุทธวจนปฎกน้ีจะมาแทนที่คัมภีรพระไตรปฎกที่
มีอยูทั่วโลก และดวยเหตุการณดังที่ไดกลาวมาแลวขางตน การเผยแพรหลักการและแนวทางการ
ปฏิบัติเชนน้ี จึงเปนเหตุใหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิน้ันไดสงผลกระทบตอพระธรรมวินัย ซึ่ง
เปนหลักการด้ังเดิมของพระพุทธศาสนาเถรวาทโดยตรง 

โดยในประเด็นน้ี จึงเปนการศึกษาและรวบรวมขอมูล การเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ
ที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย ซึ่งไดแยกออกเปน ๔ ประเด็นใหญ คือ ๑. การเผยแผคําสอนที่มี
ผลกระทบตอพระวินัย ๒. การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระสูตร ๓. การเผยแผคําสอนที่มี
ผลกระทบตอพระอภิธรรม ๔. การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา ในประเด็นการเผย
แผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระวินัย ผูวิจัยไดคัดเลือกประเด็นที่มีความเกี่ยวของกับพระวินัยทั้งหมด 
๓ ประเด็น คือ ๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน ๒. พระพุทธ
บัญญัติใหภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว ๓. การอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน ใน
ประเด็นการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระสูตร ผูวิจัยไดคัดเลือกประเด็นที่มีความเกี่ยวของกับ
พระสูตรทั้งหมด ๒ ประเด็น คือ ๑. บุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา ๒. การพยากรณมรรคผล
และคติที่ไปผูเสียชีวิต สวนในประเด็นการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระอภิธรรม ผูวิจัยได
คัดเลือกประเด็นที่มีความเกี่ยวของกับพระอภิธรรมทั้งหมด ๒ ประเด็น คือ ๑. พระอภิธรรมเปนคํา
สอนของสาวกที่แตงข้ึนมาใหม ๒. สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต และใน
ประเด็นการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา ผูวิจัยไดคัดเลือกประเด็นที่มีความ
เกี่ยวของกับคัมภีรอรรถกถา ๑ ประเด็น คือ ๑) ตัดคัมภีรอรรถกถาทิ้งเพราะเปนคําอธิบายของสาวก
ที่ขัดแยงกับพระพุทธพจน  

ในประเด็นทั้ง ๘ ขางตนน้ี ผูวิจัยไดศึกษาและรวบรวมขอมูลดวยการนําหลักฐานการ
บรรยายในคลิปยูทูบมาแสดงเปนตัวอยางในแตละประเด็นอยางละ ๓ คลิป โดยหลักฐานที่ยกมาแสดง
น้ี ผู วิจัยไดคัดลอกเน้ือความการบรรยายของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ออกเปนขอความ แลวนํา
เน้ือความที่ไดคัดลอกไวแลวมาสรุปในแตละประเด็นออกเปนขอ ๆ เพื่อที่จะนําประเด็นที่ไดสรุปไว
แลวเหลาน้ี ไปศึกษาวิเคราะหเพื่อหาคําตอบและวินิจฉัยในบทที่ ๔ ตอไป 



 

 

 

บทท่ี ๔ 
 

วิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล  
ท่ีมีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 

 
จากการศึกษาคนควาในบทที่ ๒ ที่ผานมา พบวา ในสมัยครั้งพุทธกาลมีภิกษุผูมีความเห็น

ผิด เชน พระสาติ๑ พระอริฏฐะ๒ พระยมกะ๓ เปนตน ไดกลาวคัดคานกับคําสอนของพระศาสดา โดย
ไดกลาวอางวา ตนไดเขาใจในคําสอนของพระศาสดาที่พระองคทรงแสดงอยางทะลุปรุโปรง แลวได
ประกาศคําสอนที่ตนเขาใจดวยความเห็นผดิออกมา แมภิกษุทั้งหลายจะเขาไปช้ีแจงตักเตือนแลว แตก็
ไมยอมรับฟงและยังยืนยันความเหน็ผิดน้ันเชนเดิม จนเปนเหตุใหพระพุทธเจาตองแกไขดวยการเรียก
ภิกษุน้ันมาสอบสวนความถูกตอง เหตุการณจึงสงบระงบัลงได ยกเวนในกรณีพระยมกะที่พระสารีบตุร
เปนผูแกไขความเห็นผิด สวนการศึกษาคนควาในบทที่ ๓ ที่ผานมา พบวา พระคึกฤทธ์ิไดศึกษาและ
เผยแผคําสอนเฉพาะในสวนที(่เช่ือและเขาใจวา)เปนพุทธพจน เรียกวา พุทธวจนะ อันออกมาจากพระ
โอษฐของพระศาสดาลวน ๆ ทั้งพระคึกฤทธ์ิยังไดประกาศอีกวา ตนไดเผยแผแตเฉพาะคําสอนของ
พระพุทธเจาเทาน้ัน โดยไมมีคําสอนของตนเองหรือคําสอนของผูอื่นปะปนอยูเลย โดยมีตัวอยาง
หลักฐานดังตอไปน้ี ๑. “น่ีคําตอบทุกอยางเน่ียะ เปนพุทธวจนะทั้งหมด อาตมาไมเคยยกคําพูดของ
ภิกขุรุปใดในโลกข้ึนมา”๔ ๒. “ไมมีคําของผมเลยแมแตบทพยัญชนะเดียวนะครับ เพราะน้ันถาคานผม
ก็ชวยไปคานพระศาสดานะครับ ผมกอปปคําพระศาสดาทุกคํา”๕ ๓. “ทานพระอาจารยคึกฤทธ์ิ ได
ประกาศอยางเปนทางการวา “อาตมาไมมีคําสอนของตัวเอง” และใชเวลาที่มีอยู ไปกับการรับสนอง
พุทธประสงค ดวยการโฆษณาพุทธวจน”๖  

และเน่ืองดวยพระผูมีพระภาคไดตรัสไววา (ถามีภิกษุกลาววาไดฟงคําสอนมาจาก) ๑. 
พระพุทธเจา ๒. คณะสงฆ ๓. พระเถระจํานวนมาก ๔. พระเถระรูปหน่ึงวา น้ีเปนธรรมวินัย น้ี

                                            

๑ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๓๙๖-๔๐๐/๔๒๗-๔๓๑, ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๓๙๖-๔๐๐/๒๘๐-๒๘๓. 
๒ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๔๑๗-๔๑๘/๕๒๕-๕๒๘, วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๔๑๗/๕๑๐-๕๑๑. 
๓ ดูรายละเอียดใน ส.ข. (ไทย) ๑๗/๘๕/๑๔๗-๑๕๓. 
๔ บานบุหลัน BN๖๙๘, จิตสุดทายกอนตาย, ออนไลน, แหลงที่มา: https://www.youtube.com 

/watch?v=RiYb9cZLBic [๙ กันยายน ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๗.๔๙-๗.๕๕]. 
๕ nirdukkha, พระอาจารยคึกฤทธิ์ -พุทธวจนบรรยาย_วัดป าบ านผือ สุรินทร , [ออนไลน ], 

แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=OG28EKR2Iis [๘ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่  ๑.๐๑.๑๓-
๑.๐๑.๒๔]. 

๖ มูลนิธิพุทธโฆษณ, พุทธวจน ๒ อริยสัจจากพระโอษฐ ภาคตน, (มูลนิธิพุทธโฆษณ: มปท., ๒๕๕๗), 
หนา ๘๓๖. (ทายเลม). 



๖๗ 

 

เปนคําสอนพระศาสดา เธอทั้งหลาย ยังไมควรช่ืนชมหรือคัดคาน ใหจําขอความและถอยคํา
เหลาน้ันใหดี แลวนําไปเทียบกับสูตรและวินัย ก. ถาขอความและถอยคําเหลาน้ัน เทียบกับสูตร
และวินัยไมได ใหสันนิษฐานวา ไมใชคําสอนของพระพุทธเจา บุคคลเหลาน้ันจํามาผิด ใหทิ้งไป 
ข. ถาขอความและถอยคําเหลาน้ัน เทียบกับสูตรและวินัยได ใหสันนิษฐานวา เปนคําสอนของ
พระพุทธเจา บุคคลเหลาน้ันทรงจํามาดี๗  

ดวยเหตุน้ี ผูวิจัยจึงไดปฏิบัติตามคําสั่งสอนของพระศาสดาดวยการนําหลกัมหาปเทส ๔ ที่
พระผูมีพระภาคไดประทานไวให เพื่อมาตรวจสอบเทียบเคียงกับคําสอนของพระคึกฤทธ์ิที่ไดกลาววา 
ตนเผยแผเฉพาะคําสอนในสวนที่เปนพุทธวจนะเทาน้ัน โดยจะนําคําสอนของพระคึกฤทธ์ิมาวิเคราะห
เทียบเคียงกับหลักฐานที่มีปรากฏอยูในคัมภีรพระไตรปฎกและอรรถกถาเปนตน ตอไป 

ในบทที่ ๔ น้ี ผูวิจัยไดกําหนดหัวขอเพื่อการศึกษาคนควาเปน ๔ ประเด็น ดังตอไปน้ี 

๔.๑ วิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรม
วินัย 

๔.๒ ผลกระทบที่เกิดจากการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล 
๔.๓ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 
๔.๔ สรุป 

๔.๑ วิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรม
วินัย 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปประเด็นไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อ
ศึกษาวิเคราะหและวินิจฉัยผล โดยแบงออกเปน ๔ ประเด็นหลัก คือ ๑. วิเคราะหคําสอนที่มี
ผลกระทบตอพระวินัย ๒. วิเคราะหคําสอนที่มีผลกระทบตอพระสูตร ๓. วิเคราะหคําสอนที่มี
ผลกระทบตอพระอภิธรรม ๔. วิเคราะหคําสอนที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา ซึ่งจะเรียงลําดับ
ประเด็นวิเคราะหและวินิจฉัย ดังตอไปน้ี 

๔.๑.๑ วิเคราะหการเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอพระวินัย 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปประเด็นไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อ
ศึกษาวิเคราะหและวินิจฉัย โดยแบงออกเปน ๓ ประเด็น คือ ๑. วิเคราะหจํานวนสิกขาบทภิกขุ
ปาติโมกขที่ภิกษุตองยกข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน ๒. วิเคราะหจํานวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุตอวัน 
๓. วิเคราะหการอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน ซึ่งจะเรียงลําดับประเด็นวิเคราะหและ
วินิจฉัย ดังตอไปน้ี 

 

 

                                            

๗ ดูรายละเอียดใน ที.ม. (ไทย) ๑๐/๑๘๗-๑๘๘/๑๓๔-๑๓๖. 



๖๘ 

 

๑. วิเคราะหจํานวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกขท่ีภิกษุตองยกขึ้นสวดทุกก่ึงเดือน  

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษา
วิเคราะหตอในบทที่ ๔ ซึ่งเปนหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผคํา
สอนในประเด็นการยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน โดยมีรายละเอียด
ดังตอไปน้ี 

๑. ศีลภิกขุปาติโมกขมี ๑๕๐ ขอ พระพุทธเจาใหยกข้ึนสวดทุกกึ่งเดือนจํานวน ๑๕๐ ขอ 

๒. ศีล ๒๒๗ ไมมีในพุทธวจนะ และเมื่อสแกนหาศีล ๒๒๗ แลวก็ไมมีในพระไตรปฎกฉบับ
บาลีสยามรัฐ  

๓. สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ แปลวา สิกขาบท 
๑๕๐ ถวนน้ีนํามาสูอุทเทสทุกกึ่งเดือน ถาไปดูพระสูตร ก็จะแปลวา รอยหาสิบหมดทั้ง ๔ พระสูตร 
(วัชชีปุตตสูตร ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร ตติยสิกขาสูตร) และในพระไตรปฎกฉบับบาลีสยามรัฐ 
ระบุวา พระภิกษุตองยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขข้ึนสวด ๑๕๐ ขอ 

๔. ศีล ๒๒๗ ขอ ไมรูวาเอามาจากไหนและไมรูวาใครเปนผูบญัญัติ และที่พระภิกษุสวดกัน
อยูทุกวันน้ี ก็สวดเกินกันมา ๗๗ ขอ คือ เสขิยวัตร ๗๕ ขอและอนิยต ๒ ขอ ซึ่งเมื่อสืบคนแลวพบวา 
๒๒๗ มีอยูในคัมภีรอรรถกถาซึ่งเปนคัมภีรที่แตงข้ึนมาใหม 

๕. คําวา สาธิกะ แปลวา สําเร็จ + มิทะ รักใครไมตรี คือ ความปรองดองกลมเกลียวของ
ภิกษุสําเร็จไดดวยการสวด ๑๕๐ ขอ ๒ คําน้ีไมใชเปนการสมาสกัน แตเปนการเอาคํามาชนกันเฉย ๆ  

๖. ในสิกขาบท ๑๕๐ ก็จะมีแคปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคีย ๓๐ ปาจิตตีย ๙๒ 
ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ สวนอนิยตะ ๒ กับเสขิยวัตร ๗๕ ไมใช 

๗. สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ มาจากพระวินัยปฎกเลม ๘ คัมภีรปริวาร คัมภีรปริวารก็คือ 
คัมภีรที่แตงข้ึนมาใหม ซึ่งสิกขาบท ๒๒๐ ขอก็จะมาขัดกันเองกับ ๒๒๗ ขอ 

ดวยเหตุน้ี ผูวิจัยจึงต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระคึกฤทธ์ิจึงกลาวยืนยันเชนน้ัน 
ดังน้ัน ผูวิจัยจึงต้ังสมมติฐานเพื่อนําขอมูลมาวิเคราะหและวินิจฉัยเปน ๒ ประเด็น คือ 

๑) ภิกษุตองยกภิกขุปาติโมกขข้ึนสูอุทเทสทุกกึ่งเดือน จํานวน ๑๕๐ ขอ 
๒) ภิกษุตองยกภิกขุปาติโมกขข้ึนสูอุทเทสทุกกึ่งเดือน จํานวน ๒๒๗ ขอ 

โดยผูวิจัยจะใชหลักฐานจากคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถาเปนตน เพื่อนํามา
วิเคราะหและวินิจฉัยในแตละประเด็นตอไป 

๑) ภิกษุตองยกภิกขุปาติโมกขขึ้นสูอุทเทสทุกก่ึงเดือน จํานวน ๑๕๐ ขอ 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา ภิกษุตองยกภิกขุ
ปาติโมกขข้ึนสูอุทเทสทุกกึ่งเดือน จํานวน ๑๕๐ ขอ ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมา
แสดงตอไป 



๖๙ 

 

ในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ทุติยปณณาสก สมณวรรค วัชชีปุตตสูตร 
ความวา 

… อถโข อฺตโร วชฺชิปุ ตฺตโก ภิกฺ ขุ เยน ภควา เตนุปสงฺกมิ อุปสงฺกมิตฺวา ภควนฺต  
อภิวาเทตฺวา เอกมนฺต นิสีทิ เอกมนฺต นิสินฺโน โข โส วชฺชิปุตฺตโก ภิกฺขุ ภควนฺต เอตทโวจ  

สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ นาห ภนฺเต เอตฺถ สกฺโกมิ 
สิกฺขิตุนฺติ ฯ๘ 

… ครั้งน้ัน ภิกษุวัชชีบุตรรูปหน่ึงเขาไปเฝาพระผูมีพระภาคถึงที่ประทับถวายอภิวาทแลวน่ัง ณ 
ที่สมควร ไดกราบทูลพระผูมีพระภาคดังน้ีวา  

ขาแตพระองคผูเจริญ สิกขาบท ๑๕๐ ถวนน้ีมาถึงวาระที่จะยกข้ึนแสดงเปนขอ ๆ ตามลําดับ
ทุกกึ่งเดือน ขาพระองคไมสามารถศึกษาในสิกขาบทน้ีได๙  

นอกจากวัชชีปุตตสูตรที่แปลวา สิกขาบท ๑๕๐ ถวนแลว ยังมีพระสูตรที่แปลสิกขาบท 
๑๕๐ ถวนเชนเดียวกันอีก ๓ สูตร คือ ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร ตติยสิกขาสูตร ดังน้ัน ผูวิจัยจะ
ยกหลักฐานแตละสูตรทั้งพระไตรปฎกฉบับบาลีอักษรไทยและพระไตรปฎกฉบับแปลภาษาไทย
ตามลําดับตอไป 

ในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ทุติยปณณาสก สมณวรรค ปฐมสิกขาสูตร 
ความวา 

สาธิกมิท ภิกฺขเว ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ ยตฺถ อตฺถกามา  

กุลปุตฺตา สิกฺขนฺติ ฯ๑๐ 
ภิกษุทั้งหลาย สิกขาบท ๑๕๐ ถวนที่กุลบุตรผูปรารถนาประโยชนศึกษาอยู มาถึงวาระที่

จะยกข้ึนแสดงเปนขอ ๆ ตามลําดับทุกกึ่งเดือน ... ๑๑ 

ในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ทุติยปณณาสก สมณวรรค ทุติยสิกขาสูตร 
ความวา 

สาธิกมิท ภิกฺขเว ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ ยตฺถ อตฺถกามา  

กุลปุตฺตา สิกฺขนฺติ ฯ๑๒ 

ภิกษุทั้งหลาย สิกขาบท ๑๕๐ ถวนที่กุลบุตรทั้งหลายผูปรารถนาประโยชนศึกษาอยู มาถึง
วาระที่จะยกข้ึนแสดงเปนขอ ๆ ตามลําดับทุกกึ่งเดือน ... ๑๓ 

                                            

๘ อง.ฺติก. (บาลี) ๒๐/๘๕/๒๒๔. 
๙ อง.ฺติก. (ไทย) ๒๐/๘๕/๓๑๑. 
๑๐ อง.ฺติก. (บาลี) ๒๐/๘๗/๒๒๕. 
๑๑ อง.ฺติก. (ไทย) ๒๐/๘๗/๓๑๒. 
๑๒ อง.ฺติก. (บาลี) ๒๐/๘๘/๒๒๖. 
๑๓ อง.ฺติก. (ไทย) ๒๐/๘๘/๓๑๔. 



๗๐ 

 

ในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ทุติยปณณาสก สมณวรรค ตติยสิกขาสูตร 
ความวา 

สาธิกมิท ภิกฺขเว ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ ยตฺถ อตฺถกามา  

กุลปุตฺตา สิกฺขนฺติ ฯ๑๔ 

ภิกษุทั้งหลาย สิกขาบท ๑๕๐ ถวนที่กุลบุตรทั้งหลายผูปรารถนาประโยชนศึกษาอยู มาถึง
วาระที่จะยกข้ึนแสดงเปนขอ ๆ ตามลําดับทุกกึ่งเดือน …๑๕ 

เมื่อยกหลักฐานทั้ง ๓ พระสูตรมา จะเห็นวา คําแปลในพระไตรปฎกฉบับแปลภาษาไทย 
แปลวา สิกขาบท ๑๕๐ ถวน สวนคําศัพทในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย ใชคําวา สาธิกมิท 
ทิยฑฺฒสิกขาปทสต ซึ่งในมโนรถปูรณีอรรถกถาไดแปล ทิยฑฺฒสิกขาปทสตวา สิกขาบท ๑๕๐ มี
หลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ติกนิบาต ทุติยปณณาสก 
สมณวรรค วัชชิปุตตสุตตวัณณนา อธิบายวา  

บัณฑิตพึงทราบวินิจฉัยดังตอไปน้ี ... คําวา สิกขาบท ๑๕๐ (ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต) ไดแก 
สิกขาบท ๑๕๐ ขอ ภิกษุวัชชีบุตรหมายเอาสิกขาบทที่ทรงบัญญัติไวในสมัยน้ันน่ันแล จึงกลาวคําน้ีวา 
“สิกขาบท ๑๕๐ (ทิยทฺฒสิกฺขาปทสต)”...๑๖ 

เพราะอาศัยหลักฐานในคัมภีรอรรถกถาจึงไดทราบคําแปลของคําวา ทิยฑฺฒสิกขาปทสต 
เพราะฉะน้ันจึงเหลือคําศัพทที่จะตองแปล คือ คําวา สาธิกมิท ดังน้ันผูวิจัยจึงไดสืบคนขอมูลโดย
ยกตัวอยางหลักฐานในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทยและพระไตรปฎกฉบับแปลภาษาไทย 
รวมทั้งหลักฐานในคัมภีรอรรถกถาพระไตรปฎกฉบับแปลภาษาไทย ดังตอไปน้ี 

ในพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค ชนวสภสูตร ทรงพยากรณชาวบานนาทิกคาม 
ความวา 

สาธิกา นวุติ นาทิกิยา ฯเปฯ สกทาคามิโน๑๗ 

ชาวบานนาทิกคามมากกวา ๙๐ คน ...เปนพระสกทาคามี๑๘ 

ในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี นิทานวรรค นิทานสังยุต 
มหาวรรค ปุตตมังสสุตตวัณณนา อธิบายวา 

... คําวา ลึกกวาช่ัวคน (สาธิกโปริสา) ไดแก ลึกเกินช่ัวบุรุษ คือ ลึกประมาณ ๕ ศอก ...๑๙ 

                                            

๑๔ อง.ฺติก. (บาลี) ๒๐/๘๙/๒๒๘. 
๑๕ อง.ฺติก. (ไทย) ๒๐/๘๙/๓๑๗. 
๑๖ อง.ฺติก.อ. (ไทย) ๒/๘๕/๓๒๒. 
๑๗ ที.ม. (บาลี) ๑๐/๒๗๓/๑๗๒. 
๑๘ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๗๓/๒๐๕. 
๑๙ ส.นิ.อ. (ไทย) ๒/๖๓/๑๖๖. 



๗๑ 

 

ดร.พระมหาสมลกัษณ คนฺธสาโร ไดอธิบายเรื่องสิกขาบท ๑๕๐ ไวในหนังสือบทความเพื่อ
พุทธวจนะ ศีลสิกขาบท ๑๕๐ – ๒๒๗ พุทธวจนะ : รูจํา รูจริง รูแจง ความวา  

คําวา สาธิก แปลวา “กวา” มาจาก สห ศัพท (พรอมทั้ง, กับ) + อธิก ศัพท (เกิน) เมื่อแปลง 
สห เปน ส เพื่อยอคํา จึงไดรูปวา สาธิก มีรูปวิเคราะห (คําจํากัดความ) วา อธิเกน สห วตฺตเตติ 
สาธิก (สิกขาบทที่เปนไปพรอมกับสวนเกิน ช่ือวา สาธิกะ) คําน้ีเปนไตรลิงคตามเน้ือความที่
กลาวถึง จึงอาจมีรูปวา สาธิโก, สาธิกา, สาธิก แตในที่น้ีมีรูปเปนนปุงสกลิงควา สาธิก 

ตามสิกฺขาปท ที่กลาวถึงในเรื่องน้ี 

คําน้ีแปลตามศัพทวา “พรอมทั้งสวนเกิน, กับสวนเกิน” หมายความวา มากกวาจํานวนที่
กลาวไว ๑๕๐ จึงหมายถึงจํานวน ๑๕๐ กวา ดังคําวา 

- สาธิกนวุติ (๙๐ กวา) 
- สาธิกโปริส (ชวงบุรุษกวา) 
- สาธิกวีสติโยชน (๒๐ โยชนกวา) 
- สาธิกานิ ตีณิ อ ิสตานิ (กระดูก ๓๐๐ ทอนกวา) 

- สาธิกานิ ปฺาสวสฺสานิ (๕๐ ปกวา) 

คําวา สาธิก น้ีเปนไวพจนของ สาติเรก (สห + อติเรก แปลง สห เปน ส) ... แมในภาษา
สันสกฤตก็มีรูปวา สาธิก เหมือนกัน และมีความหมายวา “กวา, เกินกวา” เชนเดียวกัน ... สวน
คําวา สาธิก ที่แปลวา “ถวน” ไมมี ใชในภาษาบาลี เพราะมีรากศัพทมาจากคําดังกลาว 
นอกจากน้ัน ในพระไตรปฎกไทยบางฉบับแปลคําน้ีวา “ที่สําเร็จประโยชน” ถือวาไมถูกตาม
ความหมาย เพราะไมมีความหมายอะไรในเรื่องน้ี และไมถูกตามหลักภาษา เพราะความหมาย
เชนน้ันตองมีรูปเปนอิตถีลิงควา สาธิก โดยมาจาก สาธ ธาตุ (สสิทฺธิมฺหิ = สําเร็จ) + เณ การิต-
ปจจัย + ณฺวุ ปจจัยในกัตตุสาธนะ + อา อิตถีปจจัย (แปลง ณฺวุ เปน อก แลวแปลงสระ อ ใน 
อก เปน อิ) 

แมพระไตรปฎกไทยหลายฉบับจะแปล สาธิก ศัพทวา “ถวน” แตเมื่อตรวจสอบพระไตรปฎก
แปลของฉบับสมาคมบาลีปกรณ (Pali-text Society) และฉบับพมา พบวา มีคําแปลวา “กวา” 
ดังที่ผูเขียนไดกลาวไวขางตน กลาวคือ 

- อังคุตตรนิกายแปลอังกฤษ ฉบับสมาคมบาลีปกรณ คือ The Book of the Gradual 
Sayings (Anguttara-Nikaya) or More-Numbered Suttas เลม ๑ หนา ๒๒๑ มีคําแปลใน  

วัชชิปุตตสูตรวา 

Monk, this recital to be made twice a month amounts to more than one 
hundred and fifty rules. 

สวนในสิกขาสูตรที่ ๑, ที่ ๒, และที่ ๓ ทานผูแปลละคําแปลไวเพื่อยอความ 



๗๒ 

 

- อังคุตตรนิกายแปลพมา ตอน เอกก-ทุก-ติก-จตุกกนิบาต วัชชิปุตตสูตร (ขอ ๘๕ หนา 
๒๔๙) แปลวา “สิกขาบท ๑๕๐ กวาขอ” แมในสิกขาสูตรที่ ๑ (ขอ ๘๗ หนา ๒๕๐), สิกขาสูตรที่ 
๒ (ขอ ๘๘ หนา ๒๕๑) และสิกขาสูตรที่ ๓ (ขอ ๘๘ หนา ๒๕๑) ก็แปลไวอยางน้ัน 

- อังคุตตรนิกายนิสสัย (ฉบับแปลและอธิบายเปนภาษาพมา) วัชชิปุตตสูตร เลม ๑ หนา 
๕๑๖ แปลวา “สาธิก อันเปนไปกับดวยสวนเกิน” แมในสิกขาสูตรที่ ๑ (ขอ ๘๗ หนา ๕๑๘), 
สิกขาสูตรที่ ๒ (ขอ ๘๘ หนา ๕๒๒) และสิกขาสูตรที่ ๓ (ขอ ๘๘ หนา ๕๒๔) ก็แปลไวอยางน้ัน
เหมือนกัน 

นอกจากน้ัน ในหนังสือพจนานุกรม บาลี-ไทย-อังกฤษ ฉบับภูมิพโลภิกขุ ซึ่งแปลมาจาก
พจนานุกรมฉบับบาลี-อังกฤษ (Pali-English Dictionary) ของสมาคมบาลีปกรณ ซึ่งจัดทําโดย 
T.W. Rhys Davids และ William Stede มีขอความวา 

“สาธิก (คุณ.) [ส + อธิก : เทียบ พุทธสัน. สาธิก ทิว.๔๔] เกิน ที.๒/๙๓; วิมาน.๕๓ (-วีสติ).- 
โปริส สูงเกินกวาความสูงของคน ม.๑/๗๔, ๓๖๕; องฺ.๓/๔๐๓๒๐  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ประยุทธ ปยุตฺโต) ไดอธิบายเรื่องสิกขาบท ๑๕๐ ไวใน
หนังสือรูจักพระไตรปฎก ใหชัด ใหตรง (กรณีพระคึกฤทธ์ิ) ความวา 

เมื่อตรวจสอบดูพุทธวจนะในพระไตรปฎกบาลี ฉบับสยามรัฐหรือไมวาฉบับใด ก็พบพระบาลี
วา (ฉบับสยามรัฐ องฺ.ติก.๒๐/๕๒๔/๒๙๖) 

สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ 
แปลเปนภาษาไทยแบบยกศัพทอยางงาย ๆ วา 
“ภนฺเต” ขาแตพระผูมีพระภาคเจาผูเจริญ “ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต” สิกขาบท ๑๕๐  
“สาธิกมิท = สาธิก + อิท ... น้ี “อาคจฺฉติ” ยอมมา “อุทฺเทส” สูอุเทศ/การสวด  
“อนฺวฑฺฒมาส” ทุกกึ่งเดือน 
ดูเฉพาะคําแปลภาษาไทย ดังน้ี 
ขาแตพระผูมีพระภาคเจาผูเจริญ สิกขาบท ๑๕๐ ... น้ี ยอมมาสูอุเทศ/การสวด ทุกกึ่งเดือน 
จุดพิจารณา หรือคําที่เปนปญหาข้ึน คือ “สาธิก” ซึ่งที่น่ีวาง คําแปล โดยทํา ... ไว  

ตรงน้ี หรือคําบาลีน้ี พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย (คือ ฉบับที่แปลเปนภาษาไทย) ซึ่งปจจุบันมี
ประมาณ ๔ ฉบับ/ชุด แปลเหมือนกันบาง ตางกันบาง 

พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ที่ครบชุด และเกาที่สุด คือ ฉบับที่กรมการศาสนารักษาสืบมา 
(ปจจุบันยายตามมาอยูที่สํานักพุทธฯ หรือไม ไมไดตามเรื่อง) เริ่มจากที่รัฐบาลไดอุปถัมภคณะ

                                            

๒๐ พระมหา ดร.สมลักษณ คนฺธสาโร, พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต, บทความเพื่อพุทธวจนะ ศีล
สิกขาบท ๑๕๐-๒๒๗ พุทธวจนะ : รูจํา รูจริง รูแจง, (กรุงเทพมหานคร: หางหุนสวนจํากัด ประยูรสาสนไทย การ
พิมพ, ๒๕๕๗), หนา ๙-๑๓. 



๗๓ 

 

สงฆ จัดพิมพข้ึนเปน พระไตรปฎกภาษาไทย อนุสรณงานฉลอง ๒๕ พุทธศตวรรษ (พ.ศ. ๒๕๐๐) 
ถือวาเปนฉบับหลวง หรือเปนทางการแตจะเรียกวาอยางไร ก็ไมเปนฉบับสยามรัฐ 

พระไตรปฎกภาษาไทย ที่สืบมาแต พ.ศ. ๒๕๐๐ (คําแปลสะสมกันมานาน) ชุดดังกลาวน้ัน 
แปลบาลีอันเปนพุทธพจนตรงน้ีวา “สิกขาบท ๑๕๐ ถวน น้ี” 

สวนพระไตรปฎกภาษาไทยฉบับอื่น ๆ ซึ่งเกิดตามมาภายหลัง และตามปกติ มักแปลตาม
พระไตรปฎกภาษาไทยฉบับหลวงน้ัน ในกรณีน้ี บางฉบับก็แปลเหมือนฉบับหลวง แตบางฉบับ
แปลวา “สิกขาบท ที่สําคัญ ๑๕๐ น้ี” 

บางฉบับน้ัน ในที่ที่นําบาลีพุทธวจนะน้ีไปอางอีกแหงหน่ึง แปลวา “๑๕๐ สิกขาบท ที่สําเร็จ
ประโยชน น้ี” “สาธิก” น้ี เปนคําบาลีในภาษาสามัญคําหน่ึง โดยทั่วไป ในคัมภีรทั้งหลายจึงไม
คอยอธิบาย แตก็จะเห็นวา คํา “สาธิก” น้ีมีความหมายตรงกับ เทากับ หรือในจําพวกเดียวกับ 
“สาติเรก” (มีสวนเกิน) “ปโร” (กวา) “อุตฺตร”ึ (เพิ่มข้ึนไป) บางทีมาดวยกันดังเปนชุด บางทีก็ใช
อธิบายกัน  

“สาธิก” คือ “สห + อธิก” แปลวา พรอมดวยสวนที่เกิน มีขอที่มากข้ึนไป หรือมีเศษ บาลี 

พุทธวจนะตรงน้ีจึงแปลวา “สิกขาบท ๑๕๐ กับทั้งที่เกินออกไป น้ี” หรือแปลสั้น ๆ วา 
“สิกขาบท ๑๕๐ มีเศษ น้ี” 

อรรถกถาถึงจะไมอธิบายศัพท “สาธิก” ก็อธิบายความตอไป วา (องฺ.อ.๒/๒๓๙) “ที่ตรัสไว
ดังน้ี ทรงหมายถึงสิกขาบทที่ไดทรงบัญญัติแลว ในเวลา (ที่พระวัชชีบุตรทูลถาม) น้ัน” แลวฎีกา
ยังบอกตอไปอีกวา (ม.ฏี.๒/๓๐๐) “พุทธพจนน้ี ตรัสตามจํานวนสิกขาบทที่ไดทรงบัญญัติแลว ใน
เวลาที่ทรงแสดงพระสูตรน้ัน แตหลังจากน้ัน มีสิกขาบท ๒๐๐ มีเศษ ‘สาธิกานิ ทฺเวสตานิ’” 

ทานผูใดไมฟงอรรถกถา-ฎีกา ก็ไมเปนไร เพราะตัวคําศัพทในบาลีพุทธวจนะน้ันชัดเจนอยู
แลว ก็เปนอันวา พระไตรปฎกภาษาไทยแปลบาลีพุทธพจนตรงน้ีพลาด หรือพลั้งเผลอไป เรื่อง
ความผิดพลาดอยางน้ี ไมควรจะดวนติเตียนทาน เด๋ียวจะพูดเรื่องน้ีอีกบาง แตมีขอสังเกตไวที
หน่ึงกอน๒๑  

นอกจากน้ี พระคึกฤทธ์ิยังไดกลาวอีกวา “สิกขาบทปาติโมกขมี ๑๕๐ ถวน มีปาราชิก ๔ 
สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคีย ๓๐ ปาจิตตีย ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ สวนอนิยตะ ๒ กับ
เสขิยวัตร ๗๕ ไมใช”๒๒ โดยพระคึกฤทธ์ิไดใหเหตุผลที่ไมนําอนิยตะ ๒ และเสขิยวัตร ๗๕ มารวมใน
การสวดดวยวา “ในเมื่อเสขิยวัตรไมมีหลักฐานเลย แน ๆ เลย ๗๕ ขอเน่ียะไมมี ... และทั้งหมดน้ีไมมี

                                            

๒๑ พระพรหมคุณาภรณ  (ป .อ. ปยุตฺ โต ), รูจักพระไตรปฎก ให ชัด ใหต รง , พิ มพครั้งที่  ๒ , 
(กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม, ๒๕๕๘), หนา ๒-๔. 

๒๒ พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. 
๒๕๕๒ , [ออนไลน ], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&feature=youtu.be 
[๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๐๔.๑๓-๑.๐๔.๒๕]. 



๗๔ 

 

การปรับอาบัตินะ ... เปนศีลที่วาดวยมารยาทโดยตรงเลยน่ันคือ อภิสมาจาร ซึ่งอภิสมาจารพุทธเจา
บอกไมตองเอามาสวด”๒๓ และพระคึกฤทธ์ิยังใหเหตุผลอีกวา “เสขิยวัตรก็ไมมีอาบัติ อนิยตะก็ไมมี
อาบัติ เพราะน้ันก็จึงเปนการประเมินไดวา ไมตองนํามาสวดเพราะมันไมมีอาบัติ ทั้งหมดน้ี ๑๕๐ มี
อาบัติหมด”๒๔  

จากหลักฐานขางตน พระคึกฤทธ์ิไดกลาววา สิกขาบทจํานวน ๑๕๐ ถวน ที่ประกอบดวย 
ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคียปาจิตตีย ๓๐ ปาจิตตีย ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ และอธิกรณสมถะ 
๗ เปนสิกขาบทที่ปรับอาบัติไวทั้งหมด ดวยเหตุน้ี ผูวิจัยจึงไดสืบคนขอมูลและพบวา อธิกรณสมถะ ๗ 
ไมไดมีการปรับอาบัติไว มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย สัตตกนิบาต วินยวรรค 
อธิกรณสมถสูตร ความวา  

ภิกษุทั้งหลาย อธิกรณสมถธรรม(ธรรมเครื่องระงับอธิกรณ) ๗ ประการน้ี เพื่อระงับ เพื่อดับ
อธิกรณที่เกิดข้ึนแลว ๆ ธรรม ๗ ประการ อะไรบาง คือ 

๑. สงฆพึงใหสัมมุขาวินัย  ๒. สงฆพึงใหสติวินัย 
๓. สงฆพึงใหอมูฬหวินัย   ๔. สงฆพึงใหปฏิญญาตกรณะ 
๕. สงฆพึงใหเยภุยยสิกา   ๖. สงฆพึงใหตัสสปาปยสิกา 
๗. สงฆพึงใหติณวัตถารกะ 

ภิกษุทั้งหลาย อธิกรณสมถธรรม ๗ ประการน้ีแล เพื่อระงับเพื่อดับอธิกรณที่เกิดข้ึนแลว ๆ๒๕ 

และสวนสิกขาบท ๑๕๐ ถวนที่พระคึกฤทธ์ิกลาววามีอธิกรณสมถะ ๗ รวมอยูดวยน้ัน เมื่อ
ผูวิจัยไดสืบคนขอมูล พบวา ไมมีอธิกรณสมถะทั้ง ๗ รวมอยูในสวนทีเ่รียกวา สิกขาบทดวย มีหลักฐาน
ปรากฏในพระวินัยปฎก ปริวาร คาถาสังคณิกะ อสาธารณาทิ วาดวยอสาธารณสิกขาบท เปนตน 
ความวา 

พระผูมีพระภาคตรัสวา 

สิกขาบทของภิกษุมาสูอุทเทสทุกวันอุโบสถ (ยกข้ึนสวดทุกวันอุโบสถ) ... 
... สิกขาบท มาสูอุทเทสทุกวันอุโบสถ เธอจงฟงสิกขาบทเหลาน้ัน ตามลําดับตอไป 

ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ อนิยต ๒ นิสสัคคีย ๓๐ ขุททกะ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ เสขิยะ 
๗๕๒๖ 

ในวัชชีปุตตสูตรฉบับแปลภาษาไทย ปรากฏขอความวา สิกขาบท ๑๕๐ ถวนน้ี มาถึงวาระ
ที่จะยกข้ึนแสดงเปนขอ ๆ ตามลําดับทุกกึ่งเดือน ซึ่งในพระไตรปฎกฉบับบาลีอักษรไทย มีพระบาลีวา 
สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ นอกจากวัชชีปุตตสูตรที่แปลวา 

                                            

๒๓ คลิปเดียวกัน, [นาทีที่ ๑.๐๖.๔๓-๑.๐๗.๑๗]. 
๒๔ คลิปเดียวกัน, [นาทีที่ ๑.๑๐.๓๓-๑.๑๐.๔๒]. 
๒๕ อง.ฺสตฺตก. (ไทย) ๒๓/๘๔/๑๗๙-๑๘๐. 
๒๖ วิ.ป. (ไทย) ๘/๓๓๘/๕๑๒-๕๑๓. 



๗๕ 

 

สิกขาบท ๑๕๐ ถวนแลว ยังมีอีก ๓ พระสูตร คือ ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร ตติยสิกขาสูตร ที่ใช
คําศัพทและแปลวา สิกขาบท ๑๕๐ ถวนเชนเดียวกัน  

ในอรรถกถาวัชชีปุตตสูตร อธิบายวา ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต แปลวา สิกขาบท ๑๕๐ ขอ 
เพราะฉะน้ันจึงเหลือคําศัพทที่จะตองคนหาความหมาย คือ คําวา สาธิกมิท ซึ่งในชนวสภสูตรและใน
อรรถกถาปุตตมังสสูตร ไดอธิบายคําศัพทคําวา สาธิกหรือสาธิกา แปลวา มากกวาหรือเกินกวา 
นอกจากน้ี ดร.พระมหาสมลักษณ คนฺธสาโร ไดอธิบายวา สาธิก น้ีเปนไวพจนของ สาติเรก (สห + 
อติเรก แปลง สห เปน ส) แมในภาษาสันสกฤตก็มีรูปวา สาธิก เหมือนกัน และมีความหมายวา “กวา, 
เกินกวา” เชนเดียวกัน สวนคําวา สาธิก ที่แปลวา “ถวน” ไมมีใชในภาษาบาลี เพราะมีรากศัพทมา
จากคําดังกลาว นอกจากน้ัน ในพระไตรปฎกไทยบางฉบับแปลคําน้ีวา “ที่สําเร็จประโยชน” ถือวาไม
ถูกตามความหมาย เพราะไมมีความหมายอะไรในเรื่องน้ี และไมถูกตามหลักภาษา แมพระไตรปฎก
ไทยหลายฉบับจะแปล สาธิก ศัพทวา “ถวน” แตเมื่อไดตรวจสอบพระไตรปฎกแปลของฉบับสมาคม
บาลีปกรณ (Pali-text Society) และฉบับพมา พบวา มีคําแปลวา “กวา” 

สวนสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ประยุทธ ปยุตฺโต) ยังอธิบายอีกวา โดยทั่วไปในคัมภีร
ทั้งหลายไมคอยอธิบาย แตจะเห็นคําวา “สาธิก” น้ีมีความหมายตรงกับ เทากับ หรือในจําพวก
เดียวกับ “สาติเรก” (มีสวนเกิน) “ปโร” (กวา) “อุตฺตรึ” (เพิ่มข้ึนไป) “สาธิก” คือ “สห + อธิก” 
แปลวา พรอมดวยสวนที่เกิน มีขอที่มากข้ึนไป หรือมีเศษ บาลีพุทธวจนะตรงน้ีจึงแปลวา “สิกขาบท 
๑๕๐ กับทั้งที่เกินออกไปน้ี” หรือแปลสั้น ๆ วา “สิกขาบท ๑๕๐ มีเศษน้ี” ทานผูใดไมฟงอรรถกถา-
ฎีกา ไมเปนไร เพราะตัวคําศัพทในบาลีพุทธวจนะน้ันชัดเจนอยูแลว ก็เปนอันวา พระไตรปฎก
ภาษาไทยแปลบาลีพุทธพจนตรงน้ีพลาด หรือพลั้งเผลอไป เรื่องความผิดพลาดน้ี ไมควรจะดวนติเตียน
ทาน  

นอกจากน้ี พระคึกฤทธ์ิยังไดกลาวอีกวา สิกขาบทในปาติโมกขมี ๑๕๐ ถวน ประกอบดวย 
ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคียปาจิตตีย ๓๐ ปาจิตตีย ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ 
สวนอนิยตะ ๒ กับเสขิยวัตร ๗๕ ไมใช โดยไดใหเหตุผลวา อนิยตะ ๒ และเสขิยวัตร ๗๕ ไมมีอาบัติ 
เพราะฉะน้ันจึงไมตองนํามาสวด ซึ่งสิกขาบททั้ง ๑๕๐ น้ีมีการปรับอาบัติเอาไวทั้งหมด ดวยเหตุน้ี 
ผูวิจัยจึงไดสืบคนและพบวา ในอธิกรณสมถสูตร ระบุวา อธิกรณสมถะ ๗ เปนวิธีการระงับอธิกรณ
เทาน้ัน ไมไดมีการปรับอาบัติเอาไว สวนสิกขาบท ๑๕๐ ถวนที่พระคึกฤทธ์ิกลาววามีอธิกรณสมถะ ๗ 
รวมอยูดวยน้ัน ในอสาธารณาทิ ระบุวา ไมไดมีอธิกรณสมถะ ๗ รวมอยูในสวนที่เรียกวา สิกขาบทดวย 
และถาเมื่อตัดอธิกรณสมถะ ๗ ที่ไมไดเรียกวาสิกขาบทออกไปแลว จํานวนสิกขาบทในภิกขุปาติโมกข
ก็จะเหลือไมครบจํานวน ๑๕๐ ขอ 

ดังน้ัน คําวา “สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ” จะ
แปลวา สิกขาบท ๑๕๐ ถวนน้ีมาสูอุทเทสทุกกึ่งเดือนไมได  

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา 
ภิกษุตองยกภิกขุปาติโมกขข้ึนสูอุทเทสทุกกึ่งเดือน จํานวน ๑๕๐ ขอ จึงตกไป 

 



๗๖ 

 

๒) ภิกษุตองยกภิกขุปาติโมกขขึ้นสูอุทเทสทุกก่ึงเดือน จํานวน ๒๒๗ ขอ 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา ภิกษุตองยกภิกขุ
ปาติโมกขข้ึนสูอุทเทสทุกกึ่งเดือน จํานวน ๒๒๗ ขอ ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมา
แสดงตอไป 

ในประเด็นน้ีผูวิจัยไดทําการสืบคนจํานวนสิกขาบทในภิกขุปาติโมกข พบหลักฐานปรากฏ
ในพระวินัยปฎก เลมที่ ๑ และเลมที่ ๒ โดยจะสรุปเปนหมวดตามลําดับดังตอไปน้ี 

๑. ปาราชิกกัณฑ ประกอบดวยปาราชิก ๔ สิกขาบท๒๗ 
๒. สังฆาทิเสสกัณฑ ประกอบดวยสังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบท๒๘ 
๓. อนิยตกัณฑ ประกอบดวยอนิยต ๒ สิกขาบท๒๙ 
๔. นิสสัคคิยกัณฑ ประกอบดวยนิสสัคคิยปาจิตตีย ๓๐ สิกขาบท๓๐ 
๕. ปาจิตติยกัณฑ ประกอบดวยปาจิตตีย ๙๒ สิกขาบท๓๑ 
๖. ปาฏิเทสนียกัณฑ ประกอบดวยปาฏิเทสนียะ ๔ สิกขาบท๓๒ 
๗. เสขิยกัณฑ ประกอบดวยเสขิยะ ๗๕ สิกขาบท๓๓ 
๘. อธิกรณสมถะ ประกอบดวยอธิกรณสมถะ ๗ ขอ๓๔ 

นอกจากน้ียังมีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปฎก มหาวิภังค คํานิคม ความวา 

ทานทั้งหลาย นิทาน ขาพเจายกข้ึนแสดงแลว 
ธรรม คือ ปาราชิก ๔ สิกขาบท ขาพเจายกข้ึนแสดงแลว 
ธรรม คือ สังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบท ขาพเจายกข้ึนแสดงแลว 
ธรรม คือ อนิยต ๒ สิกขาบท ขาพเจายกข้ึนแสดงแลว 
ธรรม คือ นิสสัคคิยปาจิตตีย ๓๐ สิกขาบท ขาพเจายกข้ึนแสดงแลว 
ธรรม คือ ปาจิตตีย ๙๒ สิกขาบท ขาพเจายกข้ึนแสดงแลว 
ธรรม คือ ปาฏิเทสนียะ ๔ สิกขาบท ขาพเจายกข้ึนแสดงแลว 
ธรรม คือ เสขิยะทั้งหลาย ขาพเจายกข้ึนแสดงแลว 
ธรรม คือ อธิกรณสมถะ ๗ ขาพเจายกข้ึนแสดงแลว 

                                            

๒๗ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๒๔-๒๓๓/๑๗-๒๔๘. 
๒๘ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๒๓๔-๔๔๒/๒๔๙-๔๗๒. 
๒๙ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๔๓-๔๕๘/๔๗๓-๔๘๔. 
๓๐ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๔๕๙-๖๖๒/๑-๑๘๔. 
๓๑ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๑-๕๕๑/๑๘๕-๖๒๖. 
๓๒ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๕๒-๕๗๕/๖๒๗-๖๔๗. 
๓๓ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๗๖-๖๕๔/๖๔๙-๗๓๕. 
๓๔ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๕๕/๗๓๖. 



๗๗ 

 

สิกขาบทของพระผูมีพระภาคน้ันมีเทาน้ี มาในสูตร นับเน่ืองในสูตร มาสูวาระที่จะพึงยกข้ึน
แสดงเปนขอ ๆ ตามลําดับทุกกึ่งเดือน๓๕ 

นอกจากน้ี ยังปรากฏหลักฐานอีกวา “การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขข้ึนสวดมีทั้งหมด ๕ 
แบบที่พระผูมีพระภาคอนุญาตไว คือ การสวดแบบที่ ๑ ถึงแบบที่ ๔ ซึ่งเปนการสวดแบบยอ สวนการ
สวดในแบบที่ ๕ เปนการสวดแบบเต็ม”๓๖ “การสวดปาติโมกขแบบยอพระองคจะอนุญาตก็ตอเมื่อมี
อันตรายอยางใดอยางหน่ึงใน ๑๐ อยางเขามา คือ ๑. พระราชาเสด็จมา ๒. โจรมาปลน ๓. ไฟไหม ๔. 
นํ้าหลากมา ๕. คนมามาก ๖. ผีเขาสิงภิกษุ ๗. สัตวรายเขามา ๘. งูเลื้อยเขามา ๙. ภิกษุจะถึงแกชีวิต 
๑๐. มีอันตรายแกพรหมจรรย”๓๗ ซึ่งหลักฐานในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา มหาวรรค 
อุโปสถขันธกะ ปาติโมกขุทเทสกถา ยังไดอธิบายวา 

... ในอันตราย ๑๐ อยางมีพระราชาเสด็จมาเปนตน พึงทราบวินิจฉัยดังน้ี 

เมื่อภิกษุทั้งหลายคิดวา “เราจักทําอุโบสถ” น่ังประชุมกันอยู พระราชาเสด็จมา น้ีช่ือวา
อันตรายเกิดจากพระราชา พวกโจรพากันมา น้ีช่ือวาอันตรายเกิดจากโจร ... ในอันตรายเห็นปาน
น้ี พึงสวดปาติโมกขโดยยอได พึงสวดอุทเทสที่ ๑ หรือจะสวด ๒ อุทเทส ๓ อุทเทส ๔ อุทเทสใน
เบื้องตนก็ได ...๓๘ 

และเมื่อผูวิจัยไดสืบคนขอมูลเพิ่มเติมยังพบพระพุทธดํารัสวา ใหภิกษุยกสิกขาบทจํานวน 
๒๒๐ สิกขาบท สวนภิกษุณีใหยกสิกขาบทจํานวน ๓๐๔ สิกขาบท ข้ึนสวดทุกวันอุโบสถ (ทุกกึ่งเดือน) 
ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระวินัยปฎก ปริวาร อสาธารณาท ิความวา 

พระผูมีพระภาคตรัสวา “สิกขาบทของภิกษุมาสูอุทเทสทุกวันอุโบสถ (ยกข้ึนสวดทุกวัน
อุโบสถ) รวม ๒๒๐ สิกขาบท ของภิกษุณีมาสูอุทเทสทุกวันอุโบสถ รวม ๓๐๔ สิกขาบท ... 
สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ สิกขาบท มาสูอุทเทสทุกวันอุโบสถ เธอจงฟงสิกขาบทเหลาน้ัน 
ตามลําดับตอไป 

ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ อนิยต ๒ นิสสัคคีย ๓๐ ขุททกะ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ เสขิยะ ๗๕ 
สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ สิกขาบทเหลาน้ี มาสูอุทเทสทุกวันอุโบสถ 

สิกขาบทของภิกษุณี ๓๐๔ สิกขาบท มาสูอุทเทสทุกวันอุโบสถ เธอจงฟงสิกขาบทเหลาน้ัน 
ตามลําดับตอไป ปาราชิก ๘ สังฆาทิเสส ๑๗ นิสสัคคีย ๓๐ ขุททกะ ๑๖๖ ปาฏิเทสนียะ ๘  

เสขิยะ ๗๕ สิกขาบทของภิกษุณี ๓๐๔ สิกขาบทเหลาน้ี มาสูอุทเทสทุกวันอุโบสถ๓๙ 

                                            

๓๕ วิ.มหา. (ไทย) ๒/-/๗๓๗. 
๓๖ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๕๐/๒๒๘-๒๒๙. 
๓๗ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๕๐/๒๓๐. 
๓๘ วิ.ม.อ. (ไทย) ๓/๑๕๐/๑๕๒. 
๓๙ วิ.ป. (ไทย) ๘/๓๓๘/๕๑๒-๕๑๓. 



๗๘ 

 

พึงสังเกตจากหลักฐานทั้ง ๓ ขางตนที่ผูวิจัยยกมาแสดง พบวา สิกขาบทในภิกขุปาติโมกข 
ประกอบไปดวยปาราชิก ๔ สิกขาบท สังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบท อนิยต ๒ สิกขาบท นิสสัคคิยปาจิตตีย 
๓๐ สิกขาบท ปาจิตตีย ๙๒ สิกขาบท ปาฏิเทสนียะ ๔ สิกขาบท และอธิกรณสมถะ ๗ ขอ และยัง
ปรากฏหลักฐานอีกวา พระผูมีพระภาคทรงอนุญาตการสวดภิกขุปาติโมกขไว ๕ แบบ คือ การสวดใน
แบบที่ ๑ ถึงแบบที่ ๔ ซึ่งเปนการสวดแบบยอ สวนการสวดในแบบที่ ๕ เปนการสวดแบบเต็ม ในการ
สวดแบบยอน้ันจะสวดไดก็ตอเมื่อมีอันตรายอยางใดอยางหน่ึงใน ๑๐ อยางเขามาเทาน้ัน ไดแก 
พระราชาเสด็จมา โจรมาปลน ไฟไหม เปนตน นอกจากน้ี พึงสังเกตอีกวา อธิกรณสมถะไมไดถูก
เรียกวา สิกขาบท แมพระวินัยในสวนที่เรียกวา สิกขาบท ที่มีอยูในภิกขุปาติโมกขและภิกขุนีปาติโมกข
ก็ไมปรากฏวามีอธิกรณสมถะ ๗ รวมอยูดวย เพราะอธิกรณสมถะทั้ง ๗ น้ันไมไดเรียกวา สิกขาบท ซึ่ง
ปรากฏหลักฐานในวินยเปยยาล๔๐ แตทรงมีพระบัญญัติรับสั่งใหภิกษุยกอธิกรณสมถะข้ึนสูอุทเทสทุก
กึ่งเดือน มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปฎก มหาวิภังค อธิกรณสมถะ ความวา 

ทานทั้งหลาย ธรรม คือ อธิกรณสมถะ ๗ เหลาน้ีมาถึงวาระที่จะยกข้ึนแสดงเปนขอ ๆ 
ตามลําดับ (ธรรมเปนเครื่องระงับอธิกรณ ๗ อยาง คือ) เพื่อระงับอธิกรณที่เกิดข้ึนแลว ๆ (๑) พึง
ใหสัมมุขาวินัย (๒) พึงใหสติวินัย (๓) พึงใหอมูฬหวินัย (๔) พึงใหปฏิญญาตกรณะ (๕) พึงให
เยภุยยสิกา (๖) พึงใหตัสสปาปยสิกา (๗) พึงใหติณวัตถารกะ๔๑ 

ความหมายอธิกรณสมถะ 

๑. สัมมุขาวินัย คือ วิธีตัดสินที่พึงทําในที่พรอมหนาสงฆ ธรรม และวัตถุ๔๒ 
๒. สติวินัย คือ วิธีตัดสินที่ยกสติข้ึนเปนหลัก๔๓ 
๓. อมูฬหวินัย คือ วิธีตัดสินที่ใหแกภิกษุผูหายเปนบาแลว๔๔ 
๔. ปฏิญญาตกรณะ คือ วิธีตัดสินโดยปรับโทษตามคําสารภาพ๔๕ 
๕. เยภุยยสิกา คือ วิธีตัดสินโดยอาศัยเสียงขางมาก๔๖ 
๖. ตัสสปาปยสิกา คือ วิธีตัดสินโดยปรับโทษแกผูทําความผิด๔๗ 
๗. ติณวัตถารกะ คือ วิธีตัดสินโดยวิธียอมความ ตามศัพทแปลวา ระเบียบดังกลบไวดวย

หญา๔๘ 

                                            

๔๐ ดูรายละเอียดใน อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๒๐๒-๒๓๐/๑๓๖, วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๑๙. 
๔๑ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๕๕/๗๓๖. 
๔๒ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๑๘๕-๑๘๘/๒๙๕-๒๙๙. 
๔๓ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๑๘๙-๑๙๕/๓๐๐-๓๐๙. 
๔๔ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๑๙๖-๑๙๙/๓๐๙-๓๑๔. 
๔๕ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๒๐๐-๒๐๑/๓๑๕-๓๑๘. 
๔๖ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๒๐๒-๒๐๔/๓๑๘-๓๒๐. 
๔๗ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๒๐๕-๒๑๑/๓๒๐-๓๒๖. 
๔๘ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๒๑๒-๒๑๔/๓๒๖-๓๓๐. 



๗๙ 

 

ตอมา ภายหลังพุทธปรินิพพาน สิกขาบท ๒๒๐ พรอมดวยอธิกรณสมถะ ๗ ไดถูกยกข้ึนสู
การสังคายนาครั้งที่ ๑ ซึ่งมีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค 
ปฐมมหาสังคีติกถา ความวา 

... พระธรรมสังคาหกเถระทั้งหลายยกปาราชิก ๔ สิกขาบทข้ึนสูการสังคายนา แลวต้ังช่ือไววา 
“น้ีช่ือวาปาราชิกกัณฑ” ยกสังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบทข้ึนสูการสังคายนาแลวต้ังช่ือไววา “น้ีช่ือวา 
เตรสกัณฑ” ยก ๒ สิกขาบท...วา “น้ีช่ือวา อนิยต”  

ยก ๓๐ สิกขาบท…วา “...นิสสัคคียปาจิตตีย” ยก ๙๒ สิกขาบท...วา “...ปาจิตตีย” ยก ๔ 
สิกขาบท...วา “...ปาฏิเทสนียะ” ยก ๗๕ สิกขาบท...วา “...เสขิยะ” ยกธรรม ๗ ประการข้ึนสู
การสังคายนาแลวต้ังช่ือไววา “น้ีช่ือวาอธิกรณสมถะ” ...พระอรหันต ๕๐๐ รูป ไดสาธยายเปน
คณะ ๆ ตามนัยที่ยกข้ึนสูการสังคายนา...๔๙ 

นอกจากหลักฐานการยกสิกขาบท ๒๒๐ พรอมดวยอธิกรณสมถะ ๗ ข้ึนสูการสังคายนา
ครั้งที่ ๑ ที่ปรากฏในคัมภีรอรรถกถาพระวินัยปฎกแลว ยังมีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระ
สุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค นิทานกถา ปฐมมหาสังคีติกถา ความวา 

... พระธรรมสังคาหกเถระทั้งหลายไดยกปาราชิก ๓ สิกขาบทที่เหลือข้ึนสูการสังคายนาแลว
ต้ังช่ือไววา “น้ีปาราชิกกัณฑ” ไดยกสังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบท...วา “น้ีช่ือวาเตรสกัณฑ” ยก
อนิยตสิกขาบท...วา “น้ีช่ือวาอนิยต” ยก ๓๐ สิกขาบท...วา “น้ีช่ือวานิสสัคคียปาจิตตีย” ยก 
๙๒ สิกขาบท...วา “น้ีช่ือวาปาจิตตีย” ยก ๔ สิกขาบท...วา “น้ีช่ือวาปาฏิเทสนียะ” ยก ๗๕ 
สิกขาบท...วา “น้ีเสขิยะ” ยกธรรม ๗ ประการ...วา “น้ีช่ือวาอธิกรณสมถะ” ต้ังช่ือวาสิกขาบท 
๒๒๗ ขออยางน้ีวา “มหาวิภังค” ...๕๐ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

อุเทศ การยกข้ึนแสดง, การยกข้ึนช้ีแจง, ขอที่ยกข้ึนแสดง, หัวขอ, การเรียนการสอน, การ
สวดปาฏิโมกข, ปาฏิโมกขที่ยกข้ึนสวด, หมวดหน่ึง ๆ แหงปาฏิโมกขที่จัดไวสําหรับสวด, ในคําวา 
“สงฆมีอุเทศเดียวกัน” หมายความวา รวมฟงสวดปาฏิโมกขดวยกัน;…๕๑ 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานในประเด็นน้ี ปรากฏวา มีจํานวนสิกขาบทที่จะตองยกข้ึนสวด
ทุกกึ่งเดือน ประกอบดวย ๑. ปาราชิก ๔ สิกขาบท ๒. สังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบท ๓. อนิยต ๒ 
สิกขาบท ๔. นิสสัคคิยปาจิตตีย ๓๐ สิกขาบท ๕. ปาจิตตีย ๙๒ สิกขาบท ๖. ปาฏิเทสนียะ ๔ 
สิกขาบท ๗. เสขิยวัตร ๗๕ สิกขาบท และ ๘. อธิกรณสมถะอีก ๗ ขอ  

                                            

๔๙ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๑๙. 
๕๐ ที.สี.อ. (ไทย) -/-/๒๑. 
๕๑ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, พิมพครั้งที่ ๒๑, 

(กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม, ๒๕๕๖), หนา ๕๖๒. 



๘๐ 

 

นอกจากน้ีในพระวินัยปฎก มหาวิภังค เลมที่ ๒ คํานิคม มีสรุปตอนทายวา สิกขาบทมี
จํานวน ๒๒๐ พรอมดวยอธิกรณสมถะ ๗ ทั้งระบุดวยวา สิกขาบทของพระผูมีพระภาคที่จะยกข้ึน
แสดงทุกกึ่งเดือนน้ันมีเพียงเทาน้ี และในคัมภีรปริวาร อสาธารณาทิ ยังปรากฏพระพุทธดํารัสวา 
สิกขาบทของภิกษุที่จะตองยกข้ึนสวดทุกกึ่งเดือนมีจํานวน ๒๒๐ สิกขาบท พึงสังเกตวา ในบรรดา
สิกขาบททั้งหลายของภิกษุและภิกษุณี ต้ังแตปาราชิกเปนตนไป ไมปรากฏวามีอธิกรณสมถะ ๗ 
รวมอยูในสิกขาบททั้งหลายดวยเลย เพราะดวยเหตุวา อธิกรณสมถะน้ันไมไดเรียกวา สิกขาบท ดัง
หลักฐานในวินยเปยยาล แมอธิกรณสมถะทั้ง ๗ จะไมไดถูกเรียกวา สิกขาบทก็ตาม แตมีพุทธบัญญัติ
รับสั่งใหภิกษุทั้งหลายยกอธิกรณสมถะข้ึนสูการสวดทุกกึ่งเดือนดวย   

ตอมา ภายหลังพุทธปรินิพพาน สิกขาบท ๒๒๐ พรอมดวยอธิกรณสมถะทั้ง ๗ ไดถูกนํา
ข้ึนสูการสังคายนาครั้งที่ ๑ ดวย มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปฎก (ปฐมมหาสังคีติกถา) 
และในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก (ปฐมมหาสังคีติกถา) 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา 
ภิกษุตองยกภิกขุปาติโมกขข้ึนสูอุทเทสทุกกึ่งเดือน จํานวน ๒๒๗ ขอ 

เมื่อนําหลักฐานในประเด็นวิเคราะหทั้ง ๒ มาสรุปจึงไดความวา ในวัชชีปุตตสูตรมีพระ
พุทธดํารัสใหยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข จํานวน ๑๕๐ สิกขาบทพรอมดวยสวนที่เกินน้ีข้ึนสูอุทเทสทุก
กึ่งเดือน แตในขณะน้ันเปนชวงที่พระผูมีพระภาคยังทรงพระชนมอยู ตอมา ภายหลังไดทรงบัญญัติ
พระวินัยเพิ่มข้ึนเรื่อย ๆ สวนสิกขาบท ๒๒๐ ที่ปรากฏหลักฐานในคัมภีรปริวารก็ไมไดขัดแยงกับ
ปาติโมกข ๒๒๗ ขอ แตอยางใด เพราะในภิกขุปาติโมกขแบงเปน ๒ สวน คือ สวนที่เรียกวา สิกขาบท 
และสวนที่ไมไดเรียกวา สิกขาบท สวนที่เรียกวา สิกขาบท มี ๒๒๐ สิกขาบท สวนอธิกรณสมถะ ๗ 
ไมไดเรียกวา สิกขาบท แตมีพระบัญญัติรับสั่งใหยกอธิกรณสมถะข้ึนสูอุทเทสทุกกึ่งเดือนดวย 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในประเด็นวิเคราะหจํานวนสิกขาบทภิกขุ
ปาติโมกขที่ภิกษุตองยกข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา พระบัญญัติที่เรียกวา สิกขาบท คือ 
ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ อนิยต ๒ นิสสัคคิยปาจิตตีย ๓๐ ปาจิตตีย ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ เสขิยวัตร 
๗๕ รวมเปน ๒๒๐ สิกขาบท และพระบัญญัติที่ไมไดเรียกวา สิกขาบท คือ อธิกรณสมถะ ๗ รวม
ทั้งหมดเปน ๒๒๗ ขอ ดังน้ัน ภิกษุตองยกภิกขุปาติโมกขข้ึนสูอุทเทสทุกกึ่งเดือน จํานวน ๒๒๗ ขอ 

๒. วิเคราะหจํานวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุตอวัน 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษา
วิเคราะหตอในบทที่ ๔ ซึ่งเปนหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผคํา
สอนในประเด็นพระพุทธบัญญัติใหภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว โดยมีรายละเอียดดังตอไปน้ี 

๑. เขาใหเหตุผลวา เพราะพระพุทธเจาอนุญาตใหพระภัททาลิเอาอาหารมื้อเชาไปฉันตอ
รอบสอง น่ีคือเหตุผลที่พระฉันอาหารสองมื้อได แตถาไปดูเต็มพระสูตรคนละเรื่องกันเลย เพราะตรงน้ี
พระพุทธเจากําลังบัญญัติใหพระภิกษุฉันมื้อเดียว 



๘๑ 

 

๒. พระภิกษุในครั้งพุทธกาลฉันอาหารมื้อเดียว ถาฉันมื้อที่ ๒ จะตองฉันอาหารที่เปนเดน 
คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ หรืออาหารที่ภิกษุผูปวยไขฉันเหลือ ถาฉันมื้อที่สองโดยฉันอาหารที่
ไมเปนเดนจะถูกปรับอาบัติปาจิตตีย 

๓. เมื่อกอนมีความเขาใจวา พระปฏิบัติฉันอาหารมื้อเดียวโดยธุดงควัตร เพราะมีขอวัตร
การน่ังฉันอาสนะเดียว แตเมื่อไปดูทั้ง ๖ พระสูตรสอดรับกนัหมด ต้ังแตลฑุกิโกปมสูตรกับภัททาลิสูตร 
และที่ตรัสกับมหาราชะวาภิกษุในธรรมวินัยน้ีฉันอาหารเพียงหน่ึงหน 

๔. เมื่อฉันอาหารเสร็จแลวลุกข้ึนจากอาสนะถือเปนการหามภัตดวย เพราะถือวาเปนการ
บอกวาพอแลว หามภัต คือ การบอกวาพอแลวจะบอกดวยกายหรือวาจาก็ได ยกมือหาม ละมือออก
จากบาตร ถาไมไดแสดงดวยกายหรือวาจา แตลุกข้ึนจากอาสนะที่น่ังฉัน ก็หมดสิทธ์ิในการฉันอาหารน้ี
แลว ถาฉันอาหารน้ีอีกจะถูกปรับอาบัติ  

๕. เดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ แลวเขานําอาหารน้ันมาใหเรา อาหารเดนของ
ตัวเองไมได พระพุทธเจาบัญญัติลักษณะอาหารเดนแกอุบาลี คือ การฉันยังปรากฏอยู เขานอมมาให
เราแลวบอกวาทั้งหมดเน่ียะเขาพอแลว บัญญัติชัดเจน ยกตัวอยาง เชน การฉันอาหารเดนของกันและ
กัน โดยบอกกับอาวุโสมารควา เก็บอาหารไวเยอะ ๆ อาวุโสมารคบอกอาจารย เก็บอาหารไวเยอะ ๆ 
แลวเอาเดนมาแลกกัน เราก็สามารถฉันรอบที่สองได น่ีเห็นมะ มีชองออกแตตองออกอยางถูกตอง 

๖. หลังจากฉันอาหารเสร็จแลวลุกข้ึนจากอาสนะจัดเปนวิกาล คือ ไมใชกาลในกลางวัน 
วิกาลคือ หลังจากฉันอาหาร หลังฉันอาหารเสร็จช่ือวาวิกาล สมมติวา ๗ โมง ภิกขุฉันเสร็จ หลังจาก
ฉันเสร็จ ๗ โมงก็เปนวิกาล ไมไดกําหนดตายตัววาเปนเวลาไหน และที่กําหนดวาหามฉันเลยเที่ยงเน่ียะ
ไมมีบอกไว 

ดวยเหตุน้ี ผูวิจัยจึงต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระคึกฤทธ์ิจึงกลาวยืนยันเชนน้ัน 
ดังน้ัน ผูวิจัยจึงต้ังสมมติฐานเพื่อนําขอมูลมาวิเคราะหและวินิจฉัยเปน ๔ ประเด็น คือ 

๑) ฉันมื้อเดียว คือ การฉันอาหารเพียงครั้งเดียวตอวัน 
๒) ภิกษุกําลังฉันอาหารอยูแลวลุกข้ึนจากอาสนะถือเปนการหามภัต จะฉันอาหารตรงน้ัน

อีกไมได ถาฉันอาหารอีกจะตองอาบัติปาจิตตีย 
๓) อาหารเดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือแลวเอาอาหารสวนที่เหลือน้ันมาใหเรา 
๔) การฉันอาหารครั้งเดียวตอวัน ไมใชแคธุดงควัตร แตเปนโดยศีลดวย 

โดยผูวิจัยจะใชหลักฐานจากคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถาเปนตน เพื่อนํามา
วิเคราะหและวินิจฉัยในแตละประเด็นตอไป 

๑) ฉันมื้อเดียว คือ การฉันอาหารเพียงครั้งเดียวตอวัน 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา ฉันมื้อเดียว คือ 
การฉันอาหารเพียงครั้งเดียวตอวัน ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

 



๘๒ 

 

ในพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปณณาสก ภิกขุวรรค กีฏาคิริสูตร ความวา 

... พระผูมีพระภาคไดตรัสกับภิกษุช่ืออัสสชิและภิกษุช่ือปุนัพพสุกะวา ภิกษุทั้งหลาย ไดยินวา 
ภิกษุเปนอันมากเขาไปหาเธอทั้งสองแลวกลาววา ทานผูมีอายุทั้งหลาย พระผูมีพระภาคและภิกษุ
สงฆไมฉันโภชนะในราตรี ... ก็รูสึกวาสุขภาพมีโรคาพาธนอย ... แมทานทั้งหลายก็จงอยาฉัน
โภชนะในราตรีเลย ... เธอทั้งสองไดกลาวกับภิกษุเหลาน้ันอยางน้ีวา ทานผูมีอายุทั้งหลาย เรา
ทั้งหลายฉันโภชนะทั้งเวลาเย็น เวลาเชา และเวลาวิกาลกลางวัน ... ก็รูสึกวาสุขภาพมีโรคาพาธ
นอย ... เราทั้งหลายจักฉันทั้งเวลาเย็น เวลาเชา และเวลาวิกาลกลางวัน จริงหรือ 

ภิกษุช่ืออสัสชิและภิกษุช่ือปุนัพพสุกะ กราบทูลวา จริง พระพุทธเจาขา๕๒ 

ในกีฏาคิริสูตร จะเห็นวา กอนที่จะมีการบัญญติัสิกขาบทกําหนดชวงเวลาในการฉันอาหาร
น้ัน ภิกษุในพระธรรมวินัยน้ีสามารถฉันอาหารได ๓ ชวงเวลา คือ เวลาเชา เวลาวิกาลกลางวัน (หลัง
เที่ยง) และเวลาเย็น ตอมา พระผูมีพระภาคทรงรับสั่งใหภิกษุงดฉันอาหารในเวลาวิกาลกลางวัน (หลัง
เที่ยง) และงดฉันอาหารในเวลาวิกาลกลางคืน ตามลําดับ มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก 
มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปณณาสก ภิกขุวรรค ลกิโกปมสูตร ความวา  

ในสมัยที่พระผูมีพระภาคไดรับสั่งเรียกภิกษุทั้งหลายมาตรัสวา ภิกษุทั้งหลาย เราขอเตือน 
เธอทั้งหลายจงเลิกฉันโภชนะในเวลาวิกาลกลางวันเสียเถิด ...  

ในสมัยที่พระผูมีพระภาคไดรับสั่งเรียกภิกษุทั้งหลายมาตรัสวา ‘ภิกษุทั้งหลาย เราขอเตือน 
เธอทั้งหลายจงเลิกฉันโภชนะในเวลาวิกาลกลางคืนเสียเถิด’๕๓ 

และในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย ปปญจสูทนี มัชฌิมปณณาสก ภิกขุวรรค 
กีฏาคิริสุตตวัณณนา ไดอธิบายวา 

... จงฉันเวนการฉันในเวลากลางคืนน้ันแล ดังน้ัน พระผูมีพระภาคมิไดทรงใหภิกษุละการฉัน 
๒ คราวน้ี คือ (๑) การฉันในเวลาวิกาลกลางคืน (๒) การฉันในเวลาวิกาลกลางวัน โดยคราว
เดียวกัน ในสมัยหน่ึง ทรงใหภิกษุละการฉันในเวลาวิกาลกลางวัน ครั้นทรงใหกาลลวงไปอีก เมื่อ
จะทรงใหภิกษุละการฉันในเวลาวิกาลกลางคืนจึงตรัสอยางน้ี  

... ในภัททาลิสูตร ทรงใหละการฉันในเวลาวิกาลกลางวันและทรงใหละการฉันในเวลาวิกาล
กลางคืน ...๕๔ 

เมื่อมีคําสั่งออกมาใหภิกษุทั้งหลายงดฉันอาหารในเวลาวิกาลกลางวัน (หลังเที่ยง) และ
เวลาวิกาลกลางคืน จึงทําใหภิกษุสามารถฉันอาหารไดเฉพาะชวงเวลาอรุณข้ึนจนถึงเที่ยงวันเทาน้ัน 
แมจะมีคําสั่งใหงดฉันอาหารในเวลาวิกาลแลว แตเพราะยังไมไดมีการบัญญัติเปนสิกขาบท ภายหลัง 

                                            

๕๒ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๗๖/๒๐๓-๒๐๔. 
๕๓ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๔๙/๑๖๕-๑๖๖. 
๕๔ ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๗๔/๑๗๖-๑๗๗. 



๘๓ 

 

จึงยังมีภิกษุลวงละเมิดคําสั่งน้ัน ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระวินัยปฎก มหาวิภังค ปาจิตติยกัณฑ 
โภชนวรรค วิกาลโภชนสิกขาบท สิกขาบทวิภังค ความวา 

พวกภิกษุสัตตรสวัคคียไดไปชมมหรสพ พวกชาวบานเห็นพวกภิกษุสัตตรสวัคคียแลวจึงนิมนต
ใหสรงนํ้า ใหลูบไลของหอม ใหฉันภัตตาหารแลว ถวายของเค้ียว พวกภิกษุสัตตรสวัคคียนําของ
เค้ียวไปอาราม ... พวกภิกษุฉัพพัคคียถามวา “พวกทานฉันอาหารในเวลาวิกาลหรือ”  

พวกภิกษุสัตตรสวัคคียตอบวา “ใช ขอรับ” 

พวกภิกษุฉัพพัคคียพากันตําหนิ ประณาม โพนทะนาวา “ไฉน พวกภิกษุสัตตรสวัคคียจึงฉัน
ภัตตาหารในเวลาวิกาลเลา”๕๕ 

และหลักฐานในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค ปาจิตติยกัณฑ 
โภชนวรรค วิกาลโภชนสิกขาปทวัณณนา ยังอธิบายอีกวา 

... พวกภิกษุสัตตรสวัคคียอุปสมบทแตยังเปนเด็กหนุม ในเมื่อพระผูมีพระภาคยังมิไดทรง
บัญญัติสิกขาบท ภิกษุเหลาน้ันชักชวนกันวา “คุณ พวกเราจักไปดูการฟอนรํา” จึงไดไปในที่น้ัน 
เวลาน้ันเหลาญาติของภิกษุเหลาน้ันยินดีวา “พระคุณเจาของพวกเราก็มาดวย” จึงใหอาบนํ้า ลูบ
ไล ใหฉัน ไดถวายของอื่นมีขนมและของควรเค้ียวเปนตนติดมือไปดวย ...๕๖ 

เพราะดวยอาศัยพวกภิกษุสัตตรสวัคคียเปนตนเหตุ จึงทําใหพระผูมีพระภาคทรงบัญญัติ
สิกขาบทน้ี ปรากฏหลักฐานในวิกาลโภชนสิกขาบท ทรงประชุมสงฆบัญญัติสิกขาบท ความวา 

... พระผูมีพระภาครับสั่งใหประชุมสงฆ... ทรงสอบถามพวกภิกษุสัตตรสวัคคียวา “ภิกษุ
ทั้งหลาย ทราบวา พวกเธอฉันภัตตาหารในเวลาวิกาล จริงหรือ” พวกภิกษุสัตตรสวัคคียทูลรับวา 
“จริง พระพุทธเจาขา” พระผูมีพระภาคพุทธเจาทรงตําหนิวา “... โมฆบุรุษทั้งหลาย ...” แลวจึง
รับสั่งใหภิกษุทั้งหลายยกสิกขาบทน้ีข้ึนแสดงดังน้ี 

ก็ ภิกษุใดเค้ียวของเค้ียว หรือฉันของฉันในเวลาวิกาล ตองอาบัติปาจิตตีย๕๗ 

ที่ช่ือวา เวลาวิกาล หมายเอาเวลาเมื่อเที่ยงวันลวงไปจนถึงอรุณข้ึน๕๘ 

แมพระผูมีพระภาคจะไดบัญญัติสิกขาบทไวแลว แตพระภัททาลิก็ยังคัดคานวา ตนน้ันไม
สามารถฉันมื้ออาหารเดียวได มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปณณาสก 
ภิกขุวรรค ภัททาลิสูตร ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย เราฉันอาหารมื้อเดียว ยอมรูสึกวาสุขภาพมีโรคาพาธนอย ... ภิกษุทั้งหลาย มา
เถิด แมเธอทั้งหลายก็จงฉันอาหารมื้อเดียวเถิด เธอทั้งหลาย เมื่อฉันอาหารมื้อเดียว จักรูสึกวา

                                            

๕๕ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๔๗/๔๐๔. 
๕๖ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๔๗/๔๕๐. 
๕๗ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๔๘/๔๐๕. 
๕๘ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๔๙/๔๐๕. 



๘๔ 

 

สุขภาพมีโรคาพาธนอย ... เมื่อพระผูมีพระภาคตรัสอยางน้ีแลว ทานพระภัททาลิไดกราบทูลพระ
ผูมีพระภาควา ขาแตพระองคผูเจริญ ขาพระองคไมสามารถฉันอาหารมื้อเดียวได ... 

ภัททาลิ ถาเชนน้ัน เธอรับนิมนต ณ ที่ใดแลว พึงฉัน ณ ที่น้ันเสียสวนหน่ึง แลวนําอีกสวนหน่ึง
มาฉันก็ได เมื่อเธอฉันอาหารไดอยางน้ี ก็จักดํารงชีวิตอยูได 

ขาแตพระองคผูเจริญ ขาพระองคไมสามารถจะฉันแมดวยอาการอยางน้ัน ... 

ครั้งน้ัน ทานพระภัททาลิไดประกาศความไมสามารถใน (การรักษา) สิกขาบทที่พระผูมีพระ
ภาคทรงบัญญัติไว (และ) ใหภิกษุสงฆสมาทานศึกษาอยู ...๕๙ 

ซึ่งหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย ปปญจสูทนี มัชฌิมปณณาสก 
ภิกขุวรรค ภัททาลิสุตตวัณณนา ไดอธิบายอีกวา 

... พระผูมีพระภาคทรงบัญญัติวิกาลโภชนสิกบทไวแลว พระเถระรูปหน่ึงช่ือภัททาลิคัดคาน
การบัญญัติสิกขาบทน้ัน ...๖๐ 

พึงสังเกตคําแปลพระไตรปฎกฉบับภาษาไทยในภัททาลิสูตร ใชคําวา “ฉันอาหารมื้อ
เดียว” เมื่อไปตรวจสอบดูจากพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย ใชคําศัพทวา “เอกาสนโภชน” 
ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปณณาสก ภิกขุวรรค ภัททาลิสูตร ความวา 

อห โข ภิกฺขเว เอกาสนโภชน ภุฺชาม ิฯเปฯ๖๑ 

ซึ่งหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย ปปญจสูทนี มัชฌิมปณณาสก 
ภิกขุวรรค ภัททาลิสุตตวัณณนา ไดอธิบายวา 

... คําวา อาหารมื้อเดียว (เอกาสนโภชน) ไดแก อาหารคราวเดียว คือ อาหารที่ควรฉันใน
เวลากอนภัตหนเดียว ...๖๒ 

นอกจากภัททาลิสูตรที่ไดยกมาขางตนแลว คําวา ฉันอาหารมื้อเดียว ยังปรากฏหลักฐาน
ในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ปปญจสูทนี มูลปณณาสก โอปมมวรรค กกจูปมสุตตวัณณนา อธิบายวา  

... คําวา ฉันอาหารมื้อเดียว (เอกาสนโภชน) ไดแก การฉันอาหารในเวลากอนภัตครั้งเดียว 
แทจริง ต้ังแตดวงอาทิตยข้ึนจนถึงเที่ยงวัน แมภิกษุจะฉันอาหารต้ัง ๑๐ ครั้ง ทานก็ประสงควา “เปน
การฉันอาหารมื้อเดียวเทาน้ัน” ...๖๓ 

 

                                            

๕๙ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๓๔/๑๕๐-๑๕๑. 
๖๐ ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๓๕/๑๔๓. 
๖๑ ม.ม. (บาลี) ๑๓/๑๓๔/๑๑๐. 
๖๒ ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๓๔/๑๔๑. 
๖๓ ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๒๒๕/๔. 



๘๕ 

 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ไดอธิบายเชนเดียวกันวา 

ปุเรภัต กอนภัต, กอนอาหาร หมายถึง เวลากอนฉันของภิกษุรูปใดรูปหน่ึงก็ได แตเมื่อพูด
อยางกวาง หมายถึง กอนหมดเวลาฉัน คือ เวลาเชาจนถึงเที่ยงซึ่งเปนระยะเวลาที่ภิกษุฉันอาหารได๖๔ 

เมื่อพิจารณาหลักฐานในอรรถกถาภัททาลิสูตร จะเห็นวา คําวา “ฉันอาหารมื้อเดียว” ใน
พระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย ใชคําศัพทวา “เอกาสนโภชน” คือ การฉันในเวลากอนภัตหน
เดียว โดยอรรถกถากกจูปมสูตร ไดอธิบายคําวา เอกาสนโภชน เพิ่มเติมอีกวา หมายถึง การฉันในชวง
ระยะเวลาต้ังแตอรุณข้ึนไปจนถึงเที่ยงวัน แมภิกษุจะฉันอาหารเปน ๑๐ ครั้ง ก็ช่ือวา ฉันอาหารมื้อ
เดียว โดยชวงเวลาในการรับประทานอาหารของชนชาวชมพูทวีปสมัยพุทธกาล แบงเปน ๒ ชวงเวลา 
คือ ต้ังแตอรุณข้ึนไปจนถึงเที่ยงวัน เรียกวา มื้อเชา และต้ังแตหลังเที่ยงวันไปจนถึงกอนอรุณข้ึนวันใหม 
เรียกวา มื้อสาย ปรากฏหลักฐานในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ไดอธิบายวา 

... ตามวัฒนธรรมของชมพูทวีปสมัยน้ัน ภัต หมายถึง อาหารที่จัดเปนมื้อตามชวงเวลาของวัน 
ซึ่งมีมื้อหลัก ๒ มื้อ คือ ปาตราสภัต (มื้อเชา) ไดแก อาหารที่กินในชวงเชาถึงกอนเที่ยงวัน และ
สายมาสภัต (มื้อสาย, สายในภาษาบาลี คือ คําเดียวกับสายัณห) ไดแก อาหารที่กินในชวงหลัง
เที่ยงวันถึงกอนอรุณวันใหม ...๖๕ 

สวนหลักฐานที่ปรากฏในภัททาลิสูตรวา “พระศาสดาทรงชักชวนภิกษุทั้งหลายวา มาเถิด 
แมเธอทั้งหลายก็จงฉันอาหารมื้อเดียวเถิด”๖๖ ในอรรถกถาภัททาลิสูตร ไดอธิบายไววา  

พระภัททาลิมีความเขาใจผิดคิดวา พระศาสดากําลังชักชวนใหภิกษุทั้งหลายฉันอาหารเพียง
ครั้งเดียวเทาน้ัน เพราะเมื่อกอนพระภัททาลิฉันอาหารในที่นิมนตเสร็จแลว จะนําอาหารอีกสวน
ที่เหลือจากที่นิมนตไปฉันตอขางนอก ดวยเหตุน้ีพระภัททาลิจึงปฏิเสธวา ขาพระองคไมสามารถ
ฉันอาหารมื้อเดียวได๖๗  

ดังน้ัน พระผูมีพระภาคจึงตรัสบอกใหพระภัททาลิฉันอาหารในที่รับนิมนตสวนหน่ึง แลว
เหลืออาหารอีกสวนไวฉันตอขางนอกได น่ันแสดงวา ในชวงเวลาต้ังแตอรุณข้ึนไปจนถึงเที่ยงวัน 
พระองคไดอนุญาตใหภิกษุสามารถฉันอาหารไดมากกวา ๑ ครั้ง แมพระศาสดาจะตรัสเชนน้ีก็ตาม แต
พระภัททาลิก็ยังปฏิเสธวา ขาพระองคก็ฉันอาหารมื้อเดียวไมได “สาเหตุที่พระภัททาลปิฏิเสธเชนน้ี ใน
อรรถกถาภัททาลิสูตร ไดอธิบายอีกวา เมื่ออดีตชาติของพระภัททาลิเคยเกิดเปนกา ธรรมชาติของกา
เปนสัตวที่หิวบอย ดวยเหตุน้ีทานจึงปฏิเสธวา ขาพระองคก็ยังไมสามารถฉันอาหารมื้อเดียวได”๖๘  

                                            

๖๔ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๒๔๗. 
๖๕ เรื่องเดียวกัน, หนา ๗๗. 
๖๖ ดูรายละเอียดใน ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๓๔/๑๕๐. 
๖๗ ดูรายละเอียดใน ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๓๔/๑๔๑-๑๔๒. 
๖๘ ดูรายละเอียดใน ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๓๔/๑๔๒. 



๘๖ 

 

อน่ึง ในภัททาลิสูตรน้ี “พระผูมีพระภาคตองการใหภิกษุทั้งหลายเวนจากการฉันอาหารใน
เวลาวิกาลกลางวันและวิกาลกลางคืนเทาน้ัน พระองคไมไดหมายถึง การบังคับใหภิกษุทั้งหลายฉัน
อาหารเพียงครั้งเดียวตอวัน”๖๙ 

นอกจากน้ี เมื่อผูวิจัยสืบคนขอมูลเพิ่มเติมยังพบอกีวามีคําแปลคําวา “ฉันอาหารมื้อเดียว” 
ที่ปรากฏในพระไตรปฎกฉบับแปลภาษาไทยอีกหลายแหง โดยจะยกตัวอยางหลักฐานมาแสดง
ดังตอไปน้ี 

ในพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร จูฬศีล ความวา 

เอกภตฺติโก สมโณ โคตโม รตฺตูปรโต วิรโต วิกาลโภชนา ฯ๗๐ 
พระสมณโคดมเสวยมื้อเดียว ไมเสวยตอนกลางคืน ทรงเวนขาดจากการเสวยในเวลา

วิกาล๗๑ 

ในพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค สามัญญผลสูตร จูฬศีล ความวา 

เอกภตฺติโก โหติ รตฺตูปรโต วิรโต วิกาลโภชนา ฯ๗๒ 
ภิกษุฉันมื้อเดียว ไมฉันตอนกลางคืน เวนขาดจากการฉันในเวลาวิกาล๗๓ 

ในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ทุติยปณณาสก มหาวรรค อุโปสถสูตร 
ความวา 

ยาวชีว อรหนฺโต เอกภตฺติกา รตฺตูปรตา วิรตา วิกาลโภชนา ฯ๗๔ 
พระอรหันตทั้งหลายฉันมื้อเดียว ไมฉันตอนกลางคืน เวนขาดจากการฉันอาหารในเวลา

วิกาลอยูตลอดชีวิต ...๗๕ 

และในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ปุคคลปญญัตติวัณณนา ปญจปกรณ นิทเทสวัณณนา 
จตุกกนิทเทสวัณณนา อธิบายวา 

... คําวา ผูมีภัตหนเดียว (เอกภตฺติโก) ความวา ภัต ๒ อยาง คือ  

๑. ภัตสําหรับเวลาเชา 
๒. ภัตสําหรับเวลาเย็น 

                                            

๖๙ ดูรายละเอียดใน ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๗๔/๑๗๗. 
๗๐ ที.สี. (บาลี) ๙/๑๐/๕. 
๗๑ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๐/๔. 
๗๒ ที.สี. (บาลี) ๙/๑๙๔/๖๔. 
๗๓ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๙๔/๖๖. 
๗๔ อง.ฺติก. (บาลี) ๒๐/๗๑/๒๐๖. 
๗๕ อง.ฺติก. (ไทย) ๒๐/๗๑/๒๘๗. 



๘๗ 

 

ในภัต ๒ อยางน้ัน ภัตที่บริโภคในเวลาเชา ทานกําหนดภายในเวลาเที่ยงวัน ภัตที่บริโภคใน
เวลาเย็น ทานกําหนดต้ังแตเที่ยงวันไปจนถึงเวลาอรุณยังไมข้ึน เพราะฉะน้ัน เมื่อภิกษุบริโภค
อาหารอยูสิ้น ๑๐ ครั้ง ภายในเวลาเที่ยงวัน ยอมเปนผูช่ือวา ผูมีภัตหนเดียว (เอกภตฺติโก) คําวา 
ผูมีภัตหนเดียว (เอกภตฺติโก) น้ี ทานกลาวหมายเอาภัตที่บริโภคในเวลาเชาน้ัน การบริโภคภัตใน
เวลากลางคืน ช่ือวา รัตติ ผูใดเวนขาดจากการบริโภคภัตในเวลากลางคืนน้ัน เพราะเหตุน้ัน ผูน้ัน
จึงช่ือวา ผูเวนขาดจากการบริโภคภัตในเวลากลางคืน (รตฺตูปรโต) การบริโภคภัต ต้ังแตเวลา
เที่ยงวันลวงไป แลวจนถึงพระอาทิตยตก ช่ือวา การบริโภคภัตในเวลาวิกาล (วิกาลโภชน) ภิกษุ
เปนผูเวนแลวจากการบริโภคภัตในเวลาวิกาล เพราะเปนผูเวนขาดจากการบริโภคภัตในเวลา
วิกาลน้ัน ...๗๖ 

เมื่อพิจารณาหลักฐานในพระไตรปฎกฉบับแปลภาษาไทย ทั้ง ๓ พระสูตรขางตน คือ 
พรหมชาลสูตร (จูฬศีล) สามัญญผลสูตร (จูฬศีล) และอุโปสถสูตร (ศีลอุโบสถ) แปลวา ฉันมื้อเดียว 
เมื่อตรวจสอบขอมูลจากพระไตรปฎกฉบับบาลีอักษรไทย ใชคําศัพทวา เอกภตฺติโก ผูวิจัยจึงไดสืบคน
ขอมูลเพิ่มเติมจากคัมภีรอรรถกถาจตุกกนิทเทส ซึ่งในคัมภีรฯ ไดอธิบายไววา อาหารที่บริโภคในเวลา
เชา กําหนดภายในเวลาเที่ยงวัน แมภิกษุน้ีจะฉันอาหารสัก ๑๐ ครั้ง ภายในระยะเวลาต้ังแตอรุณข้ึน
ไปจนถึงเวลาเที่ยงวัน ก็ช่ือวา ผูมีภัตหนเดียว   

สรุปความวา กอนที่จะมีการบัญญัติสิกขาบทกําหนดชวงเวลาในการฉันอาหาร ภิกษุ
สามารถฉันอาหารได ๓ เวลา คือ เวลาเชา เวลาวิกาลกลางวัน (หลังเที่ยง) และเวลาวิกาลกลางคืน  
ตอมา พระผูมีพระภาครับสั่งใหภิกษุทั้งหลายงดฉันอาหารในเวลาวิกาลกลางวัน (หลังเที่ยง) และใน
เวลาวิกาลกลางคืน ตามลําดับ ดังน้ัน ภิกษุจึงสามารถฉันอาหารไดเพียงเฉพาะในชวงเวลาเชาเทาน้ัน 
ตอมา ไดบัญญัติวิกาลโภชนสิกขาบทข้ึนดวยเพราะเหตุวา พระสัตตรสวัคคียไดฉันอาหารในเวลาวิกาล 
ในภัททาลิสูตรปรากฏขอความวา พระผูมีพระภาคไดชักชวนใหภิกษุทั้งหลายมาฉันอาหารมื้อเดียว แต
พระภัททาลิปฏิเสธวา ขาพระองคไมสามารถฉันอาหารมือ้เดียวได พระองคจึงตรัสบอกใหพระภัททาลิ
ฉันอาหารสวนหน่ึงในที่รับนิมนต แลวเหลืออีกสวนไวฉันตอขางนอกได น่ันแสดงวา ในชวงเวลาต้ังแต
อรุณข้ึนไปจนถึงเวลาเที่ยงวัน พระองคทรงอนุญาตใหภิกษุสามารถฉันอาหารไดมากกวา ๑ ครัง้  

และพึงสังเกตคําวา “ฉันอาหารมื้อเดียว” ที่ปรากฏในภัททาลิสูตร เมื่อตรวจสอบใน
พระไตรปฎกฉบับภาษาบาล ีใชคําศัพทวา “เอกาสนโภชน” ซึ่งในคัมภีรอรรถกถากกจูปมสูตร แปลวา 
ฉันอาหารมื้อเดียว ในที่น้ีหมายถึง ในชวงเวลาต้ังแตอรุณข้ึนไปจนถึงเที่ยงวัน ภิกษุสามารถฉันอาหาร
เปน ๑๐ ครั้ง ก็ช่ือวา เปนการฉันอาหารมื้อเดียว สวนสาเหตุที่พระภัททาลิยังปฏิเสธวา ไมสามารถฉัน
อาหารมื้อเดียวได ในอรรถกถาภัททาลิสูตร ไดอธิบายวา เพราะอดีตชาติของพระภัททาลิเคยเกิดเปน
กา ธรรมชาติของกาเปนสัตวที่หิวบอย ดังน้ัน ดวยเหตุน้ีพระภัททาลิจึงยังคงปฏิเสธวา ไมสามารถฉัน
อาหารมื้อเดียวได นอกจากน้ี เมื่อสืบคนขอมูลเพิ่มเติมยังพบคําแปลที่แปลวา “ฉันอาหารมื้อเดียว” 
ในพรหมชาลสูตร (จูฬศีล) สามัญญผลสูตร (จูฬศีล) และอุโปสถสูตร (ศีลอุโบสถ) เมื่อไปตรวจสอบใน

                                            

๗๖ อภ.ิปฺจ.อ. (ไทย) -/๑๗๙/๑๓๒-๑๓๓. 



๘๘ 

 

พระไตรปฎกฉบับภาษาบาลี ใชคําศัพทวา “เอกภตฺติโก” ซึ่งในคัมภีรอรรถกถาจตุกกนิทเทส แปลวา 
ผูมีภัตหนเดียว ในที่น้ีหมายถึง ในชวงเวลาต้ังแตอรุณข้ึนไปจนถึงเที่ยงวัน งดฉันในเวลาวิกาล (หลัง
เที่ยง) และเวลาวิกาลกลางคืน (ราตรี) ถึงแมภิกษุน้ันจะฉันอาหารเปนจํานวน ๑๐ ครั้ง ภายในเวลา
ต้ังแตอรุณข้ึนไปจนถึงเวลาเที่ยงวัน ก็ไดช่ือวา ฉันอาหารมื้อเดียว 

อน่ึง พึงสังเกตคําศัพททั้ง ๒ คํา คือ คําวา เอกาสนโภชนน กับคําวา เอกภตฺติโก ซึ่ง
แปลวา ฉันอาหารมื้อเดียว ในที่น้ีหมายถึง การฉันในชวงเวลาต้ังแตอรุณข้ึนไปจนถึงเวลาเที่ยงวัน แม
ภิกษุจะฉันเปน ๑๐ ครั้ง ก็ช่ือวา ฉันอาหารมื้อเดียว แมตัวพยัญชนะของคําศัพททั้ง ๒ คําน้ีจะตางกัน
ก็ตาม แตเมื่อกลาวโดยความหมายแลวเหมือนกัน 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา ฉัน
มื้อเดียว คือ การฉันอาหารเพียงครั้งเดียวตอวัน จึงตกไป 

๒) ภิกษุกําลังฉันอาหารอยูแลวลุกขึ้นจากอาสนะถือเปนการหามภัต จะฉันอาหารตรง
น้ันอีกไมได ถาฉันอาหารอีกจะตองอาบัติปาจิตตีย 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา ภิกษุกําลังฉัน
อาหารอยูแลวลุกข้ึนจากอาสนะถือเปนการหามภัต จะฉันอาหารตรงน้ันอีกไมได ถาฉันอาหารอีก
จะตองอาบัติปาจิตตีย ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

ในปฐมปวารณาสิกขาบท ปรากฏขอความวา  

พราหมณผูหน่ึงไดนิมนตภิกษุทั้งหลายไปฉันภัตตาหารที่บาน เมื่อภิกษุฉันแลว บอกหาม
ภัตตาหารแลวพากันไปสูตระกูลญาติ ภิกษุบางพวกยังฉันอีก บางพวกก็ยังรับบิณฑบาตกลับไป 
เมื่อพราหมณผูน้ันทราบขาวจึงไดตําหนิ ประณาม โพนทะนา “ไฉนภิกษุทั้งหลายฉันแลว บอก
หามภัตตาหารแลว ยังไปฉันตอที่อื่นอีกเลา” ดวยเหตุน้ีพระผูมีพระภาคจึงรบัสั่งประชุมสงฆ แลว
ทรงบัญญัติสิกขาบท๗๗ มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปฎก มหาวิภังค ปาจิตติยกัณฑ โภชนวรรค
ปฐมปวารณาสิกขาบท พระบัญญัติ ความวา 

ก็ ภิกษุใดฉันแลว บอกหามภัตตาหารแลว เค้ียวของเค้ียวหรือฉันของฉันตองอาบัติ
ปาจิตตีย๗๘ 

และเมื่อพิจารณาสิกขาบทบัญญัติขางตนแลว จะเห็นวา พระผูมีพระภาคทรงปรับอาบัติ
แกภิกษุผูบอกหามภัตแลวฉันอาหารอื่นอีก ซึ่งลักษณะของการบอกหามภัต มีหลักฐานปรากฏในพระ
วินัยปฎก ปริวาร อุปาลิปญจกะ วิกัมมวรรค การหามภัตร ความวา 

พระผูมีพระภาคตรัสวา “อุบาลี การหามภัตรยอมปรากฏดวยอาการ ๕ อยาง คือ 

๑. ภิกษุกําลังฉัน          ๒. ทายกนําโภชนะมาถวาย 

                                            

๗๗ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๖/๓๙๓-๓๙๔. 
๗๘ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๖/๓๙๔. 



๘๙ 

 

๓. ทายกอยูในหัตถบาส   ๔. ทายกนอมของถวาย 
๕. ภิกษุบอกหาม 

อุบาลี การหามภัตรยอมปรากฏดวยอาการ ๕ อยางน้ีแล”๗๙ 

นอกจากน้ี ในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค ปาจิตติยภัณฑ 
โภชนวรรค ปฐมปวารณาสิกขาปทวัณณนา ยังไดอธิบายอีกวา 

การฉันคางยังปรากฏ อธิบายวา บุคคลผูกําลังฉันน้ียังมีอยู 

คําวา โภชนะยังปรากฏ (โภชน ป ฺายติ) ความวา โภชนะที่เพียงพอตอการที่จะหามได ยัง
ปรากฏ อธิบายวา ถาโภชนะที่จําเปนตองหามอยางใดอยางหน่ึงมีขาวสุกเปนตนยังมีอยู 

คําวา อยูในหัตถบาส (หตฺถปาเส  ิโต ความวา ถาทายกถือเอาโภชนะที่พอตอการที่จะหามได 
มีอยูในโอกาสประมาณ ๒ ศอกคืบ 

คําวา นอมถวาย (อภิหรติ) ความวา ถาทายกนอมภัตตาหารน้ันมาถวายแกภิกษุดวยกาย 

คําวา บอกหาม (ปฏิกฺเขโป ป ฺายติ) ความวา การหามปรากฏ อธิบายวา ถาภิกษุน้ันหาม
ภัตตาหารที่เขานอมถวายน้ันดวยกายหรือดวยวาจา ภิกษุช่ือวา เปนผูหามภัตตาหารดวยองค ๕ 
ดวยประการฉะน้ี สมดังที่พระผูมีพระภาคตรัสไววา  

อุบาลี การหามภัตยอมปรากฏดวยอาการ ๕ อยาง คือ (๑) ภิกษุกําลังฉัน (๒) ทายกนํา
โภชนะมาถวาย (๓) ทายกอยูในหัตถบาส (๔) ทายกนอมของถวาย (๕) ภิกษุบอกหาม๘๐  

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

โภชนะ ของฉัน, ของกิน, โภชนะทั้ง ๕ ที่กลาวถึงบอยในพระวินัย ...ในโภชนวรรค ไดแก 
ขาวสุก ขนมสด ขนมแหง ปลา เน้ือ (ปฺจ โภชนานิ: โอทโน กุมฺมาโส สตฺตุ มจฺโฉ มส)๘๑ 

ในปฐมปวารณาสิกขาบท ระบุวา ภิกษุจํานวนหลายรูปไดรับการนิมนตจากพราหมณคน
หน่ึงไปฉันที่บาน เมื่อภิกษุเหลาน้ันฉันเสร็จและไดบอกหามภัตแลว ยังไปฉันอาหารตอในที่อื่น ๆ อีก 
เมื่อพราหมณทราบเรื่องจึงไดตําหนิ ดวยเหตุน้ีพระผูมีพระภาคจึงรับสั่งประชุมสงฆแลวทรงบัญญัติ
สิกขาบทวา ภิกษุรูปใดบอกหามภัตแลว เค้ียวหรือฉันอาหารอื่นอีก ตองอาบัติปาจิตตีย และพระองค
ยังทรงตรัสบอกลักษณะการหามภัตกับพระอุบาลี ดังตอไปน้ี 

๑. ภิกษุกําลังน่ังฉันโภชนะทั้ง ๕ ไดแก ขาวสุก ขนมสด ขนมแหง ปลา เน้ือ หรืออยางใด
อยางหน่ึง ๒. ทายก (ผูให) นําโภชนะทั้ง ๕ หรืออยางใดอยางหน่ึงเขามาถวาย ๓. ทายกเขามาอยูใน
เขตหัตถบาส คือ ประมาณ ๒ ศอกคืบ ๔. ทายกนอม (ย่ืน) โภชนะทั้ง ๕ หรืออยางใดอยางหน่ึงเขามา

                                            

๗๙ วิ.ป. (ไทย) ๘/๔๒๘/๖๑๑. 
๘๐ วิ.ป. (ไทย) ๘/๔๒๘/๖๑๑.  
๘๑ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๒๙๓. 



๙๐ 

 

ถวายแกภิกษุ ๕. ภิกษุน้ันบอกหามดวยอาการทางกายหรือทางวาจา เมื่อครบองคประกอบ ๕ อยางน้ี
แลว ภิกษุรูปน้ันช่ือวาเปนผูบอกหามภัตแลว และภิกษุน้ันจะตองน่ังฉันอยูในอิริยาบถเดิม ถาเปลี่ยน
อิริยาบถใหเคลื่อนจากฐานที่น่ังเดิมหรือลุกข้ึนไปแลว ภิกษุผูหามภัตจะไมสามารถฉันอาหารที่อยู
ตรงหนาไดอีก ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค ปาจิตติยกัณฑ 
โภชนวรรค ปฐมปวารณาสิกขาปทวัณณนา อธิบายวา 

ในคําน้ีวา บอกหาม (ปฏิกฺเขโป ปฺ ฺายติ) พึงทราบวินิจฉัยดังน้ี 

… ภิกษุน่ังหามภัตตาหารบนยาน บนหลังชาง และมา บนดวงจันทร หรือบนดวงอาทิตย พึง
ฉันไดทั้งที่น่ังอยูบนยานเปนตนเหลาน้ัน แมที่กําลังไปอยูจนถึงเวลาเที่ยงวันเลยทีเดียว ภิกษุยืน
หามภัตตาหาร พึงฉันไดทั้งที่ยืนอยูน่ันแหละ ภิกษุน่ังหามภัตตาหาร เธอก็ฉันไดทั้งที่ น่ังอยู
เหมือนกัน ภิกษุเมื่อทําอิริยาบถน้ัน ๆ ใหเคลื่อนไหว พึงทําภัตตาหารน้ันใหเปนเดน ภิกษุที่น่ัง
กระโหยงหามภัตตาหาร ก็พึงน่ังกระโหยงน่ันแหละฉัน แตพึงถวายต่ังฟางหรือที่น่ังบางอยาง
ภายใตแกภิกษุผูน่ังกระโหยงน้ัน ภิกษุผูน่ังบนต่ังนอยหามภัตตาหารจะหันไปรอบทั้ง ๔ ทิศ ไมทํา
อาสนะใหเคลื่อนที่เลยฉันก็ได ภิกษุผูน่ังบนเตียงหามภัตตาหารจะเลื่อนไปมาทางโนนบาง ทางน้ี
บาง ไมได แตถาคนทั้งหลายจะยกเธอข้ึนพรอมทั้งเตียงหามไปไวที่อื่นก็ควร ภิกษุนอนหาม
ภัตตาหาร ก็ตองนอนอยูน่ันแหละจึงฉัน เมื่อพลิกตัว ก็อยาใหเลยฐานขางที่ตนนอนไป๘๒ 

นอกจากน้ี ในอรรถกถาพระวินัยปฎก กังขาวิตรณี ปาจิตติยุทเทสวัณณนา โภชนวรรค 
ปฐมปวารณาสิกขาปทวัณณนา ยังไดอธิบายเสริมอีกวา 

... สวนในอิริยาบถมีการเดินเปนตน ภิกษุยอมหามภัตในอิริยาบถใด ภิกษุไมยังอิริยาบถ
น้ันใหเสียไป พึงฉันเถิด๘๓ 

สรุปความวา ในปฐมปวารณาสิกขาบท ปรากฏขอความวา ภิกษุจํานวนหลายรูปไดรับการ
นิมนตจากพราหมณคนหน่ึงไปฉันที่บาน เมื่อภิกษุเหลาน้ันฉันเสร็จและไดบอกหามภัตแลว ยังไปฉัน
อาหารตอในที่อื่น ๆ อีก เมื่อพราหมณทราบเรื่องจึงไดตําหนิ ฯ ดวยเหตุน้ีพระผูมีพระภาคจึงรับสั่ง
ประชุมสงฆแลวบัญญัติสกิขาบทวา “ก็ ภิกษุใดฉันแลว บอกหามภัตตาหารแลว เค้ียวของเค้ียวหรือฉัน
ของฉัน ตองอาบัติปาจิตตีย” และเมื่อพิจารณาสิกขาบทบัญญัติขางตนแลว จะเห็นวา พระผูมีพระ
ภาคทรงปรับอาบัติแกภิกษุผูบอกหามภัตแลวฉันอาหารอื่นอีก  

ในสิกขาบทน้ี พระผูมีพระภาคยังตรัสบอกลักษณะการหามภัตกับพระอุบาลี ดังตอไปน้ี 
๑. ภิกษุกําลังน่ังฉันโภชนะทั้ง ๕ ไดแก ขาวสุก ขนมสด ขนมแหง ปลา และเน้ือ หรืออยางใดอยาง
หน่ึง ๒. ทายก (ผูให) กําลังนําโภชนะทั้ง ๕ หรืออยางใดอยางหน่ึงมาถวาย ๓. ทายกเขามาอยูในเขต
หัตถบาส คือ ๒ ศอกคืบ ๔. ทายกนอม (ย่ืน) โภชนะทั้ง ๕ หรืออยางใดอยางหน่ึงเขามาถวายแกภิกษุ 
๕. ภิกษุน้ันแสดงอาการปฏิเสธดวยอาการทางกายหรือทางวาจา เมื่อครบองคประกอบทั้ง ๕ อยางน้ี

                                            

๘๒ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๓๘-๒๓๙/๔๔๕. 
๘๓ กงฺขา.อ. (ไทย) -/-/๓๔๙. 



๙๑ 

 

แลว ภิกษุรูปน้ันช่ือวา เปนผูหามภัตแลว ภิกษุน้ันจะสามารถฉันไดเฉพาะอาหารที่มีอยูตรงหนาเทาน้ัน 
ถาภิกษุน้ันยังฉันอาหารไมเสร็จ แลวเปลี่ยนอิริยาบถใหเคลื่อนจากฐานที่น่ังเดิม หรือลุกจากอาสนะไป
ทําธุระอื่นกลับมาจะไมสามารถฉันอาหารที่เหลือไดอีก หรือถาฉันเสร็จแลว และจะฉันอาหารอื่นในวัน
น้ันอีกไมได เพราะเปนผูหามภัตแลว ในสิกขาบทน้ียกเวนในกรณีภิกษุผูไมไดบอกหามภัต ถาภิกษุรูป
ใดยังไมไดหามภัตดวยองคประกอบทั้ง ๕ ขางตน ภิกษุน้ันช่ือวา ยังไมไดเปนผูหามภัต แมภิกษุผูไมได
หามภัตยังฉันไมเสร็จ แลวเปลี่ยนอิริยาบถ หรือลุกจากอาสนะไปทําธุระอื่น แลวกลับมาก็ยังสามารถ
น่ังฉันอาหารไดตามปกติ ถึงแมจะฉันเสร็จแลวก็ยังสามารถฉันอาหารอื่นในวันน้ันไดอีก โดยไมมีอาบัติ
แตอยางใด 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา 
ภิกษุกําลังฉันอาหารอยูแลวลุกข้ึนจากอาสนะถือเปนการหามภัต จะฉันอาหารตรงน้ันอีกไมได ถาฉัน
อาหารอีกจะตองอาบัติปาจิตตีย จึงตกไป  

๓) อาหารเดน คือ อาหารท่ีภิกษุรูปอ่ืนฉันเหลือแลวเอาอาหารท่ีเหลือน้ันมาใหเรา 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา อาหารเดน คือ 
อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือแลวเอาอาหารที่เหลือน้ันมาใหเรา ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนํา
หลักฐานมาแสดงตอไป 

สาเหตุของการบัญญัติสิกขาบทเพิ่ม เพื่อชวยใหภิกษุผูบอกหามภัตแลวสามารถฉันอาหาร
ไดอีก ปรากฏหลักฐานในพระวินัยปฎก มหาวิภังค ปาจิตติยกัณฑ โภชนวรรค ปฐมปวารณาสิกขาบท 
ความวา 

ครั้งหน่ึง ภิกษุทั้งหลายไดนําอาหารบิณฑบาตอยางดีไปถวายพวกภิกษุอาพาธ พวกภิกษุ
อาพาธไมสามารถฉันอาหารน้ันได ภิกษุทั้งหลายจึงไดนําอาหารไปเททิ้งเปนเหตุใหนกกามากิน
อาหารแลวรองเซ็งแซ ดวยเหตุน้ีพระผูมีพระภาคจึงตรัสถามพระอานนทวา ภิกษุทั้งหลายไมได
ฉันอาหารเดนหรือ พระอานนททูลตอบวา ไมไดฉัน พระองคจึงทรงแสดงธรรมีกถาแลวรับสั่งกับ
ภิกษุวา ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตใหฉันภัตตาหารที่เปนเดนภิกษุผูเปนไขและภิกษุผูไมเปนไข 
ภิกษุทั้งหลายพึงทําภัตตาหารใหเปนเดนดวยการกลาวอยางน้ีวา “ทั้งหมดน่ันพอแลว” แลวจึง
รับสั่งใหภิกษุทั้งหลายยกสิกขาบทน้ีข้ึนแสดงดังน้ี๘๔ 

อน่ึง ภิกษุใดฉันแลว บอกหามภัตตาหารแลว เค้ียวของเค้ียวหรือฉันของฉันที่ไมเปนเดน ตอง
อาบัติปาจิตตีย๘๕ 

ที่ช่ือวา ฉันแลว คือ ภิกษุฉันโภชนะ ๕ อยาง อยางใดอยางหน่ึง โดยที่สุดแมฉันดวยปลาย
หญาคาแตะ๘๖  

                                            

๘๔ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๗/๓๙๔. 
๘๕ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๘/๓๙๕. 
๘๖ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๙/๓๙๕. 



๙๒ 

 

ในปฐมปวารณาสิกขาบท ระบุวา ครั้งนึง ภิกษุทั้งหลายไดนําอาหารบิณฑบาตไปถวาย
ภิกษุอาพาธ แตภิกษุน้ันไมสามารถฉันอาหารได ภิกษุเหลาน้ันจึงนําอาหารไปเททิ้ง เพราะดวยยําเกรง
ในสิกขาบทที่พระศาสดาบัญญัติวา ภิกษุผูหามภัตแลว ฉันอาหารอื่นอีก ตองอาบัติปาจิตตีย ดวยเหตุน้ี
จึงทําใหนกกามากินอาหารแลวรองเซ็งแซ เมื่อพระผูมีพระภาคทราบเรื่องจึงรับสั่งเรียกประชุมสงฆ 
แลวบัญญัติสิกขาบทเพื่อเปนการเปดโอกาสใหภิกษุผูหามภัตแลว สามารถฉันอาหารที่เปนเดนไดอีก 
และพระผูมีพระภาคยังตรัสบอกลักษณะของอาหารที่เปนเดน ดังตอไปน้ี 

ที่ช่ือวา ที่เปนเดน คือ (๑) ของที่ภิกษุทําใหเปนกัปปยะแลว (๒) ของที่ภิกษุรับประเคนแลว 
(๓) ของที่ภิกษุยกข้ึนสงใหแลว (๔) ของที่อยูในหัตถบาส (๕) ของที่ภิกษุฉันแลว (๖) ของที่ภิกษุ
ฉันแลวบอกหาม แตยังไมลุกจากอาสนะ (๗) ของที่ภิกษุกลาววา “ทั้งหมดน่ันพอแลว” (๘) ของ
เปนเดนภิกษุเปนไข น้ีช่ือวาที่เปนเดนของเค้ียว 

ที่ช่ือวา ของเค้ียว คือ ยกเวนโภชนะ ๕ ยามกาลิก สัตตาหกาลิก และยาวชีวิก นอกน้ันช่ือวา
ของเค้ียว 

ที่ช่ือวา ของฉัน ไดแก โภชนะ ๕ คือ ขาวสุก ขนมสด ขาวตู ปลา เน้ือ๘๗ 

นอกจากน้ีแลว ในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา ปาจิตติยกัณฑ โภชนวรรค 
ปฐมปวารณาสิกขาปทวัณณนา ยังไดอธิบายอีกวา 

คําวา ไมเปนเดน (อนติริตฺต) คือ ไมเหลือเดน อธิบายวา ไมเหลือเฟอ เพราะของที่ไมเปนเดน
น้ัน เปนของที่ไมไดทําใหเปนเดนโดยอาการแหงวินัยกรรม ๗ อยาง มีของที่ทําเปนกัปปยะเปน
ตน หรือที่ไมเปนเดนของภิกษุอาพาธ ฉะน้ัน ในบทภาชนะ ทานจึงกลาววา “ของที่ภิกษุยังมิได
ทําใหเปนกัปปยะ” (อกปฺปยกต) เปนตน 

บรรดาคําเหลาน้ัน คําวา ของที่ภิกษุยังมิไดทําใหเปนกัปปยะ (อกปฺปยกต) ความวา บรรดา
ผลไมเปนตน ผลไมหรือเหงามันเปนตนใด ที่ยังไมไดทําใหเปนกัปปยะดวยสมณโวหารทั้ง ๕ และ
เน้ือที่เปนอกัปปยะหรือโภชนะที่เปนอกัปปยะใดมีอยู ผลไมเปนตนที่ยังไมไดทําใหเปนกัปปยะ 
เน้ือที่เปนอกัปปยะและโภชนะที่เปนอกัปปยะน้ี ช่ือวา ยังเปนอกัปปยะ ผลไมเปนตนที่เปน
อกัปปยะน้ัน แมภิกษุทําใหเปนเดนอยางน้ี วา “ทั้งหมดน้ีพอแลว” พึงทราบวา ยังไมทําใหเปน
กัปปยะ 

คําวา ของที่ภิกษุยังไมไดรับประเคน (อปฺปฏิคฺคหิตกต ) ความวา ของที่ภิกษุยังไมไดรับ
ประเคนไว ไดทําใหเปนเดนโดยนัยกอน 

คําวา ของที่ภิกษุยังมิไดยกข้ึนสงให (อนุจฺจาริตกต) ไดแก ของที่ภิกษุมาทําใหเปนกัปปยะ ทํา
ใหยกข้ึนไมได หรือใหนอมถวายไมไดแมแตนอย 

                                            

๘๗ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๙/๓๙๖-๓๙๗. 



๙๓ 

 

คําวา ของที่ไมอยูในหัตถบาส (อหตฺถปาเส กต) ความวา ภิกษุผูยืนทําอยูนอกหัตถบาสของ
ภิกษุผูมาทําใหเปนกัปปยะ 

คําวา ของที่ภิกษุยังมิไดฉัน (อภุตฺตาวินา กต) ความวา ภิกษุรูปที่ทําใหเปนเดนวา “ทั้งหมดน้ี
พอแลว” ไมไดฉันโภชนะที่เพียงพอแกการหามภัตตาหารทําแลว 

คําน้ีวา ของที่ภิกษุฉันแลวบอกหาม ลุกจากอาสนะ (ภุตฺตาวินา ปวาริเตน อาสนา วุ ิเตน 

กต) ชัดเจนแลวทั้งน้ัน 

คําวา ของที่ภิกษุยังไมกลาววา ทั้งหมดน้ันพอแลว (อลเมต สพฺพนฺติ อวุตฺต) ความวา ไมได
เปลงวาจาพูดอยางน้ี ของเปนเดนอันใด ยังมิไดทําใหเปนกัปปยะ โดยอาการแหงวินัยกรรมทั้ง ๗ 
น้ี และของที่ไมเปนเดนของภิกษุอาพาธอันใด แมทั้ง ๒ อยางน้ัน พึงทราบวาของที่ไมเปนเดน  

สวนของที่เปนเดน ก็พึงทราบโดยนัยตรงกันขามกับของที่ไมเปนเดนน้ันน่ันเอง ...๘๘ 

หลักฐานวิธีการทําอาหารใหเปนเดนที่ปรากฏในพระไตรปฎกและอรรถกถา มีขอความวา 
พระผูมีพระภาคไดตรัสบอกวิธีการทําอาหารใหเปนเดนมี ๗ ข้ันตอน โดยผูวิจัยจะสรุปรวมข้ันตอนทั้ง 
๗ เพื่อใหกระชับสั้นและรวบรัด ดังตอไปน้ี 

สําหรับภิกษุผูหามภัตแลว ไดอาหารหรือผลไมมาใหม เปนตน จะตองทําใหสมควรดวย
สมณโวหารทั้ง ๕ และอาหารน้ันตองไดรับการประเคนแลว ภิกษุผูหามภัตจะตองนําอาหารน้ันเขาไป
หาภิกษุผูที่กําลังน่ังฉันอยู หรือฉันเสร็จแลวแตยังไมลุกข้ึนจากอาสนะ โดยเขาไปในอยูเขตหัตถบาส 
ประมาณ ๒ ศอกคืบ แลวย่ืนอาหารที่ตนตองการจะทําใหเปนเดน เขาไปหาภิกษุรูปน้ันเพื่อใหทานทํา
วินัยกรรมให พรอมกลาวกับภิกษุรูปน้ันวา ภันเต (ในกรณีภิกษุรูปน้ันมีอายุพรรษามากกวา) กระผมได
บอกหามภัตไปแลว ขอภันเตชวยทําอาหารน้ีใหเปนเดนหนอยครับ ภิกษุผูจะทําอาหารใหเปนเดน 
ทานจะรับภาชนะที่บรรจุอาหารน้ันไว พรอมกับกลาวคําวา “ทั้งหมดน่ันพอแลว” แลวย่ืนภาชนะที่
บรรจุอาหารสงคืนใหกบัภิกษุผูหามภัตแลว อาหารที่ผานการกระทาํวินัยกรรมเชนน้ีแลว ช่ือวา อาหาร
เดน ภิกษุผูบอกหามภัตแลวก็สามารถฉันอาหารน้ีไดตามปกติ สวนอาหารเดนของภิกษุอาพาธในที่น้ี
ไมใชอาหารที่ภิกษุอาพาธฉันเหลือ แตเปนอาหารที่มีผูนํามาถวายแลวภิกษุอาพาธไมสามารถฉันได 
ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาปฐมปวารณาสิกขาบท อธิบายวา 

ในคําน้ีวา เดนของภิกษุไข (คิลานาติรตฺต) โภชนะที่ภิกษุอาพาธฉันเหลืออยางเดียว จึงช่ือวา 
เดนของภิกษุอาพาธก็หาไม ที่แท วัตถุอยางใดอยางหน่ึงที่เขานํามาเฉพาะภิกษุอาพาธ ดวยต้ังใจ
วา “ทานจักฉันวันน้ี พรุงน้ี หรือในเวลาที่ทานตองการ วัตถุทั้งหมดน้ัน พึงทราบวา “เดนของ
ภิกษุอาพาธ”๘๙ 

 

                                            

๘๘ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๔๐/๔๔๕-๔๔๘. 
๘๙ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๔๐/๔๔๕-๔๔๘. 



๙๔ 

 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

กัปปยะ สมควร, ควรแกสมณะที่จะบริโภค, ของที่สมควรแกภิกษุบริโภคใชสอย คือ 
พระพุทธเจาอนุญาตใหภิกษุใชหรือฉันได เชน ขาวสุก จีวร รม ยาแดง เปนกัปปยะ แตสุรา เสื้อ 
กางเกง หมวก นํ้าอบ ไมเปนกัปปยะ สิ่งที่ไมเปนกัปปยะ เรียกวา อกัปปยะ๙๐ 

อกัปปยะ ไมควร, ไมสมควรแกภิกษุจะบริโภคใชสอย คือ ตองหามดวยพระพุทธเจาไมทรง
อนุญาตใหภิกษุใชหรือฉัน, สิ่งที่ตรงกันขามกับ กัปปยะ๙๑ 

วินัยกรรม การกระทําเกี่ยวกับพระวินัยหรือการปฏิบัติตามวินัย เชน การอธิษฐานบริขาร 
การวิกัปบาตรและจีวร การปลงอาบัติ การอยูปริวาส เปนตน๙๒ 

สรุปความวา หลังจากพระผูมีพระภาคบัญญัติสิกขาบทหามภิกษุผูบอกหามภัตแลวฉัน
อาหารอื่นอีก ตอมา ภิกษุทั้งหลายไดนําอาหารบิณฑบาตไปถวายพวกภิกษุอาพาธ แตภิกษุอาพาธไม
สามารถฉันอาหารได ภิกษุเหลาน้ันจึงตองนําอาหารไปเททิง้ จนเปนเหตุใหนกกามากินอาหารแลวรอง
เซ็งแซ เมื่อพระผูมีพระภาคสอบถามพระอานนทไดความแลวจึงรับสั่งใหประชุมสงฆแลวทรงบัญญัติ
สิกขาบทเพิ่มวา “ภิกษุฉันแลว บอกหามภัตตาหารแลว เค้ียวหรือฉันอาหารที่ไมเปนเดน ตอง
ปาจิตตีย” คําวา อาหารเดนในที่น้ี ไมไดหมายถึง อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ แตอาหารเดนในที่น้ี
เปนวิธีการทางพระวินัยเทาน้ัน ซึ่งวิธีการทําอาหารใหเปนเดนมีข้ันตอนโดยสรุป ดังตอไปน้ี 

สําหรับภิกษุผูบอกหามภัตแลว ไดอาหารหรือผลไมมาใหม เปนตน จะตองทําใหสมควร
ดวยสมณโวหารทั้ง ๕ และอาหารน้ันตองไดรับการประเคนแลว ภิกษุผูหามภัตจะตองนําอาหารน้ัน 
เขาไปหาภิกษุผูที่กําลังน่ังฉันอยูหรือฉันเสร็จแลวแตยังไมลุกข้ึนจากอาสนะ โดยเขาไปในเขตหัตถบาส 
ประมาณ ๒ ศอกคืบ แลวย่ืนอาหารที่ตนตองการจะทําใหเปนเดน เขาไปหาภิกษุรูปน้ันเพื่อใหทานทํา
วินัยกรรมให พรอมกลาวกับภิกษุรูปน้ันวา ภันเต (ในกรณีภิกษุรูปน้ันมีอายุพรรษามากกวา) กระผมได
บอกหามภัตไปแลว ขอภันเตชวยทําอาหารน้ีใหเปนเดนหนอยครับ ภิกษุผูจะทําอาหารใหเปนเดน 
ทานจะรับบาตรที่บรรจุอาหารน้ันไว พรอมกับกลาวคําวา “ทั้งหมดน่ันพอแลว” แลวย่ืนภาชนะที่
บรรจุอาหารน้ันสงคืนใหกับภิกษุผูหามภัตแลว อาหารที่ผานการกระทําวินัยกรรมเชนน้ีแลว ช่ือวา 
อาหารเดน ภิกษุผูหามภัตแลวก็สามารถฉันอาหารน้ีไดตามปกติ สวนอาหารเดนของภิกษุอาพาธในที่น้ี
ไมใชอาหารที่ภิกษุอาพาธฉันเหลือ แตเปนอาหารที่มีผูนํามาถวายแลวภิกษุอาพาธไมสามารถฉันได 
อาหารเดนของภิกษุอาพาธน้ีไมตองผานข้ันตอนวิธีการทางวินัยกรรมทั้ง ๗ ดังที่กลาวมาขางตน ก็
สามารถนําอาหารน้ันมาฉันไดตามปกติ 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา 
อาหารเดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือแลวเอาอาหารที่เหลือน้ันมาใหเรา จึงตกไป 

                                            

๙๐ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๑๒. 
๙๑ เรื่องเดียวกัน, หนา ๔๗๓. 
๙๒ เรื่องเดียวกัน, หนา ๓๗๑. 



๙๕ 

 

๔) การฉันอาหารครั้งเดียวตอวัน ไมใชแคธุดงควัตร แตเปนโดยศีลดวย  

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๔ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา การฉันอาหารครั้ง
เดียวตอวัน ไมใชแคธุดงควัตร แตเปนโดยศีลดวย ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมา
แสดงตอไป 

เมื่อผูวิจัยทําการสืบคนขอมูล ในธุดงควัตร ๑๓ ขอ พบหลักฐานวา มีขอการน่ังฉันอาหาร
อาสนะเดียวเปนวัตรและขอการงดฉันอาหารมื้อหลังเปนวัตร ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก 
ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปารายนวรรค มาณวปญหานิทเทส โปสาลมาณวปญหานิทเทส ความวา 

พระผูมีพระภาคทรงทราบวา ... นอมใจไปในบังสุกูลิกังคธุดงค (สมาทานการนุงหมผาบังสุกุล
เปนวัตร)  

นอมใจไปในเตจีวริกังคธุดงค (สมาทานการทรงไตรจีวรเปนวัตร)  
 นอมใจไปในปณฑปาติกังคธุดงค (สมาทานการเที่ยวบิณฑบาตเปนวัตร)  
 นอมใจไปในสปทานจาริกังคธุดงค (สมาทานการเที่ยวบิณฑบาตไปตามลําดับเปนวัตร)  
 นอมใจไปในเอกาสนิกังคธุดงค (สมาทานการน่ังฉัน ณ อาสนะเดียวเปนวัตร)  
 นอมใจไปในปตตปณฑิกังคธุดงค (สมาทานการฉันเฉพาะในบาตรเปนวัตร)  
 นอมใจไปในขลุปจฉาภัตติกังคธุดงค (สมาทานการงดฉันอาหารมื้อหลังเปนวัตร)  
 นอมใจไปในอารัญญิกังคธุดงค (สมาทานการอยูปาเปนวัตร)  
 นอมใจไปในรุกขมูลิกังคธุดงค (สมาทานการถืออยูโคนไมเปนวัตร)  
 นอมใจไปในอัพโภกาสิกังคธุดงค (สมาทานการถืออยูที่แจงเปนวัตร)  
 นอมใจไปในโสสานิกังคธุดงค (สมาทานการอยูปาชาเปนวัตร)  
 นอมใจไปในยถาสันถติกังคธุดงค (สมาทานการอยูในเสนาสนะตามที่เขาจัดใหเปนวัตร)  
 นอมใจไปในเนสัชชิกังคธุดงค (สมาทานการน่ังเปนวัตร) ...๙๓ 

เมื่อผูวิจัยไดตรวจสอบดูคําแปลทั้ง ๒ คือ สมาทานการน่ังฉัน ณ อาสนะเดียวเปนวัตร 
และสมาทานการงดฉันอาหารมื้อหลังเปนวัตร ในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย ใชคําศัพทวา 
เอกาสนิกงฺคาธิมุตฺโต และขลุปจฺฉาภตฺติกงฺคาธิมุตฺโต ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย 
จูฬนิทเทส ปารายนวรรค มาณวปญหานิทเทส โปสาลมาณวปญหานิทเทส ความวา 

ภควา ชานาติ อย ปุคฺคโล … ปสุกูลิกงฺคาธิมุตฺโต เตจีวริกงฺคาธิมุตฺโต ปณฺฑปาติกงฺคาธิมุตฺโต 
สปทานจาริกงฺคาธิมุตฺโต เอกาสนิกงฺคาธิมุตฺโต ปตฺตปณฺฑิกงฺคาธิมุตฺโต ขลุปจฺฉาภตฺติกงฺคาธิมุตฺโต 
อารฺญิกงฺคาธิมุตฺโต รุกฺขมูลิกงฺคาธิมุตฺโต อพฺโภกาสิกงฺคาธิมุตฺโต โสสานิกงฺคาธิมุตฺโต  

ยถาสนฺถติกงฺคาธิมุตฺโต เนสชฺชิกงฺคาธิมุตฺโต …๙๔ 

                                            

๙๓ ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๘๓/๒๙๔-๒๙๕. 
๙๔ ขุ.จู. (บาลี) ๓๐/๘๓/๑๗๙. 



๙๖ 

 

นอกจากน้ี ในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถทีปนี อุทาน นันทวรรค 
ปณฑปาติกสุตตวัณณนา ไดอธิบายอีกวา 

… คําวา หลังจากฉันอาหารเสร็จแลว (ปจฺฉาภตฺต) ความวา แมเวลาภายในเที่ยงวันของ
ภิกษุถือเอกาสนิกังคธุดงค และขลุปจฉาภัตติกังคธุดงค ผูฉันอาหารเชาแลว ก็เปนปจฉาภัตเหมือนกัน 
แตในที่น้ี ภายหลังแตฉันอาหารตามปกติน่ันแหละ พึงทราบวา เปนปจฉาภัต ...๙๕ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

... ขลุปจฉาภัตติกังคะ ลงมือฉันแลวไมยอมรับเพิ่ม ...๙๖ 

เอกาสนิกะ ผูฉันที่น่ังเดียว คือ ฉันวันละมื้อเดียวครั้งเดียว ลุกจากที่แลวไมฉันอีกในวันน้ัน 
เอกาสิกังคะ องคแหงผูถือน่ังฉันที่อาสนะเดียวเปนวัตร คือ ฉันวันละมื้อเดียว ลุกจากที่

แลวไมฉันอีกในวันน้ัน (ขอ ๕ ในธุดงค ๑๓) ๙๗ 

ในโปสาลมาณวปญหานิทเทส ปรากฏหลักฐานวา ในธุดงควัตร ๑๓ มีขอสมาทานการน่ัง
ฉันอาหารอาสนะเดียวเปนวัตร และขอสมาทานการงดฉันอาหารมื้อหลังเปนวัตร เมื่อตรวจสอบ
คําศัพทบาลีในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลี ใชคําวา เอกาสนิกงฺคาธิมุตฺโตและขลุปจฉาภัตติกังคะ 
นอกจากน้ี หลักฐานในอรรถกถาปณฑปาติกสูตร ยังไดอธิบายอีกวา ภิกษุผูถือเอกาสนิกังคธุดงค 
และขลุปจฉาภัตติกังคธุดงค จะฉันอาหารภายในเวลาไมเกินเที่ยงวัน หลังจากฉันอาหารแลว ช่ือวา 
เปนปจฉาภัต ซึ่งในพจนานุกรมฯ ไดอธิบายคําศัพททั้ง ๓ วา ขลุปจฉาภัตติกังคะ คือ เมื่อลงมือฉัน
แลวจะไมรับอาหารเพิ่ม สวนเอกาสนิกะกับเอกาสิกังคะ” คือ การน่ังฉันอาหารเพียงวันละครั้งเดียว
เปนวัตร เมื่อลุกจากอาสนะที่น่ังฉันแลว ในวันน้ันจะไมฉันอาหารอีกเลย 

นอกจากน้ี ยังปรากฏหลักฐานในภัททาลิสูตรอีกวา “พระศาสดาทรงชักชวนใหภิกษุ
ทั้งหลายหันมาฉันอาหารมื้อเดียว”๙๘ คําวา “ฉันอาหารมื้อเดียว” ที่ปรากฏหลักฐานในภัททาลิสูตร 
เมื่อตรวจสอบดูคําศัพทในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย ใชคําวา “เอกาสนโภชน”๙๙ ใน
อรรถกถาภัททาลิสูตร ระบุวา คือการฉันอาหารในเวลากอนภัตหนเดียว”๑๐๐ ซึ่งหลักฐานในอรรถกถา
กกจูปมสูตร ยังไดอธิบายคําวา “เอกาสนโภชน เพิ่มเติมอีกวา การฉันในชวงระยะเวลาต้ังแตอรุณข้ึน
ไปจนถึงเที่ยงวัน แมภิกษุจะฉันอาหารเปนจํานวน ๑๐ ครั้ง ก็ช่ือวา ฉันอาหารมื้อเดียว”๑๐๑  

                                            

๙๕ ขุ.อุ.อ. (ไทย) -/๒๘/๒๔๘. 
๙๖ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๑๕๔. 
๙๗ เรื่องเดียวกัน, หนา ๕๗๗. 
๙๘ ดูรายละเอียดใน ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๓๔/๑๕๐. 
๙๙ ม.ม. (บาลี) ๑๓/๑๓๔/๑๑๐. 
๑๐๐ ดูรายละเอียดใน ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๓๔/๑๔๑. 
๑๐๑ ดูรายละเอียดใน ม.ม.อ. (ไทย) ๒/๒๒๕/๔. 



๙๗ 

 

เมื่อผูวิจัยไดสืบคนขอมูลเพิ่มเติม ยังพบวามีคําแปลคําวา “ฉันอาหารมื้อเดียว” ที่ปรากฏ
หลักฐานในพระไตรปฎกฉบับแปลภาษาไทยอีกหลายแหงดวยกัน ยกตัวอยาง เชน ในพรหมชาลสูตร 
(จูฬศีล)๑๐๒ สามัญญผลสูตร (จูฬศีล)๑๐๓ และอุโปสถสูตร (ศีลอุโบสถ)๑๐๔ ซึ่งคําวา “ฉันมื้อเดียว” ที่
ปรากฏหลักฐาน ใน ๓ พระสูตรน้ี เมื่อตรวจสอบดูคําศัพทในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลี ใชคําวา 
“เอกภตฺติโก”๑๐๕ โดยหลักฐานในอรรถกถาจตุกกนิทเทส ไดอธิบายไววา “ในชวงระยะเวลาต้ังแต
อรุณข้ึนไปจนถึงเที่ยงวัน แมภิกษุน้ันจะฉันอาหารเปนจํานวน ๑๐ ครั้ง ก็ช่ือวา เปนผูฉันอาหารมื้อ
เดียว”๑๐๖ 

สรุปความวา ในโปสาลมาณวปญหานิทเทส ปรากฏหลักฐานวา ในธุดงควัตรทั้ง ๑๓ ขอ มี
ขอสมาทานการน่ังฉันอาหารอาสนะเดียวเปนวัตร เมื่อตรวจสอบดูคําศัพทในพระไตรปฎกฉบับภาษา
บาลี ใชคําวา เอกาสนิกงฺคาธิมุตฺโต นอกจากน้ี หลักฐานอรรถกถาในปณฑปาติกสูตร ยังไดอธิบายอีก
วา ภิกษุผูถือเอกาสนิกังคธุดงคจะฉันอาหารภายในเวลาไมเกินเที่ยงวัน ซึ่งในพจนานุกรมฯ ไดอธิบาย
เพิ่มเติมอีกวา เอกาสนิกะกับเอกาสิกังคะ” คือ การน่ังฉันอาหารเพียงวันละครั้งเดียวเปนวัตร เมื่อลุก
จากอาสนะที่น่ังฉันแลว ในวันน้ันจะไมฉันอาหารอีกเลย 

สวนคําวา “ฉันอาหารมื้อเดียว” ที่ปรากฏในภัททาลิสูตร ในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลี 
ใชคําศัพทวา “เอกาสนโภชน” ในอรรถกถากกจูปมสูตร แปลวา ฉันอาหารมื้อเดียว ในที่น้ีหมายถึง 
การฉันอาหารในชวงเวลาต้ังแตอรุณข้ึนไปจนถึงเที่ยงวัน แมจะฉันอาหารเปน ๑๐ ครั้ง ก็ช่ือวา เปน
การฉันอาหารมื้อเดียว เมื่อผูวิจัยไดสืบคนขอมูลเพิ่มเติม ยังพบคําแปลที่แปลวา “ฉันอาหารมื้อเดียว” 
ในพรหมชาลสูตร (จูฬศีล) สามัญญผลสตูร (จูฬศีล) และอุโปสถสูตร (ศีลอุโบสถ) ในพระไตรปฎกฉบับ
ภาษาบาลี ใชคําศัพทวา “เอกภตฺติโก” ในอรรถกถาจตุกกนิทเทส แปลวา ผูมีภัตหนเดียว ในที่น้ี
หมายถึง ในชวงเวลาต้ังแตอรุณข้ึนไปจนถึงเที่ยงวัน ถึงแมภิกษุน้ันจะฉันอาหารเปนจํานวน ๑๐ ครั้ง ก็
ช่ือวา เปนผูฉันอาหารมื้อเดียว 

และพึงสังเกตอีกวา คําวา เอกาสนโภชน กับคําวา เอกภตฺติโก ทั้ง ๒ คําน้ี มีความตางกัน
เฉพาะในตัวพยัญชนะเทาน้ัน แตเมื่อกลาวถึงความหมายแลวเปนอยางเดียวกัน สวนคําวา เอกาสนิกะ
กับเอกาสิกังคะ ทั้ง ๒ คําน้ี หมายถึง การฉันอาหารในชวงระยะเวลาต้ังแตอรุณข้ึนไปจนถึงเที่ยงวัน
เพียงครั้งเดียว เมื่อลุกจากอาสนะที่น่ังฉันแลวเปนอันยุติการฉันอาหารในวันน้ัน 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๔ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา การ
ฉันอาหารครัง้เดียวตอวัน ไมใชแคธุดงควัตร แตเปนโดยศีลดวย จึงตกไป   

                                            

๑๐๒ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๐/๔. 
๑๐๓ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๙๔/๖๖. 
๑๐๔ อง.ฺติก. (ไทย) ๒๐/๗๑/๒๘๗. 
๑๐๕ ที.สี. (บาลี) ๙/๑๐/๕, ที.สี. (บาลี) ๙/๑๙๔/๖๔, อง.ฺติก. (บาลี) ๒๐/๗๑/๒๐๖. 
๑๐๖ ดูรายละเอียดใน อภิ.ปฺจ.อ. (ไทย) -/๑๗๙/๑๓๒-๑๓๓. 



๙๘ 

 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานทั้ง ๔ ประเด็น ผูวิจัยจึงวินิจฉัยใน
ประเด็นวิเคราะหจํานวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุตอวันวา ในชวงระยะเวลาต้ังแตอรุณข้ึนไป
จนถึงเที่ยงวัน ภิกษุสามารถฉันอาหารไดมากกวา ๑ ครั้ง เวนแตภิกษุผูถือสมาทานธุดงควัตร ในขอ
เอกาสนิกังคธุดงคจะสามารถฉันอาหารไดเพียงครั้งเดียวเทาน้ัน และเมื่อลุกจากอาสนะที่น่ังฉันแลว
เปนอันยุติการฉันอาหารตรงน้ัน และในวันน้ันจะไมสามารถฉันอาหารไดอีก 

๓. วิเคราะหการอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษา
วิเคราะหตอในบทที่ ๔ ซึ่งเปนหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผคํา
สอนในประเด็นการอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน โดยมีรายละเอียดดังตอไปน้ี 

๑. พระพุทธเจาบัญญัติเรื่องภิกษุณีไวแลว เมื่อทรงบัญญัติไวแลวกส็ามารถใชไดตลอดกาล 
เพราะพระองคไมเคยบญัญัติอะไรแลวใชไดแบบช่ัวครั้งช่ัวคราว เราไปบัญญัติกันเอาเองวา ภิกษุณีไมมี
แลวเปนคําพูดของใคร เปนคําพูดของอรหันตสัมมาสัมพุทธเจารึเปลา 

๒. ไมมีใครกลายืนยันไดวาผานมา ๒,๕๐๐ กวาป ไมมีการสืบทอดภิกษุณีมา ไมมีใครไป
สํารวจทั่วโลก ไมมีใครสํารวจปาทั่วทั้งโลกวา ภิกษุณีไมมอีีกแลว  

๓. เมื่อบวชในสงฆ ๒ ฝาย คือ บวชในฝายภิกษุณีสงฆและบวชในฝายภิกษุสงฆแลว ถา
ภิกษุณีประพฤติปฏิบัติตามครุธรรม ๘ ประการ และปฏิบัติตามศีลวินัยที่พระพุทธเจาไดบัญญัติไวแลว
ก็มีความสมบูรณในการเปนภิกษุณี 

๔. เราไปบัญญัติหามกันเอาเองทั้งน้ันไมไดมีในพุทธวจนะ อาตมาก็ไมไดชอบที่จะใหมี
ภิกษุณี แตหาเหตุแยงพระพุทธเจาไมได 

๕. เราตองเช่ือในภูมิปญญาของผูเปนสัพพัญูวา ถาพระพุทธเจาไดปองกันและแกไขไว
แลว ดวยการบัญญัติครุธรรม ๘ ประการน่ันคือภิกษุณีสมบูรณแลว อยาไปน่ังกังวลคิดเอง ถาจะมี
ภิกษุณีก็มีไป 

๖. จริง ๆ แลวภิกษุณีสามารถมีได เพียงแตเราอยาไปทําตามกฎระเบียบที่เขาต้ังข้ึนมา
ใหม ใครจะต้ังกฎระเบียบอะไรข้ึนมาใหม เราไมตองไปสนใจ เราสนใจแตเฉพาะธรรมวินัยของ
พระพุทธเจา ถาเขาบวชเขามาถูกตองตามพระธรรมวินัยที่พระพุทธเจาทรงบัญญัติไวแลวก็ถือวา
ถูกตองแลว เพราะคําของพระพุทธเจาน้ันเปนอกาลิโก ในเมื่อพระพุทธเจาไดบัญญัติภิกษุณีไวแลว 
ภิกษุณีกส็ามารถมีไดและอยูไปตลอด 

ดวยเหตุน้ีผูวิจัยจึงต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระคึกฤทธ์ิจึงกลาวยืนยันเชนน้ัน 
ดังน้ัน ผูวิจัยจึงต้ังสมมติฐานเพื่อนําขอมูลมาวิเคราะหและวินิจฉัยเปน ๒ ประเด็น คือ 

๑) ในปจจุบันสตรีไมสามารถอุปสมบทเปนภิกษุณีเถรวาทได 
๒) ในปจจุบันสตรีสามารถอุปสมบทเปนภิกษุณีเถรวาทได 



๙๙ 

 

โดยผูวิจัยจะใชหลักฐานจากคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถาเปนตน เพื่อนํามา
วิเคราะหและวินิจฉัยในแตละประเด็นตอไป 

๑) ในปจจุบันสตรีไมสามารถอุปสมบทเปนภิกษุณีเถรวาทได 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา ในปจจุบันสตรีไม
สามารถอุปสมบทเปนภิกษุณีเถรวาทได ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

ในพระวินัยปฎก จูฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ ปฐมภาณวาร มหาปชาปติโคตมีวัตถุ ความวา 

สมัยพระผูมีพระภาคประทับอยูที่นิโครธาราม พระนางปชาบดีโคตมีเขาไปขอบวช แตไดรับ
การปฏิเสธ ตอมา พระผูมีพระภาคพรอมดวยคณะสงฆเดินทางจาริกไปกรุงเวสาลี โดยพักอาศัย
อยูที่กูฏาคารศาลา ปามหาวัน พระนางปชาบดีโคตมีพรอมดวยบรรดาหญิงชาวศากยะไดปลงผม
นุงหมผากาสายะ เดินทางไปที่กูฏาคารศาลา ยืนรองไหอยูที่ซุมประตูดานนอก พระอานนทเห็น
จึงเขาไปสอบถามไดความวา พระศาสดาไมอนุญาตใหบวช พระอานนทจึงไปเขาไปทูลขอเพื่อให
พระนางฯ ไดบวช แตก็ไดรับการปฏิเสธ เมื่อเห็นวาไมอนุญาต พระอานนทจึงใชอุบายดวยการ
ถามวา สตรีออกบวชจะสามารถทําใหแจงมรรคผลไดหรือไม พระผูมีพระภาคตอบวา ได พระ
อานนทจึงยกเหตุผลที่พระนางฯ เคยเลี้ยงดู ฯลฯ พระผูมีพระภาคจึงอนุญาตใหสตรีบวชดวย
เหตุผลวาสตรีสามารถบรรลุธรรมได๑๐๗  

พระนางปชาบดีโคตมีเปนภิกษุณีรูปแรกที่อุปสมบทดวยวิธีการรับครุธรรม ๘ ประการ 
(ภิกษุณีรูปเดียวที่พระพุทธเจาทรงบวชให) มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปฎก จูฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ 
ปฐมภาณวาร มหาปชาปติโคตมีวัตถุ อัฏฐครุธัมมะ (วาดวยครุธรรม ๘ ขอ) ความวา 

... ทานพระอานนทเรียนครุธรรม ๘ จากพระผูมีพระภาคแลวเขาไปหาพระนางมหาปชาบดี
โคตมีถึงที่พัก …ไดกลาวกับพระนางมหาปชาบดีโคตมีดังน้ีวา “โคตมี ถาพระนางรับครุธรรม ๘ 
(การรับครุธรรม) น้ันแหละจะเปนการอุปสมบทของพระนาง คือ 

๑. ภิกษุณีถึงจะบวชได ๑๐๐ พรรษา ก็ตองทําการกราบไหว ตอนรับ ทําอัญชลีกรรม ทํา
สามีจิกรรมแกภิกษุผูบวชแมในวันน้ัน ธรรมขอน้ีภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไมพึงลวง
ละเมิดจนตลอดชีวิต 

๒. ภิกษุณีไมพึงอยูจําพรรษาในอาวาสที่ไมมีภิกษุทั้งหลาย ธรรมขอน้ีภิกษุณีพึงสักการะ 
เคารพ นับถือ บูชา ไมพึงลวงละเมิดจนตลอดชีวิต 

๓. ภิกษุณีพึงหวังธรรม ๒ อยาง คือ ถามอุโบสถและไปรับโอวาทจากภิกษุสงฆทุกกึ่งเดือน 
ธรรมขอน้ีภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไมพึงลวงละเมิดจนตลอดชีวิต 

๔. ภิกษุณีจําพรรษาแลวพึงปวารณาในสงฆ ๒ ฝาย โดยสถาน ๓ คือ ไดเห็น ไดฟง หรือไดนึก
สงสัย ธรรมขอน้ีภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไมพึงลวงละเมิดจนตลอดชีวิต 

                                            

๑๐๗ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๒/๓๑๓-๓๑๖. 



๑๐๐ 

 

๕. ภิกษุณีตองครุธรรมแลวพึงประพฤติปกขมานัตในสงฆ ๒ ฝาย ธรรมขอน้ีภิกษุณีพึง
สักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไมพึงลวงละเมิดจนตลอดชีวิต 

๖. ภิกษุณีพึงแสวงหาการอุปสมบทในสงฆ ๒ ฝายใหแกสิกขมานาที่ศึกษาธรรม ๖ ขอตลอด 
๒ ปแลว ธรรมขอน้ีภิกษุณีพึงสักการะเคารพ นับถือ บูชา ไมพึงลวงละเมิดจนตลอดชีวิต 

๗. ภิกษุณีไมพึงดา ไมพึงบริภาษภิกษุ ไมวากรณีใด ๆ ธรรมขอน้ีภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ 
นับถือ บูชา ไมพึงลวงละเมิดจนตลอดชีวิต 

๘. ต้ังแตวันน้ีเปนตนไป หามภิกษุณีสั่งสอนภิกษุ แตไมหามภิกษุสั่งสอนภิกษุณี ธรรมขอน้ี
ภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไมพึงลวงละเมิดจนตลอดชีวิต 

โคตมี ถาพระองครับครุธรรม ๘ น้ี (การรับครุธรรม) น้ันแหละจะเปนการอุปสมบทของ
พระองค” 

พระนางมหาปชาบดีโคตมีกลาววา ทานอานนท ดิฉันยอมรับครุธรรม ๘ ขอน้ี ปฏิบัติไม
ละเมิดไปจนตลอดชีวิตทีเดียว...๑๐๘   

ตอมาพระปชาบดีโคตมีภิกษุณี ไดเขาไปทูลถามพระผูมีพระภาควา จะตองปฏิบัติอยางไร
กับนางสากิยานีทั้งหลายที่ติดตามมา พระองคทรงช้ีแจงและแสดงธรรมีกถาแกพระปชาบดีโคตมี 
จากน้ันพระปชาบดีโคตมไีดถวายอภิวาทแลวจึงกลับไป ครั้งน้ัน พระศาสดาตรัสรับสั่งใหภิกษุทั้งหลาย
ทําหนาที่อุปสมบทใหแกบรรดานางสากิยานีทั้ง ๕๐๐ เปนภิกษุณีดวยติสรณคมนูปสัมปทา มีหลักฐาน
ปรากฏในพระวินัยปฎก จุฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ ปฐมภาณวาร ภิกขุนีอุปสัมปทานุชานนะ ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตใหภิกษุทั้งหลายอุปสมบทภิกษุณีทั้งหลาย๑๐๙ 

ในพระวินัยปฎก ภิกขุนีวิภังค ปาราชิกกัณฑ ปาราชิกสิกขาบทที่ ๑ สิกขาบทวิภังค  

ความวา 

คําวา ภิกษุณี มีอธิบายวา ... ช่ือวา ภิกษุณีเพราะพระพุทธเจาทรงบวชให ช่ือวา ภิกษุณี 
เพราะเปนผูอุปสมบทดวยไตรสรณคมน ... ช่ือวา ภิกษุณีเพราะเปนผูที่สงฆ ๒ ฝายพรอมเพรียง
กันอุปสมบทใหดวยญัตติจตุตถกรรมที่ถูกตองสมควรแกเหตุ ในภิกษุณีที่กลาวมาน้ัน ภิกษุณีที่
สงฆ ๒ ฝายพรอมเพรียงกันอุปสมบทใหดวยญัตติจตุตถกรรมที่ถูกตองสมควรแกเหตุน้ีที่พระผูมี
พระภาคทรงประสงคเอาวา ภิกษุณี ในความหมายน้ี๑๑๐ 

 

 

                                            

๑๐๘ วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๓/๓๑๘-๓๑๙. 
๑๐๙ วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๔/๓๒๐-๓๒๑. 
๑๑๐ วิ.ภิกขุนี. (ไทย) ๓/๖๕๘/๕-๖. 



๑๐๑ 

 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

ติสรณคมนูปสัมปทา อุปสมบทดวยไตรสรณคมน คือ บวชภิกษุดวยการ (กลาวคํา) ถึงสรณะ 
๓ เปนวิธีอุปสมบทที่พระพุทธเจาทรงอนุญาตใหพระสาวกบวชกุลบุตรในครั้งตนพุทธกาล ตอมา 
เมื่อทรงอนุญาตการอุปสมบทดวยญัตติจตุตถกรรมแลว ก็ทรงอนุญาตการบวชดวยไตรสรณคมน
น้ี ใหเปนวิธีบวชสามเณรสืบมา๑๑๑ 

หลังจากที่ภิกษุทั้งหลายไดใหการอุปสมบทนางสากิยานีทั้ง ๕๐๐ ดวยวิธีไตรสรณคมน
แลว ภายหลัง ไดมีสตรีเขามาอุปสมบทเปนภิกษุณีจํานวนมาก เมื่อบวชเขามาแลว ปรากฏวา “ไดเกิด
ปญหาตามมาหลายประการ เชน ไมมีเครื่องหมายเพศบาง สักแตวามีเครื่องหมายเพศบาง ฯลฯ”๑๑๒ 
ภิกษุทั้งหลายจึงนําเรื่องน้ีไปแจงใหพระผูมีพระภาคทราบ ดวยเหตุน้ี พระองคจึงไดรับสั่งวา ใหภิกษุ
ทั้งหลายสอบถามอันตรายิกธรรม (คุณสมบัติ) แกบรรดาสตรีผูตองการอุปสมบทเปนภิกษุณี มี
หลักฐานปรากฏในพระวินัยปฎก จูฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ ตติยภาณวาร (วิธีสอบถามอันตรายิกธรรม) 
ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตใหสอบถามอันตรายิกธรรม ๒๔ ประการกับสตรีผูจะอุปสมบท 
ภิกษุทั้ งหลาย พึงสอบถามอยางน้ี  เธอไมใชผูไมมีเครื่องหมายเพศหรือ  ไมใชสักแตวามี
เครื่องหมายเพศหรอื ไมใชผูไมมีประจําเดือนหรอื ... มารดาบิดาหรือสามีอนุญาตแลวหรือ มีอายุ
ครบ ๒๐ ปบริบูรณแลว หรือ เธอมีบาตรและจีวรครบแลวหรือ เธอช่ืออะไร ปวัตตินี ของเธอช่ือ
อะไร๑๑๓ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

ปวัตตินี คําเรียกผูทําหนาที่อุปชฌายในฝายภิกษุณี๑๑๔ 

ขณะที่พระภิกษุทั้งหลายกําลังสอบถามอันตรายิกธรรมอยู สตรผีูตองการจะอุปสมบทเกิด
ความเขินอายไมสามารถตอบคําถามได ภิกษุทั้งหลายไดนําเรื่องน้ีไปแจงใหพระผูมีพระภาคทราบ 
พระองคจึงเปลีย่นวิธีอุปสมบทจากการใหไตรสรณคมนโดยภิกษุทั้งหลาย มาเปนวิธีการอุปสมบทแบบ
ญัตติจตุตถกรรมในฝายภิกษุณีสงฆกอน แลวจึงมาบวชดวยวิธีเดียวกันน้ีในฝายภิกษุสงฆอีกครั้งหน่ึง 
ดวยเหตุน้ี พระผูมีพระภาคจึงมีพระบัญญัติข้ึนมาใหมวา ใหสตรีผูที่ตองการจะอุปสมบทเปนภิกษุณี
บวชในสงฆ ๒ ฝาย มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปฎก จูฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ ตติยภาณวาร ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตใหสตรีอุปสัมปทาเปกขา ผูอุปสมบทแลวในสงฆฝายเดียว 
บริสุทธ์ิในภิกษุณีสงฆแลว ไปอุปสมบทในฝายภิกษุสงฆได๑๑๕ 

                                            

๑๑๑ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๑๐๕. 
๑๑๒ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๓/๓๔๕-๓๔๖. 
๑๑๓ วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๓/๓๔๖. 
๑๑๔ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๒๒๔. 
๑๑๕ วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๓/๓๔๕-๓๔๖. 



๑๐๒ 

 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ไดอธิบายวา 

อุปสัมปทาเปกขา หญิงผูเพงอุปสัมปทา คือ ผูขอบวชเปนภิกษุณี๑๑๖ 

หลังจากพระผูมีพระภาคไดบัญญัติวิธีอุปสมบทของภิกษุณีข้ึนมาใหมวา ใหสตรีผูตองการ
จะอุปสมบทเปนภิกษุณี บวชในสงฆทั้ง ๒ ฝาย ดวยวิธีญัตติจตุตถกรรมแทนวิธีการอุปสมบทแบบเดิม 
(การใหไตรสรณคมน) วิธีอุปสมบทดวยการใหไตรสรณคมนน้ีไดถูกนําไปใชในการบรรพชาสามเณรี๑๑๗ 
และก็ไมปรากฏหลักฐานวา มีภิกษุรูปใดนําวิธีอุปสมบทดวยการใหไตรสรณคมนน้ีไปใชในการ
อุปสมบทภิกษุณีอีกเลย 

ข้ันตอนในการอุปสมบทภิกษุณี ปรากฏหลักฐานในพระวินัยปฎก จูฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ 
ตติยภาณวาร ญัตติจตุตถกรรมอุปสัมปทา ความวา 

การอุปสมบทภิกษุณีดวยญัตติจตุตถกรรมในสงฆทั้ง ๒ ฝาย เริ่มจากสตรีผูตองการอุปสมบท
กลาวคําขออุปสมบทตอภิกษุณีสงฆ ๆ ภิกษุณีผูฉลาดมาสอบถามอันตรายิกธรรม เมื่อสอบถาม
เสร็จแลว ภิกษุณีผูฉลาดจะสวดญัตติ ๑ ครั้ง และสวดประกาศ ๓ ครั้ง ในเมื่อภิกษุณีสงฆไมมีรูป
ใดคัดคานการอุปสมบท ถือวาการอุปสมบทในฝายภิกษุณีสงฆสมบูรณ จากน้ันภิกษุณีจะตองพา
ภิกษุณีผูอุปสมบทใหมไปขออุปสมบทดวยญัตติจตุตถกรรมในฝายภิกษุสงฆ๑๑๘ 

ภิกษุณีผูอุปสมบทใหมกลาวคําขออุปสมบทตอภิกษุสงฆ ๆ ภิกษุผูฉลาดจะสวดญัตติ ๑ ครั้ง 
และสวดประกาศ ๓ ครั้ง ในเมื่อภิกษุสงฆไมมีรูปใดคัดคานการอุปสมบท ถือวาการอุปสมบทใน
ฝายภิกษุสงฆสมบูรณ๑๑๙ 

อน่ึง วิธีการอุปสมบทภิกษุณีดวยอัฏฐวาจิกาอุปสัมปทา๑๒๐ จัดอยูในสังฆกรรมที่เรียกวา 
ญัตติจตุตถกรรมซึ่งเปนสังฆกรรมอยางหน่ึงในบรรดาสังฆกรรมทั้ง ๔ อยาง คือ ๑. อปโลกนกรรม ๒. 
ญัตติกรรม ๓. ญัตติทุติยกรรม ๔. ญัตติจตุตถกรรม๑๒๑ การอุปสมบทดวยญัตติจตุตถกรรมในสงฆทั้ง 
๒ ฝายน้ันจะตองเวนจากความวิบัติ (ความเสียหายใชการไมได) ๕ อยาง คือ ๑. เสียหายดวยวัตถุ ๒. 
เสียหายดวยญัตติ ๓. เสียหายดวยอนุสาวนา ๔. เสียหายดวยสีมา ๕. เสียหายดวยบริษัท ซึ่งมี
รายละเอียดโดยยอ ดังตอไปน้ี 

๑. เสียหายดวยวัตถุ ไดแก บวชใหผูที่มีอายุตํ่ากวา ๒๐ ป บวชใหผูเคยตองอาบัติปาราชิก
มากอน หรือบวชใหอภัพพบุคคล ๑๑ จําพวก เชน บัณเฑาะก ผูขโมยสังวาส ผูเขารีตเดียรถีย เปน

                                            

๑๑๖ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๕๗๐. 
๑๑๗ ดูรายละเอียดใน วิ.ภิกขุนี (ไทย) ๓/๑๒๑๒/๓๗๕. 
๑๑๘ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๔-๔๒๕/๓๔๙-๓๕๑. 
๑๑๙ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๕/๓๕๑-๓๕๒. 
๑๒๐ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๔-๔๒๕/๓๔๙-๓๕๒. 
๑๒๑ ดูรายละเอียดใน วิ.ป. (ไทย) ๘/๔๘๒/๗๐๑. 



๑๐๓ 

 

ตน๑๒๒ ๒. เสียหายดวยญัตติ คือ ๑) ไมระบุวัตถุ คือ สวดไมระบุช่ือผูจะบวช ๒) ไมระบุสงฆ คือ สวด
ไมระบุถึงสงฆ ๓) ไมระบุบุคคล คือ สวดไมระบุช่ือพระอุปชฌาย ๔) ไมระบุญัตติ คือ สวดไมต้ังญัตติ 
๕) ต้ังญัตติภายหลัง คือ สวดต้ังญัตติหลังสวดอนุสาวนา จะเสียหายทั้งหมดหรือขอใดขอหน่ึง๑๒๓ ๓. 
เสียหายดวยอนุสาวนา เชน การสวดอักขระบาลีใหผิดพลาด คือ การสวดพยัญชนะ ๔ เหลาน้ี โดย
การสวดสิถิล ใหเปนธนิต สวดธนิตใหเปนสิถิล สวดวิมุตใหเปนนิคหิต สวดนิคหิตใหเปนวิมุต หรือใช
ภาษาอื่นในการสวดสังฆกรรมอุปสมบทภิกษุณีแทนการสวดภาษาบาลี ช่ือวา เปนการสวดให
เสียหาย๑๒๔ ๔. เสียหายดวยสีมา เชน สีมาเล็กเกินไป ไดแก สีมาที่จุจํานวนภิกษุไดไมถึง ๒๑ รูป สีมา
ใหญเกินไป ไดแก สีมาที่สงฆสมมติเกิน ๓ โยชนข้ึนไปแมเพียงปลายเสนผม เปนตน๑๒๕ ๕. เสียหาย
ดวยบริษัท เชน ภิกษุผูที่น่ังเปนสักขีพยานในที่ประชุมไมครบจํานวน เปนตน๑๒๖ เมื่อการอุปสมบท
ภิกษุณีไดเสียหายดวยองคประกอบทั้ง ๕ ขอ หรือขอใดขอหน่ึงก็ตาม สังฆกรรมน้ี ไดช่ือวา เสียหายใช
การไมได๑๒๗ ดังน้ัน สังฆกรรมในการอุปสมบทภิกษุณีจะตองปราศจากความวิบัติทั้ง ๕ ขอหรือขอใด
ขอหน่ึง จึงจะไดช่ือวา เปนการอุปสมบทภิกษุณีที่ถูกตองดวยพระธรรมวินัย 

เมื่อสตรีผูขออุปสมบทเปนภิกษุณีไดรับการประกาศยอมรับในภิกษุสงฆแลว การอุปสมบท
เปนภิกษุณีในสงฆทั้ง ๒ ฝายเปนอันวาสมบูรณ วิธีอุปสมบทแบบน้ี เรียกวา อัฏฐวาจิกาอุปสัมปทา  

ซึ่งในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ไดอธิบายวา 

ญัตติจตุตถกัมมอุปสัมปทา การอุปสมบทดวยญัตติจตุตถกรรมเปนวิธีที่ทรงอนุญาตใหสงฆทํา 
ในเมื่อคณะสงฆเปนหมูใหญข้ึนแลว และเปนวิธีที่ใชสืบมาจนทุกวันน้ี 

อัฏฐวาจิกาอุปสัมปทา การอุปสมบทมีวาจา ๘ คือ ทําดวยญัตติจตุตถกรรม ๒ ครั้งจากสงฆ
ทั้งสองฝาย คือ ภิกษุณีสงฆครั้งหน่ึง จากภิกษุสงฆครั้งหน่ึง ไดแก การอุปสมบทภิกษุณี๑๒๘ 

หลักฐานขางตนที่ผูวิจัยไดยกมาเปนประวัติและลําดับวิธีการอุปสมบทภิกษุณี นอกจากน้ี
ผูวิจัยยังไดสืบคนหาหลักฐานการสืบทอดวงศภิกษุณีหลังพุทธปรินิพพาน โดยมีหลักฐานดังตอไปน้ี 

หลังพระศาสดาปรินิพพานลวงไปได ๑๐๐ ป ปรากฏวา มีภิกษุไมลงรอยกันทั้งในสวน
ความประพฤติและในทางทรรศนะ จึงเปนเหตุใหคณะสงฆแตกแยกออกเปนนิกายตาง ๆ ถึง ๑๘ 
นิกาย ดังหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ปญจปกรณ กถาวัตถุ นิทานกถา ความวา 

                                            

๑๒๒ ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๓/๗๐๓. 
๑๒๓ ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๔/๗๐๓-๗๐๔. 
๑๒๔ ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๕/๗๐๖-๗๐๗. 
๑๒๕ ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๖/๗๐๗-๗๐๙. 
๑๒๖ ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๗-๔๘๘/๗๐๙. 
๑๒๗ ดูรายละเอียดใน พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวล

ศัพท, หนา ๓๗๒. 
๑๒๘ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๕๗๐. 



๑๐๔ 

 

คําสั่งสอนของพระชินะเจาเปนของบริสุทธ์ิบริบูรณ ไมย่ิงไมหยอน เปนหลักมั่นคงสูงสุดของ
เถรวาททั้งหลาย ราวกะตนไมใหญ ช่ือวา นิโครธ ฉะน้ัน 

นิกายที่เหลือ คือ นอกจากเถรวาท เกิดข้ึนแลวเปนดุจกาฝากเกิดอยูที่ตนไม นิกายที่แตกแยก
กันมาทั้ง ๑๗ นิกายน้ี ไมมีใน ๑๐๐ ปแรก แตในระหวาง ๑๐๐ ป ที่  ๒ คือ ภายในพระ
พุทธศักราช ๒๐๐ ป ไดเกิดข้ึนแลวในศาสนาของพระชินะพุทธเจา ดวยประการฉะน้ีแล๑๒๙ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ไดอธิบายวา 

เถรวาท “วาทะของพระเถระ” (หมายถึง พระเถระผูรักษาธรรมวินัยนับแตปฐมสังคายนา), 
พระพุทธศาสนาที่สืบมาแตยุคแรกสุด ซึ่งถือตามหลักธรรมวินัยที่พระอรหันตเถระ ๕๐๐ รูป ได
ประชุมทําสังคายนาครั้งแรกรวบรวมคําสั่งสอนของพระพุทธเจาวางเปนแบบแผนไวเมื่อ ๓ เดือน
หลังพุทธปรินิพพาน ไดแก พระพุทธศาสนาอยางที่นับถือแพรหลายในประเทศไทย พมา ลังกา 
ลาว และกมัพูชา บางทีเรียกวา พุทธศาสนาแบบด้ังเดิม ... ๑๓๐ 

ซึ่งนิกายเถรวาทไดยึดถือหลักการตามพระพุทธองค ดังหลักฐานปรากฏในพระวินัยปฎก 
จูฬวรรค ปญจสติกขันธกะ ขุททานุขุททกสิกขาปทกถา (เรื่องไมบัญญัติเพิ่มเติมและไมถอนพระ
บัญญัติเดิม) ความวา 

... ทานพระมหากัสสปะประกาศใหสงฆทราบดวยญัตติทุติยกรรมวาจาวา ... ถาสงฆพรอม
แลวก็ไมพึงบัญญัติสิ่งที่ไมไดทรงบัญญัติ ไมพึงถอนพระบัญญัติที่ทรงบัญญัติไว พึงสมาทาน
ประพฤติตามสิกขาบทที่ทรงบัญญัติไวแลว น่ีเปนญัตติ ... ทานรูปใดเห็นดวย... ทานรูปน้ันพึงน่ิง 
ทานรูปใดไมเห็นดวย ทานรูปน้ันพึงทักทวง ... สงฆเห็นดวย เพราะเหตุน้ันจึงน่ิง ขาพเจาขอถือ
ความน่ิงน้ันเปนมติอยางน้ี๑๓๑ 

ภายหลังพุทธปรินิพพานจนถึงในรัชสมัยพระเจาอโศกมหาราช (เริ่มครองราชยเมื่อ พ.ศ. 
๒๑๘)๑๓๒ ปรากฏวา ยังมีภิกษุณีเถรวาทอยู ซึ่งมีหลักฐานในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา 
ปาราชิกกัณฑ พาหิรนิทานกถา ตติยสังคีติกถา ความวา 

ณ ลานอุปสมบทน่ันเอง ... แมพระนางสังฆมิตตาราชธิดามีพระอาจารยช่ืออายุปาลิเถรี สวน
พระอุปชฌายช่ือธรรมปาลิเถรี เวลาน้ัน พระนางสังฆมิตตามีพระชนมายุได ๑๘ พรรษา พระ
อาจารยและอุปชฌายไดใหโอวาท พระนางผูพอบรรพชาเสร็จดํารงอยูในสิกขา ณ ลานสีมาน้ัน
น่ันเอง ในเวลาพระโอรสและพระธิดาทรงผนวช พระราชาทรงราชาภิกเษกได ๖ ป๑๓๓ 

                                            

๑๒๙ อภ.ิป ฺจ.อ. (ไทย) -/-/๑๖๕-๑๖๖.  
๑๓๐ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๑๒๓. 
๑๓๑ วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๔๒/๓๘๒-๓๘๓. 
๑๓๒ ดูรายละเอียดใน พระมหาดาวสยาม วชิรปญโญ, ประวัติศาสตรพระพุทธศาสนาในอินเดีย, พิมพ

ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: หจก.เม็ดทรายพริ้นติ้ง, ๒๕๕๐), หนา ๙๔. 
๑๓๓ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๖๖. 



๑๐๕ 

 

ตอมา พระพุทธศาสนาเถรวาทไดทําการสังคายนาครั้งที่ ๓ ณ พระนครปาฏลีบุตร เมื่อ 
พ.ศ. ๒๓๖๑๓๔ ภายหลังเสร็จสิ้นการสังคายนา พระโมคคลีบุตรติสสเถระไดสงคณะพระสมณทูต
ออกไปเผยแผพระพุทธศาสนายังดินแดนตาง ๆ ทั้งในและนอกชมพูทวีป โดยปรากฏหลักฐานความวา 

... พระโมคคลีบุตรติสสเถระ ครั้นทําสังคายนาครั้งที่ ๓ แลวดําริอยางน้ีวา ... “พระศาสนาจัก
ต้ังมั่นดวยดีในปจจันตชนบท” จึงมอบการพระศาสนาใหเปนภาระของภิกษุเหลาน้ัน ๆ  แลวสงไป
ยังรัฐตาง ๆ ไดแก  

๑. ...รัฐกัสมีรคันธาระ (แคชเมียร อินเดียตอนเหนือ) ... 
๒. ...มหิงสกมณฑล (ไมซอร อินเดียตอนใต ฝงตะวันตก) 
๓. ...วนวาสีชนบท (ไมซอรตอนเหนือ) 
๔. ...อปรันตกชนบท (มุมไบหรือบอมเบยตอนเหนือ) 
๕. ...มหารัฐชนบท (เมืองปูนา) 
๖. ...โยนกโลกชนบท (อิหรานตอนเหนือ) 
๗. ...สวนหน่ึง ณ หิมวันตประเทศ (เชิงเขาหิมาลัย ประเทศเนปาล) 
๘. ...สุวรรณภูมิชนบท (เอเชียอาคเนย) 
๙. ...เกาะตามพปณณิ (ประเทศศรีลังกา) ... พระเถระทั้งหมดเมื่อจะไปยังทิศน้ัน ๆ เขาใจอยู

วา “ในปจจันตชนบทตองมีภิกษุคณะปญจวรรค๑๓๕ จึงจะทําการอุปสมบทได” จึงพากันไปพวก
ละ ๕ รูปรวมกับตน๑๓๖ 

จากหลักฐานการสงพระสมณทูตออกไปประกาศพระศาสนายังดินแดนตาง ๆ ทั้งในและ
นอกชมพูทวีปทั้งหมด ๙ สาย พบวา มีเพียง ๓ สายเทาน้ันที่ปรากฏหลักฐานวามีการบวชสตรี คือ ๑) 
สายที่ ๔ การประกาศพระศาสนาที่อปรันตกชนบท ๒) สายที่ ๘ การประกาศพระศาสนาที่สุวรรณภูมิ 
๓) สายที่ ๙ การประกาศพระศาสนาที่ตามพปณณิทวีป (ประเทศศรีลังกา) โดยจะยกหลักฐานมา
แสดงตามลําดับดังน้ี 

๔. พระศาสนาที่อปรันตกชนบท 

ฝายพระโยนกธัมมรักขิตเถระไปยังอปรันตกชนบท โปรดชาวอปรันตกชนบทใหเลื่อมใสดวย
การแสดงอัคคิขันโธปมสูตร๑๓๗ ใหประชาชน ๓๗,๐๐๐ คน ด่ืมดํ่าอมตธรรม มีบุรุษออกบวชจาก
ตระกูลกษัตริย ๑,๐๐๐ คน และสตรีออกบวช ๖,๐๐๐ คนถวน พระเถระประดิษฐานพระศาสนา
ใหดํารงมั่นในอปรันตกชนบทน้ันดวยประการฉะน้ี๑๓๘ 

                                            

๑๓๔ พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต), พระพุทธศาสนาในอาเซีย, (กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, 
๒๕๔๐), หนา ๓๓๙. 

๑๓๕ ภิกษุคณะปญจวรรค หมายถึง จํานวนภิกษุมีตั้งแต ๕ รูป (สารตฺถ.ฏีกา (บาลี) ๑/๑๘๗). 
๑๓๖ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๘๒-๘๓. 
๑๓๗ อง.ฺสตฺตก. (ไทย) ๒๓/๗๒/๑๕๘. 
๑๓๘ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๘๖-๘๗. 



๑๐๖ 

 

๘. พระศาสนาที่สุวรรณภูมิ 

ฝายพระโสณเถระกับพระอุตตรเถระไปยังสุวรรณภูมิ ... ทานโปรดหมูมหาชนผูประชุมกันใน
เวลาน้ันใหเลื่อมใสดวยการแสดงพรหมชาลสูตร ใหต้ังอยูในสรณะและศีล ในการประชุมน้ีมี
ประชาชนประมาณ ๖๐,๐๐๐ คน ไดบรรลุธรรม เด็ก ๆ ในตระกูลประมาณ ๓,๕๐๐ คน ได
บรรพชา กุลธิดาประมาณ ๑,๕๐๐ คนไดบรรพชา พระเถระประดิษฐานพระศาสนาใหมั่นคง
สุวรรณภูมิน้ัน ...๑๓๙ 

ในพุทธสาสนสุวัณณภูมิปกรณ ราชบุรีวัตถุกถา ตํานานเมืองขุนไทย ปรากฏขอความวา 

โมคคัล (ลี) กลาวแกโสณวา เมื่อโสณถึงเมือง เมื่อผูคนภอใจทั่วเมืองเมื้อแลวอุปสมปทภิกขุ 
(ปพพัชชา) สามเณร (บวช) ใหญิงเปนชี (ช่ือ) อุปาสิกา เวนบานเมืองพักเรือน (วาง) เปลา ถือ 

สีลแปด รับขาวอันผูคนเอื้อให เอาพรหมจริย (ประพฤติพรหมจรรยไดแทนภิกขุนี) (๕๐๔/๑) 
โสณ วา โมคคัลลีกลาววา เมื่อคราหนา ช่ือ ชี แลแบบอยางมีผูนําเอาไปทําตามได เหมือนพุทธ 
ใหสากิยานีคอยครธัุมมเพื่อเปนภิกขุนี ตอไป ช่ือ ชี จะคงอยูแทนภิกขุนีเทาพุทธสาสนาเมืองไทย 
(๕๐๕/๒)๑๔๐ 

๙. พระศาสนาที่ตามพปณณิทวีป 

สมัยน้ัน พระนางอนุฬาเทวีมีพระประสงคจะออกผนวช จึงกราบทูลพระราชาใหทรงทราบ
พระราชาทรงสดับคํากราบทูลของพระนาง จึงตรัสกับพระเถระวา “พระคุณเจา พระนางอนุฬา
เทวีมีพระประสงคจะบวช ขอพระคุณเจาจงบวชใหพระนางดวย” พระเถระถวายพระพรวา 
“มหาบพิตร อาตมาภาพจะบวชใหมาตุคามไมได แตที่เมืองปาฏลีบุตร มีนองสาวอาตมาภาพช่ือ
สังฆมิตตาเถรี พระองคโปรดใหนิมนตเธอมา ... ”๑๔๑ 

... พระนางอนุฬาเทวีพรอมดวยหญิง ๑,๐๐๐ คน คือ หญิงสาว ๕๐๐ และฝายใน ๕๐๐ คน 
ไดผนวชในสํานักของพระสังฆมิตตาเถรีไมนานก็ไดดํารงอยูในอรหัตตผลพรอมกับบริวาร ฝาย
พระอริฏฐราชภาคิไนยพรอมดวยชาย ๕๐๐ คน ไดผนวชในสํานักของพระเถระ ไมนานก็ไดดํารง
อยูในพระอรหัตตผลพรอมกับบริวาร๑๔๒   

หลักฐานในคัมภีรสมันตปาสาทิกา ระบุวา การสงพระสมณทูตไปเผยแผพระศาสนายัง
ดินแดนตาง ๆ ทั้งในและนอกชมพูทวีป มีทั้งหมด ๙ สาย ใน ๙ สายน้ันมีการบวชสตรีอยู ๓ สาย คือ 
๑) สายที่ ๔ การเผยแผพระศาสนาที่อปรันตกชนบท ๒) สายที่ ๘ การเผยแผพระศาสนาที่สุวรรณภูมิ 
๓) สายที่ ๙ การเผยแผพระศาสนาที่ตามพปณณิทวีป ในสายที่ ๔ และสายที่ ๘ คัมภีรอรรถกถาไมได

                                            

๑๓๙ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๘๘-๘๙. 
๑๔๐ พระราชกวี (อํ่า ธมฺมทตฺโต ป.ธ. ๖), พุทธสาสนสุวัณณภูมิปกรณ ราชบุรีวัตถุกถา ตํานานเมือง

ขุนไทย, พิมพครั้งที่ ๖, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร, ๒๕๓๕), หนา ๔๒๙. 
๑๔๑ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๑๑๔-๑๑๕. 
๑๔๒ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๑๒๔-๑๒๕. 



๑๐๗ 

 

ระบุวา สตรีที่ออกบวชน้ันบวชเปนอะไร แตหลักฐานในพุทธสาสนสุวัณณภูมิปกรณ ไดระบุวา ในสาย
ที่ ๘ สตรีที่ออกบวชน้ันไดบวชเปนชี สวนสายที่ ๙ มีหลักฐานวา สตรีที่ออกบวชน้ันไดอุปสมบทเปน
ภิกษุณี และในคัมภีรฯ ยังกลาวอีกวา การสงพระสมณทูตไปเผยแผจะมีภิกษุสงฆเดินทางไปสายละ ๕ 
รูป เพื่อเพียงพอตอการอุปสมบทภิกษุในถ่ินน้ัน ๆ  ซึ่งไมมีภิกษุณีสงฆรวมเดินทางไปดวย ยกเวนในสาย
ที่ ๙ ที่มีภิกษุณีเดินทางตามไปสมทบในภายหลัง สวนในสายที่ ๔ ผูวิจัยสันนิษฐานวา อาจจะบวชเปน
ชีเหมือนกับในสายที่ ๘ เพราะวาไมมีภิกษุณีสงฆรวมเดินทางไปดวย เพราะการจะอุปสมบทภิกษุณีให
สําเร็จไดน้ันจะตองอาศัยภิกษุณีสงฆ 

หลังพระเจาอโศกมหาราชสวรรคต ราว พ.ศ. ๓๕๘ ถือเปนยุคมืดของพระพุทธศาสนา 
เพราะกษัตริยแหงราชวงศเมารยะไดถูกพราหมณปุษยมิตรยึดอํานาจ มีหลักฐานปรากฏในหนังสือ
ประวัติศาสตรพระพุทธศาสนาในอินเดีย ความวา 

ราว พ.ศ. ๓๕๘ พระเจาปุษยมิตรได...กบฏลมราชบัลลังกของพระเจาพฤหัสรถกษัตริยองค
สุดทายแหงราชวงศเมารยะ เพราะเคยเปนพราหมณมากอน … ดังน้ันศาสนาพราหมณ หรือฮินดู
จึงฟนชีพข้ึนมาอีก ทรงทําลายวัดพุทธศาสนาอยางมากมาย ตลอดต้ังคาหัวพระสงฆ ๑๐๐ ทินาร 
ถาใครตัดหัวพระสงฆหรือพุทธศาสนิกชนได ยุคน้ีพุทธศาสนาถูกทําลายอยางหนัก ... นัก
ประวัติศาสตรชาวธิเบตช่ือดังไดกลาววา “พระเจาปุษยมิตรกษัตริยฮินดูองคน้ีไดทําลายอาราม
กุกกุฏาราม เมืองเวสาลี และวัดพุทธศาสนาที่สาคละที่ปญจาปตะวันออก และพระราชทาน
รางวัลจํานวน ๑๐๐ ทินารสําหรับผูที่ตัดศีรษะชาวพุทธได” ... ยุคน้ีจึงเปนยุคมืดของพุทธศาสนา
ในแควนมคธ แมจะถูกทําลายลางแตพุทธศาสนาในสวนอื่นของอินเดียยังเจริญรุงเรืองและแผ
ขยายกวางไกล แมกระทั่งภาคใตของอินเดีย ...๑๔๓  

ตอมา ในชวง พ.ศ. ๕๐๐ เปนยุคสมัยของพระเจาเมนันเดอร กษัตริยชาวกรีก ซึ่งปรากฏ
หลักฐานในอรรถกถามิลินทปญหปกรณภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ระบุวา 

พระเจามิลินททรงบันเทิงพระทัยเปนอยางย่ิง ... หมดความสงสัยดวยดีในพระรัตนตรัย ... 
รับสั่งอยางน้ีวา “... พระคุณเจานาคเสน โปรดยกโทษการลวงเกินของโยม ขอจงจําขาพเจาไว
เถิดวาเปนอุบาสกผูถึงสรณะแลว ต้ังแตวันน้ีไปจนตลอดชีวิต” ในคราวน้ัน พระราชาพรอมทั้งหมู
ไพรพล เสด็จเขาไปใกลพระเถระ รับสั่งใหสรางวิหารช่ือวามิลินท มอบถวายแกพระเถระ ทรง
ทะนุบํารุงพระนาคเสนพรอมทั้งภิกษุจํานวน ๑๐๐ โกฏิดวยปจจัย ๔ ... ๑๔๔ 

                                            

๑๔๓ พระมหาดาวสยาม วชิรปญโญ, ประวัติศาสตรพระพุทธศาสนาในอินเดีย, หนา ๑๑๐-๑๑๑. 
๑๔๔ มิลินฺท.อ. (ไทย) /-/๕๙๒. 



๑๐๘ 

 

นักประวัติศาสตรสันนิษฐานวา พระเจาเมนันเดอรไดเปนกษัตริยปกครองอาณาจักรบัคเตรีย
ในราว พ.ศ. ๓๘๘-๔๑๓ ในคัมภีรมิลินทปญหาระบุเวลาอยูในราว พ.ศ. ๕๐๐ พระเจาเมนันเดอร
ต้ังเมืองหลวงที่เมืองสาคละ ปจจุบันไดแกเมืองสยาลโกต (Sialkot) ต้ังอยูในรัฐปญจาบ๑๔๕ 

พึงสังเกตวา เมื่อพระเจาเมนันเดอรไดถวายวิหารพรอมทั้งบํารุงพระภิกษุจํานวน ๑๐๐ 
โกฏิดวยปจจัย ๔ หลักฐานในคัมภีรฯ ไมปรากฏวามีการกลาวถึงภิกษุณีสงฆเลย พื้นที่ซึ่งเปนเมืองที่
พระเจาเมนันเดอรปกครองน้ัน อยูดานทิศตะวันตกเฉียงเหนือของชมพูทวีป มีหลักฐานปรากฏใน
หนังสือพระพุทธศาสนาในอาเซีย ความวา  

 พระเจามิลินท หรือ Menander (พ.ศ. ๓๖๘-๓๙๓ หรือประมาณ พ.ศ. ๕๐๐) กษัตริยเช้ือ
ชาติกรีก หรือโยนก ครองนครสาคละ ในอาณาจักรบากเตรีย (แถบแควนคันธาระและปญจาบ
ตะวันตกเฉียงเหนือของชมพูทวีป) พระองคทรงเปนปราชญ ไดโตตอบปญหาธรรมกับพระนาค
เสน แลวทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา ...๑๔๖ 

 มีความเปนไปไดสูงวา พระพุทธศาสนาที่กําลังเจริญรุงเรืองในแควนแถบการปกครองของ
พระเจาเมนันเดอรน้ัน เปนนิกายสรวาสติวาทซึ่งเปนอาจริยวาท และพระนาคเสนนาจะเปนพระภิกษุ
ในนิกายน้ี ดังปรากฏหลักฐานวา  

 ... นิกายสรวาสติวาทจึงเริ่มสรางอาวุธดานปรัชญาแนวคิดใหมีแบบแผน โดยใชคัมภีร
อภิธรรมชญานปรัสถาน รจนาโดยพระกาตยายนีปุตร และพยายามปกฐานที่มั่นใหเขมแข็งดวย
ความเปนเลิศตาง ๆ ณ กาศมีระ-คันธาระ ...๑๔๗  

 … นิกายมหิงสาสกะและวัชชิปุตตกะสองนิกายน้ีไดแยกตัวออกมาจากเถรวาท จากน้ัน นิกาย
สัพพัตถิกวาทและนิกายธรรมคุตติกะไดแยกออกมาจากนิกายมหิงสาสกะ ดังน้ัน ... การกําเนิด
นิกายสรวาสติวาทจะอยูในชวงกอนคริสตศักราช ๒๘๐-๑๘๐ ป๑๔๘ 

หลักฐานขางตนช้ีใหเห็นวา พระพุทธศาสนาแบบอาจริยวาทไดเจริญรุงเรืองในดินแดน
ตอนเหนือของชมพูทวีปแลว ซึ่งก็สอดรับกับหลักฐานวา “เมื่อนิกายอาจริยวาทเจริญรุงเรืองทางตอน
เหนือ พุทธศาสนาแบบเถรวาทก็อับแสงถอยรนลงมาทางตอนใตของชมพูทวีป” ปรากฏหลักฐานใน
ประวัติชีวิตและผลงานพระอัศวโฆษ ความวา 

“มหากวีอัศวโฆษ” เปนนักปราชญทางพุทธศาสนาฝายนิยมภาษาสันสกฤต (มหายาน) ซึ่ง
เจริญรุงเรืองอยูทางตอนเหนือของอินเดียโบราณ ซึ่งเรียกวา “อุตตรนิกาย” หรือ “นิกายฝาย
เหนือ” ขณะที่พุทธศาสนาฝายนิยมภาษาบาลี (เถรวาท) ถอยรนจากตอนเหลือมายึดที่มั่นอยูทาง

                                            

๑๔๕ มิลินฺท.อ. (ไทย) -/-/๑๖. 
๑๔๖ พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต), พระพุทธศาสนาในอาเซีย, หนา ๓๔๐. 
๑๔๗ มิโตะโมะ เคนโย, “กําเนิดนิกายสรวาสติวาท (๑)”, ธรรมธารา, ปที่ ๓ ฉบับที่ ๑ (มกราคม–

มิถุนายน พ.ศ. ๒๕๖๐): ๑๐๐. 
๑๔๘ เรื่องเดียวกัน, หนา ๙๗-๙๘. 



๑๐๙ 

 

ตอนใตของอินเดียไปจนถึงเกาะลังกา ซึ่งเรียกวา “ทักษิณนิกาย” หรือ “นิกายฝายใต” ... มอริส 
วินเทอรนิทซ (Maurice Winternitz) นักประวัติศาสตร ตัวพระอัศวโฆษเองเกี่ยวของอยูกับพุทธ
ศาสนานิกายสรวาสติวาท ...  

๕) พระอัศวโฆษ ผูมีชีวิตอยูในพุทธศตวรรษที่ ๖ ปรากฏช่ือของทานอยูในพระสูตรภาษา
สันสกฤตฝายมหายาน ช่ือ “มหายานสูตร” 

พระอัศวโฆษรูปที่ ๕ น้ีเอง ที่นักปราชญฝายมหายาน ...๑๔๙ 

... พระอัศวโฆษก็นาจะเกิดและมีชีวิตอยูในชวงเวลาระหวางป พ.ศ. ๖๐๘ (ค.ศ. ๖๕) ถึง พ.ศ. 
๖๙๓ (ค.ศ. ๑๕๐) จะตํ่าหรือจะสูงกวาน้ี ก็คงไมมากนัก ซึ่งขอสรุปน้ีก็สอดคลองกบัขอสนันิษฐาน
ของสําเนียง เลื่อมใส ที่กลาววา “พระอัศวโฆษนาจะมีชีวิตอยูระหวาง พ.ศ. ๖๐๐-๗๐๐ หรือราว
พุทธศตวรรษที่ ๗”๑๕๐ 

ในประวัติชีวิตและผลงานนักปราชญพุทธ (ชีวิตและผลงานของพระวสุพันธุ) ยังปรากฏ
หลักฐานวามีการกลาวถึงภิกษุณี ความวา  

… พระวสุพันธุใชสอยทองคําจํานวนน้ีไปในการสรางวัดข้ึน ๓ แหง คือ แหงที่ ๑ เปนวัด
สําหรับพระภิกษุในฝายมหายาน (Mahayanists)  

แหงที่ ๒ เปนวัดสําหรับพระภิกษุในนิกายสรวาสติวาท (Sarvastivadins) ซึ่งเปนนิกายเกาที่
ทานเคยสังกัดอยูมากอน และแหงที่ ๓ เปนวัดสําหรับพระภิกษุณีทั้งหลาย๑๕๑ 

พระวสุพันธุเปนชาวอินเดียเหนือโดยกําเนิด ... ในเมืองปุรุษปุระ (Pursapura) (ปจจุบันคือ
เมืองเปศวาร (Peshwar)) ในอาณาจักรคันธาระ (Gandhara) โบราณ ... ชวงสมัยที่พระวสุพันธุ
เกิดและมีชีวิตทํางานใหกับพระพุทธศาสนา ตกอยูในชวงระหวางป พ.ศ. ๘๓๓-๙๑๓ (ค.ศ. 
๒๙๐-๓๗๐) หรือ พ.ศ. ๘๕๙-๙๓๙ (ค.ศ. ๓๑๖-๓๙๖) แตตองกลาวไวตรงน้ีวา เรื่องยุคสมัยของ
พระวสุพันธุน้ีเปนปญหาที่มีการศึกษาและอภิปรายถกเถียงกันมาอยู๑๕๒ 

 

 

 

 

                                            

๑๔๙ อภิวัฒน โพธ์ิสาน, ชีวิตและผลงานนักปราชญพุทธ, พิมพครั้งที่ ๒, (มหาสารคาม: หจก.อภิชาติ
การพิมพ, ๒๕๕๗), หนา ๒๐๖-๒๐๗. 

๑๕๐ เรื่องเดียวกัน, หนา ๒๐๖-๒๐๙. 
๑๕๑ เรื่องเดียวกัน, หนา ๓๑๐. 
๑๕๒ เรื่องเดียวกัน, หนา ๒๙๘. 



๑๑๐ 

 

ตอมา ในชวง พ.ศ. ๙๔๒-๙๕๗ ไดมีสมณะชาวจีนเดินทางจาริกมายังแผนดินชมพูทวีป 
ความวา 

การจาริกไปชมพูทวีปของสมณะฝาเสี่ยน เริ่มต้ังแตป พ.ศ. ๙๔๒-๙๕๗ จาริกผานแควน
ตาง ๆ ในเอเชียกลาง อินเดียโบราณ และประเทศศรีลังกา รวม ๒๙ แควน ทานเปนพระนักแสวงบุญ
ชาวจีนรูปแรกที่ทองเที่ยวไปถึงดินแดนตาง ๆ ในชมพูทวีป ...๑๕๓  

ซึ่งในบันทึกการเดินทางฯ พบวา มีการกลาวถึงภิกษุณีไวแหงเดียว ปรากฏหลักฐานใน
หนังสืออุตตมสงฆ ฟาเหียน บันทึกการเดินทางสืบพระศาสนาในประเทศอินเดีย ฉบับแปลจาก
ภาษาจีน ความวา 

ประเทศสังกาศย, ตําบลพระพุทธเจาเสด็จกลับจากดาวดึงส, อุตปลาภิกษุณี, มังกรหูขาว 
ปศาจรักษาพุทธสถูป) … ตําบลน้ีมีภิกษุ ภิกษุณี ประมาณ ๑,๐๐๐ รูป ทั้งหมดกระทําภัตตกิจรวมกัน 
ทั้งลัทธิมหายานและหีนยาน ฯ ...๑๕๔ 

สังกัสสะนครในอดีต ต้ังอยูเขตแควนปญจาละ ปจจุบันต้ังอยู ระหวางเมืองลัคเนาวกับ
เมืองอัครา หางจากเมืองกานปุรี ๘๗ ไมล หางจากสาวัตถี ๙๐ ไมล ปจจุบันอยูในเขตบริเวณของ 
อําเภอฟารุกาหบาท รัฐอุตตรประเทศ๑๕๕ 

ในประวัติพระวสุพันธุและบันทึกการเดินทางของสมณะฟาเหียน ปรากฏหลักฐานวา ยังมี
ภิกษุณีเหลืออยู แตผูวิจัยสันนิษฐานวา มีความเปนไปไดสูงมากวาจะเปนภิกษุณีในนิกายอื่น ๆ ที่เปน
อาจริยวาทซึ่งไมใชเถรวาท เพราะพื้นที่ที่ทั้ง ๒ ทานกลาวถึง เปนพื้นที่ตอนเหนือของชมพูทวีป ซึ่ง
ต้ังแตพุทธศตวรรษที่ ๖ เปนตนไป ดินแดนทางตอนเหนือของชมพูทวีปเจริญไปดวยพุทธศาสนานิกาย
อาจริยวาท นอกจากน้ียังมีหลักฐานอีกแหลงยืนยันวา ในพุทธศตวรรษที่ ๑๐ ยุคพระพุทธโฆสาจารย 
พระพุทธศาสนาเถรวาทไดเสื่อมสูญหมดไปจากชมพูทวีปตอนเหนือ มีหลักฐานปรากฏในประวัติชีวิต
และผลงานของพระพุทธโฆสาจารย ความวา 

... แตคัมภีรวิสุทธิมรรคไดกลาวเอาไววา พระพุทธโฆสาจารยเกิดหลังจากที่พระพุทธเจา
ปรินิพพาน ๙๕๖ ป ซึ่ งเปนป เดียวกับที่พระเจามหานามะ กษัตริยแหงเกาะลังกาข้ึน
ครองราชย๑๕๖  

                                            

๑๕๓ นางสาวอุษา โลหะจรูญ, “การศึกษาชีวิตและผลงานดานวรรณกรรมพระพุทธศาสนาของสมณะ
เสวียนจ้ัง (พระถังซัมจ๋ัง)”, วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖), หนา ๑๕๖. 

๑๕๔ โกษากร ประภาศิริ, อุตตมสงฆ ฟาเหียน บันทึกการเดินทาง สืบพระศาสนาในอินเดีย พ.ศ. 
๙๔๒-๙๕๗, (พระนคร: โรงพิมพเจริญธรรม, ๒๔๙๐), หนา ๔๑-๔๒. 

๑๕๕ ดูรายละเอียดใน ธรรมหรรษาทัวร, สังกัสสนคร, [ออนไลน], แหลงที่มา: http://www.dham 
mahansa.com/sankassa.php [๑๗ มีนาคม ๒๕๖๕]. 

๑๕๖ อภิวัฒน โพธ์ิสาน, ชีวิตและผลงานนักปราชญพุทธ, หนา ๒๙. 



๑๑๑ 

 

ในสมัยพระพุทธโฆสาจารย ภาษาบาลีเสื่อมสูญไปจากอินเดีย (เหนือ) เกือบหมด ภาษา
สันสกฤตกลับเจริญรุงเรืองข้ึนมาแทน ... ดังน้ัน ภาษาบาลีและพุทธศาสนาเถรวาทจึงคอย ๆ 
เสื่อมลงจนหมดความสําคัญไปในอินเดีย (เหนือ)  

แตก็ตองยอมรับกันวา สมัยที่พระพุทธโฆสาจารยไดเขามาบวชในพุทธศาสนาที่พุทธคยาน้ัน 
พระภิกษุฝายเถรวาทหรือหินยานยังสามารถรักษาภาษาบาลีไวไดอยางมั่นคงในดินแดนแถบน้ัน 
แตสถานะก็ยํ่าแยลงทุกวัน ๆ๑๕๗ 

สวนหลักฐานในหนังสือชีวิตและผลงานของพระถังซัมจั๋ง ความวา 

สมณะเสวียนจั้ง (พระถังซัมจั๋ง) ... มีชีวิตอยูในชวงปลายราชวงศสุย ตนราชวงศถัง มีศรัทธา
อยางย่ิงในพระพุทธศาสนา ออกบวชต้ังแตอายุ ๑๓ ป จาริกไปสืบพระศาสนาในอินเดียเมื่ออายุ 
๒๗ ป หลักฐานบอกวา “เดินทางถึงนาลันทาในตนเดือนมีนาคม ๑๑๘๐ พักอยูในอินเดีย ๑๕ ป 
ถวายตัวเปนศิษยของพระศีลภัทร ...๑๕๘  

หนังสือบันทึกดินแดนตะวันตกสมัยราชวงศถัง ... โดยสมณะเสวียนจั้งเปนผูบอกเลา ให
สมณะเปยนจี (BianJi) ศิษยของทานเปนผูจดบันทึก หนังสือเลมน้ีมีทั้งหมด ๑๒ บท บันทึก
ประวัติแควนตาง ๆ ในประเทศอินเดียโบราณและเอเชียกลางที่สมณะเสวียนจั้งจาริกไปถึงดวย
ตนเองมีราว ๑๑๐ ประเทศ และอีกประมาณ ๒๘ ประเทศ เปนการบันทึกจากคําบอกเลาของคน
ทองถ่ิน ... นับเปนหนังสือที่บันทึกสภาพทางภูมิศาสตรประวัติศาสตรของประเทศอินเดีย และ
เอเชียกลางในชวงพุทธศตวรรษที่ ๑๑-๑๒ ที่ละเอียดรอบดานที่สุดเทาที่ในประวัติศาสตรจีนเคย
มีการบันทึกมา ...๑๕๙ 

นอกจากน้ี ในจดหมายเหตุการณเดินทางสูดินแดนตะวันตกของมหาราชวงศถัง ฉบับ
แปลภาษาไทย ยังระบุอีกวา  

แควนมคธ ...ชาวเมืองน้ันเรียบงาย ใฝใจศึกษาหาความรู นับถือพุทธศาสนา ภายในแควน
มีอารามกวา ๕๐ แหง พระภิกษุสงฆกวาหมื่น สวนใหญนับถือและศึกษาฝายมหายาน นอกจากน้ียังมี
เทวาลัยอีกหลายสิบแหง พวกนับถือลัทธินอกพุทธศาสนาก็มีจํานวนมากมาย๑๖๐ 

 

 

 

                                            

๑๕๗ อภิวัฒน โพธ์ิสาน, ชีวิตและผลงานนักปราชญพุทธ, หนา ๓๓. 
๑๕๘ นางสาวอุษา โลหะจรูญ, ชีวิตและผลงานของพระถังซัมจั๋ง, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท ๒๑ เซ็นจู

รี่ จํากัด, ๒๕๔๗), คํานิยม. 
๑๕๙ นางสาวอุษา โลหะจรูญ, ชีวิตและผลงานของพระถังซัมจั๋ง, หนา ๑๕๓-๑๕๔. 
๑๖๐ ชิว ซูหลุน, ถังซําจั๋ งจดหมายเหตุการเดินทางสูดินแดนตะวันตกของมหาราชวงศถัง , 

(กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพอักษรวัฒนา, ๒๕๔๖), หนา ๒๙๙. 



๑๑๒ 

 

และในบันทึกยังกลาวถึงนาลันทาสังฆาราม (มหาวิทยาลัยนาลันทา) กลาววา 

อารามนาลันทามีพระภิกษุหลายพันรูป ลวนเปนพหูสูตที่มีปญญาสูงเลิศ คุณธรรมของ
ทานเหลาน้ันเปนที่นับถือของมหาชน ที่มีช่ือเสียงระบือไปไกลถึงนอกอาณาจักรมีหลายรอยรูป ภิกษุ
บริษัทเครงครัดในพระวินัย...๑๖๑ 

จากการสืบคนหลักฐานขอมูลในจดหมายเหตุบันทึกการเดินทางฯ ของพระเสวียนจั้ง 
(พระถังซัมจั๋ง) ฉบับแปลภาษาไทย โดยซิว ซูหลุน ลวนแตกลาวถึงเฉพาะพระภิกษุสงฆเทาน้ัน ไม
ปรากฏหลักฐานวามีการกลาวถึงภิกษุณีไวเลย๑๖๒ จากน้ันมาดูหลักฐานภิกษุณีที่ปรากฏในแผนดิน
ลังกาทวีป ในหนังสือพระพุทธศาสนาในอาเซีย ความวา 

... ระหวางพุทธศตวรรษที่ ๑๒ ถึง ๑๗ เปนยุคที่ลังกาเดือดรอนวุนวายเพราะการรุกรานจาก
อินเดียบาง ความไมสงบภายในบาง ในระหวางยุคน้ีเองที่ภิกษุณีสงฆสูญสิ้น และพระภิกษุสงฆ
เสื่อม จนกระทั่งเมื่อพระเจาวิชัยพาหุที่ ๑ ทรงมีพระราชประสงคจะฟนฟูศาสนาใน พ.ศ. ๑๖๐๙ 
ทรงหาพระภิกษุที่อุปสมบทถูกตองไดแทบไมครบ ๕ รูป และตองทรงอาราธนาพระสงฆจากพมา
ตอนใตมากระทําอุปสมบทกรรมในลังกา๑๖๓ 

ในหนังสือวิชาศาสนา ความวา 

... จนกระทั่งถึงพุทธศตวรรษที่ ๑๖-๑๗ พระพุทธศาสนาในลังกาทวีปก็ถึงกับสูญสิ้นสมณวงศ
จนถึง พ.ศ. ๑๖๑๔ ก็เกิดมีคนดีชาวสีหฬไดลุกข้ึนมากอบกูอิสรภาพได แลวต้ังตัวเปนกษัตริยทรง
พระนามวา “วิชัยพาหุ ศิริสังฆโพธ์ิ” เมื่อพระองคทรงจัดการทางฝายราชอาณาจักรไดเรียบรอย
แลวก็หันมากอบกูพระพุทธศาสนาอีกตอไป แตเมื่อหาพระภิกษุสงฆที่เปนผูบริสุทธ์ิ ที่เปนผู
บริสุทธ์ิแมแตรปูเดียวก็ไมไดแลว แตเมื่อหาพระภิกษุสงฆทีเ่ปนผูบรสิุทธ์ิแมแตรูปเดียวก็ไมไดแลว 
พระองคจึงทรงสงราชทูตไปขอพระสงฆจากพมา ในรัชกาลพระเจาอนุรุทธ ไดพระสงฆ ๒๐ รูป 
สมณวงศในลังกาจึงไดกลับมีข้ึนอีกครั้งหน่ึง ... 

ตอมาประมาณ พ.ศ. ๒๒๙๖ ในลังกาทวีปเกิดจลาจลจนตองเสียอิสรภาพแกพวกทมิฬอีก 
พระพุทธศาสนาก็เสื่อมลงอีกวาระหน่ึงถึงสิ้นสมณวงศ แตตอมาพระเจากิตติศิริราชสีห ... ทรง
พิจารณาเห็นวา สังฆมณฑลในประเทศไทยเทาน้ันที่บริสุทธ์ิกวาที่อื่น จึงไดสงราชทูตมาขอ
พระสงฆจากประเทศไทยในรัชสมัยของพระเจาบรมโกศแหงกรุงศรีอยุธยา เพื่อใหกลับไป
ประดิษฐานสมณวงศในลังกาทวีปอีกวาระหน่ึง 

                                            

๑๖๑ ชิว ซูหลุน, ถังซําจั๋งจดหมายเหตุการเดินทางสูดินแดนตะวันตกของมหาราชวงศถัง, หนา ๓๘๒. 
๑๖๒ เรื่องเดียวกัน, หนา ๓๐-๕๑๓. 
๑๖๓ พระธรรมปฎก (ประยุทธ ปยุตฺโต), พระพุทธศาสนาในอาเซีย, หนา ๓๒๔-๓๒๕. 



๑๑๓ 

 

พระเจาบรมโกศไดโปรดฯ ใหพระราชาคณะ ๒ รูป คือ พระอุบาลีกับพระอริยมุนี พรอมดวย
พระสงฆอีก ๑๒ รูป เดินทางไปยังลังกาทวีป และไดใหการอุปสมบทแกกุลบุตรชาวสีหลสืบมา 
พระสงฆที่บวชในสํานักน้ี เรียกวา สยามวงศหรืออุบาลีวงศ จนตราบเทาทุกวันน้ี ...๑๖๔ 

ในหนังสือตามรอยพระอุบาลี ไปฟนฟูพระศาสนาที่ศรีลังกา ระบุวา คณะสงฆในศรีลังกา
ไดสิ้นวงศไปแลว และตอมาในป พ.ศ.๒๒๙๐-๒๓๒๕ พระเจากีรติศรีราชสิงหะ ไดสงราชทูตไปยังกรุง
ศรีอยุธยา เพื่อนําคณะสงฆไทยมาทําพิธีอุปสมบทแกชาวศรีลังกา ความวา 

ครั้งน้ันพระเจาอยูหัวบรมโกศทรงจัดพระสงฆ ๒๔ รูป โดยการนําของพระอุบาลีมหาเถระ 
การเดินทางของคณะสงฆไทยไปศรีลังกาครั้งน้ัน ตองประสบกับอุปสรรคปญหาหลายอยาง แต
ในที่สุดก็สามารถเดินทางถึงเกาะลงักาไดสําเรจ็ และไดใหการอุปสมบทภิกษุชาวศรีลังกา จํานวน 
๗๐๐ รูป และบรรพชาสามเณรอีก ๓,๐๐๐ รูป พระพุทธศาสนาที่สูญสิ้นไปจากเกาะลังกาไดรับ
การฟนคืนข้ึนมาอีกครั้ง และเจริญมั่นคงถาวรจนถึงปจจุบัน คณะสงฆที่เกิดข้ึนมาใหมน้ี เรียกวา 
สยามนิกายหรืออุบาลีวงศ๑๖๕  

การฟนฟูพระพุทธศาสนาในศรีลังกาครั้งน้ี ไมปรากฏหลักฐานวามีการบรรพชาสามเณรี
หรืออุปสมบทภิกษุณีสงฆเลย 

ในประเทศไทย ป พ.ศ.๒๔๗๑ นายนรินทร (กลึง) ภาษิต ไดใหลูกสาวพรอมดวยสตรีอีก 
๖ คน บรรพชาเปนสามเณรี จนกลายเปนประเด็นที่สมเด็จพระกรมหลวงชินวรสิริวัตน ไดทรงมีพระ
บัญชา เมื่อวันที่ ๑๘ มิถุนายน พ.ศ. ๒๔๗๑ 

หามพระเณรไมใหบวชหญิงเปนบรรพชิต  

หญิงซึ่งจักไดสมมติตนเปนสามเณรีโดยถูกตองพระพุทธานุญาตน้ัน ตองสําเร็จดวยนางภิกษุณี
ใหบรรพชา เพราะพระองคทรงอนุญาตใหนางภิกษุณีมีพรรษาสิบสองลวงแลวเปนปวัตตินี คือ 
เปนอุปชฌาย ไมไดอนุญาตใหพระภิกษุเปนอุปชฌาย นางภิกษุณีหมดสาบสูญขาดเช้ือสายมา
นานแลว เมื่อนางภิกษุณีผูรักษาขนบธรรมเนียมสืบตอสามเณรีไมมีแลว สามเณรีผูบวชสืบตอมา
จากภิกษุณีก็ไมมี เปนอันเสื่อมสูญไปตามกัน ผูใดใหบรรพชาเปนสามเณรี ผูน้ันช่ือวาบัญญัติสิ่งที่
พระพุทธเจาไมบัญญัติ เลิกถอนสิ่งที่พระพุทธเจาทรงบัญญัติไวแลว เปนเสี้ยนหนามแกพระ
ศาสนา เปนตัวอยางที่ไมดี 

                                            

๑๖๔ พ ระกวีวรญ าณ  (จํ านง  ชุ ติ นฺ ธ โร  ป .ธ.๙ , พม ., พ ธ .บ .), วิ ชาศ าสน า , พิ มพ ครั้ งที่  ๓ , 
(กรงุเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๖), หนา ๒๔๙-๒๕๐. 

๑๖๕ ลังกากุมาร, ตามรอยพระอุบาลีไปฟนฟูพระศาสนาที่ศรีลังกา, (ม.ป.ท., ๒๕๕๒), หนา ๑๐๑-
๑๐๒. 



๑๑๔ 

 

เพราะเหตุน้ี หามไมใหพระเณรทุกนิกายบวชหญิงเปนภิกษุณีเปนสิกขมานาและเปนสามเณรี
ต้ังแตน้ีไป๑๖๖ 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา ใน
ปจจุบันสตรีไมสามารถอุปสมบทเปนภิกษุณีเถรวาทได 

๒) ในปจจุบันสตรีสามารถอุปสมบทเปนภิกษุณีเถรวาทได 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา ในปจจุบันสตรี
สามารถอุปสมบทเปนภิกษุณีเถรวาทได ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ จึงทําใหสมมติฐานใน
ประเด็นที่ ๒ ตกไป  

สรุปความวา พระนางปชาบดีโคตมีไดอุปสมบทเปนภิกษุณีรูปแรกในพระพุทธศาสนาดวย
วิธีรับครุธรรม ๘ ประการ (ภิกษุณีรูปเดียวที่พระพุทธเจาทรงบวชให) ตอมา พระผูมีพระภาคตรัส
รับสั่งใหภิกษุทั้งหลายทําหนาที่บวชใหแกบรรดาสากิยานีทั้ง ๕๐๐ ที่ติดตามพระนางปชาบดีโคตมีเปน
ภิกษุณีดวยติสรณคมนูปสัมปทา ภายหลังไดมีสตรีเขามาอุปสมบทเปนภิกษุณีจํานวนมาก และไดเกิด
ปญหาตามมาหลายประการ เชน ไมมีเครื่องหมายเพศ ฯลฯ เมื่อพระองคทรงทราบจึงรับสั่งภิกษุ
ทั้งหลายวาใหสอบถามอันตรายิกธรรม (คุณสมบัติ) แกสตรีผูตองการจะบวชเปนภิกษุณี ขณะที่ภิกษุ
ทั้งหลายกําลังสอบถามอันตรายิกธรรมอยู สตรีเหลาน้ันเกิดความเขินอายไมสามารถตอบคําถามได 
เมื่อพระผูมีพระภาคทราบเรื่อง จึงเปลี่ยนวิธีบวชจากการใหไตรสรณคมนโดยภิกษุทั้งหลาย มาเปนวิธี
บวชดวยญัตติจตุตถกรรมในภิกษุณีสงฆ แลวจึงมาบวชดวยวิธีเดียวกันน้ีในฝายภิกษุสงฆอีกครั้งหน่ึง 
ดวยเหตุน้ี จึงมีพุทธบัญญัติใหมวา ใหสตรีผูที่ตองการจะบวชเปนภิกษุณี อุปสมบทในสงฆ ๒ ฝาย คือ 
ใหบวชในภิกษุณีสงฆกอน แลวจึงไปบวชในภิกษุสงฆ หลังจากมีพุทธบัญญัติวา ใหสตรบีวชเปนภิกษุณี
ดวยวิธีญัตติจตุตถกรรมแทนวิธีการบวชแบบเดิมแลว วิธีการบวชเปนภิกษุณีดวยการใหไตรสรณคมน
ไดถูกนําไปใชในการบวชสามเณรี ภายหลังก็ไมปรากฏหลักฐานวา มีภิกษุรูปใดนําวิธีการบวชดวยการ
ใหไตรสรณคมนไปใชในการบวชภิกษุณีอีกเลย 

ภายหลังพุทธปรินิพพานลวงได ๑๐๐ ป เกิดภิกษุไมลงรอยกันดานความประพฤติและ
ความเห็น เปนเหตุใหแตกออกเปน ๑๘ นิกาย เปนอาจาริยวาท ๑๗ นิกาย และเถรวาท ๑ นิกายที่
ยึดถือหลกัคําสอนด้ังเดิม ราว ในป พ.ศ. ๒๓๖ ภายหลังจากการสังคายนาครั้งที่ ๓ ในรัชสมัยพระเจา
อโศกมหาราช พระโมคคลีบุตรติสสเถระไดสงคณะพระสมณทูตออกเดินทางไปเผยแผพระศาสนายัง
ดินแดนตาง ๆ ในคัมภีรอรรถกถา ระบุวา การสงพระสมณฑูตไปเผยแผพระศาสนายังดินแดนตาง ๆ 
ทั้งในและนอกชมพูทวีป มีทั้งหมด ๙ สาย ใน ๙ สายน้ันมีการบวชสตรีอยู ๓ สาย คือ ๑) สายที่ ๔ 
การเผยแผพระศาสนาที่อปรันตกชนบท ๒) สายที่ ๘ การเผยแผพระศาสนาที่สุวรรณภูมิ ๓) สายที่ ๙ 

                                            

๑๖๖ กนก แสนประเสริฐ, เอกสารคูมือวาดวยประมวลพระราชบัญญัติคณะสงฆฯ, (กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพสํานักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ, ๒๕๔๙) หนา ๑๓๗. 



๑๑๕ 

 

การเผยแผพระศาสนาที่ตามพปณณิทวีป ในสายที่ ๔ และสายที่ ๘ คัมภีรอรรถกถาไมไดระบุวา สตรีที่
ออกบวชน้ันบวชเปนอะไร แตหลักฐานในพุทธสาสนสุวัณณภูมิปกรณ ระบุวา ในสายที่ ๘ สตรีที่ออก
บวชน้ันไดบวชเปนชี สวนสายที่ ๙ มีหลักฐานวา สตรีที่ออกบวชน้ันไดอุปสมบทเปนภิกษุณี และยัง
ระบุอีกวา การสงพระสมณทูตไปเผยแผจะมีภิกษุสงฆเดินทางไปสายละ ๕ รูป เพื่อเพียงพอตอการ
อุปสมบทภิกษุในถ่ินน้ัน ๆ ซึ่งไมมีภิกษุณีสงฆรวมเดินทางไปดวย สวนในสายที่ ๔ ผูวิจัยสันนิษฐานวา 
อาจจะบวชเปนชีเหมือนกับในสายที่ ๘ เพราะวาไมมีภิกษุณีรวมเดินทางไปดวย เพราะการจะ
อุปสมบทภิกษุณีใหสําเร็จไดน้ันจะตองอาศัยภิกษุณีสงฆ 

สวนในสายที่ ๙ ภายหลังการสงพระสมณทูตไปเผยแผพระพุทธศาสนาไดไมนาน พระเจา
เทวานัมปยติสสะไดนิมนตพระสังฆมิตตาเถรีพรอมคณะเดินทางไปที่เกาะลังกาทวีป เพื่ออุปสมบท
พระนางอนุฬาเทวีพรอมดวยบริวารอีก ๑,๐๐๐ คนเปนภิกษุณี ในแผนดินชมพูทวีป ราว พ.ศ. ๓๕๘ 
พราหมณปุษยมิตรไดยึดอํานาจกษัตริยราชวงศเมารยะแลวต้ังตนเปนกษัตริยไดสั่งใหทําลายวัดวา
อารามตาง ๆ ทั้งยังต้ังคาหัวพระสงฆ ๑๐๐ ทินาร ถาใครตัดหัวพระสงฆหรือพุทธศาสนิกชนได จึงทํา
ใหพระภิกษุสงฆที่เหลือรอดหนีตายไปยังแควนตาง ๆ ยุคน้ีจึงเปนยุคมืดของพุทธศาสนาในแควนมคธ 
ตอจากน้ัน ราวประมาณ ป พ.ศ. ๕๐๐ (พุทธศตวรรษที่ ๖) แถบดินแดนดานทิศตะวันตกเฉียงเหนือ
ของชมพูทวีป  (แควนคันธาระและปญจาบ) ในรัชสมัยพระเจาเมนันเดอร พระองคเกิดเลื่อมใสศรัทธา
พระนาคเสน (นิกายสรวาสติวาท) จึงไดถวายวิหารพรอมทั้งบํารุงพระภิกษุจํานวน ๑๐๐ โกฏิดวย
ปจจัย ในหลักฐานไมปรากฏวามีการกลาวถึงภิกษุณีสงฆไวเลย ซึ่งในหลักฐานยังระบุอีกวา ในแถบน้ัน
เปนที่ ต้ังของนิกายสรวาสติวาท น่ันก็แสดงวา ดินแดนตอนเหนือของชมพูทวีปในชวงน้ันได
เจริญรุงเรืองไปดวยพุทธศาสนานิกายอาจริยวาท ซึ่งทําใหพุทธศาสนานิกายเถรวาทตองถอยรนลงมา
ทางดินแดนตอนใตของชมพูทวีป ชวงต้ังแตพุทธศตวรรษที่ ๖ เปนตนไป ซึ่งปรากฏหลักฐานในประวัติ
พระอัศวโฆษ ระบุวา พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทไดถอยรนมาอยูทางตอนใตของชมพูทวีปจนถึง
เกาะลังกา ในประวัติพระวสุพันธุและบันทึกการเดินทางของสมณะฟาเหียน ปรากฏวา มีการกลาวถึง
ภิกษุณีทั้งหลาย แตเมื่อพิจารณาดวยหลักฐานที่มีกอนหนาน้ีแลว มีความเปนไปไดสูงมากวา อาจจะ
เปนภิกษุณีในนิกายอื่น ๆ ที่เปนอาจริยวาท ซึ่งไมใชเถรวาท เพราะดินแดนชมพูทวีปทางตอนเหนือใน
ยุคน้ัน พระพุทธศาสนาในแบบเถรวาทไดเสื่อมถอยไปอยูในชมพูทวีปตอนใตจนถึงเกาะลังกา เริ่ม
ต้ังแตพุทธศตวรรษที่ ๖ จนเสื่อมสูญไปในพุทธศตวรรษที่ ๑๐ ซึ่งยังคงหลงเหลอืเฉพาะทางตอนใตของ
ชมพูทวีปเทาน้ัน ตอมา ในพุทธศตวรรษที่ ๑๒ ชวงป พ.ศ. ๑๑๗๑-๑๑๘๑ ในบันทึกการเดินทางฯ 
ของพระเสวียนจั้ง (ถังซัมจั๋ง) ไดบันทึกขอมูลจํานวน ๑๓๘ แควน ทั้งในและนอกชมพูทวีป ซึ่งใน
บันทึกการเดินทางฯ ทั้งหมดไมไดกลาวถึงการมีอยูของภิกษุณีเลย ชวงพุทธศตวรรษที่ ๑๖-๑๗ 
พระพุทธศาสนาในลังกาทวีป ไดเกิดเหตุการณที่ทําใหภิกษุสงฆและภิกษุณีสงฆไดสูญสิ้นสมณวงศไป 
ตอมา พระเจาวิชัยพาหุที่ ๑ ไดนิมนตพระสงฆจากพมาในรัชสมัยพระเจาอนุรุทธะ จํานวน ๒๐ รูป 
สมณวงศในลังกาจึงไดกลับมีข้ึนอีกครั้งหน่ึง  

ประมาณ พ.ศ. ๒๒๙๖ ในลังกาทวีปเกิดจลาจลจนตองเสียอิสรภาพแกพวกทมิฬอีก 
พระพุทธศาสนาก็เสื่อมลงอีกวาระหน่ึงถึงสิ้นสมณวงศ ในชวงระหวางป พ.ศ.๒๒๙๖-๒๓๒๕ พระเจา
กีรติศรีราชสิงหะ ไดสงราชทูตไปยังกรุงศรีอยุธยา เพื่อนําคณะภิกษุสงฆไทยมาทําพิธีอุปสมบทแกชาว



๑๑๖ 

 

ศรีลังกา โดยการนําของพระอุบาลีมหาเถระ ในการบรรพชาอุปสมบทครั้งน้ันไมพบหลักฐานวามีการ
อุปสมบทภิกษุณีแตอยางใด ในประเทศไทย ป พ.ศ.๒๔๗๑ นายนรินทร (กลึง) ภาษิต ไดใหลูกสาว
พรอมดวยสตรีอีก ๖ คน ออกบรรพชาเปนสามเณรี จนกลายเปนประเด็นใหสมเด็จพระกรมหลวง
ชินวรสิริวัตน ไดทรงมีพระบัญชา เมื่อวันที่ ๑๘ มิถุนายน พ.ศ. ๒๔๗๑ หามพระเณรไมใหบวชหญิง
เปนบรรพชิต ดวยเหตุวา ภิกษุณีหมดสาบสูญขาดเช้ือสายมานานแลว เมื่อภิกษุณีผูรักษา
ขนบธรรมเนียมสืบตอสามเณรีไมมีแลว สามเณรีผูบวชสืบตอมาจากภิกษุณีก็ไมมี เปนอันเสื่อมสูญไป
ตามกัน 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในประเด็นวิเคราะหการอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณี
เถรวาทในปจจุบัน ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา ในปจจุบันสตรีไมสามารถอุปสมบทเปนภิกษุณีเถรวาทได 
เพราะไมมีภิกษุณีสงฆทําหนาที่ใหการอุปสมบท ดวยเหตุวาภิกษุณีสงฆไดสูญสิ้นไปหมดแลวจึงไม
สามารถใหการอุปสมบทแกสตรีผูตองการจะบวชได  

๔.๑.๒ วิเคราะหการเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอพระสตูร 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปประเด็นไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อ
ศึกษาวิเคราะหและวินิจฉัย โดยแบงออกเปน ๒ ประเด็น คือ ๑. วิเคราะหบุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรีย
จะแกกลา ๒. วิเคราะหการพยากรณมรรคผลและคติที่ไปผูเสยีชีวิต ซึ่งจะเรียงลําดับประเด็นวิเคราะห
และวินิจฉัย ดังตอไปน้ี 

๑. วิเคราะหบุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษา
วิเคราะหตอในบทที่ ๔ ซึ่งเปนหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผคํา
สอนในประเด็นบุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา โดยมีรายละเอียดดังตอไปน้ี 

๑. เมื่อไดฟงคําสอนของพระพุทธเจากอนสิ้นชีวิต จะละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่า ไดเปนพระ
อนาคามี เพราะผูใกลเสียชีวิตอินทรียภาวนาจะแกกลา พระพุทธเจารูจังหวะของอินทรียภาวนาในแต
ละบุคคล ดังน้ัน ใหเอาคําสอนของพระพุทธเจาไปใหผูใกลเสียชีวิตฟง 

๒. ชวงใกลจะเสียชีวิตขอใหไดฟงแค ๕ นาที พอไดฟงปุบเขาล็อกละ คนที่กําลังนอนด้ิน
ทุรนทุรายจะหยุดด้ินทันที อาการจะเริ่มสงบ แตตองชวงเวลาใกลตายจริง ๆ แตถายังมีแรงอยูวิทยุ
ขวางทิ้งหมด แสดงวายังมีแรงปลอยมันไปกอน อินทรียยังออน 

๓. ในชวงเวลาที่ใกลจะตาย อินทรียจะเริ่มแกกลา เราเห็นวา เขาคงจะขาดสติใชอะไร
ไมได สัมปชัญญะไมมี วางความเห็นของเรา แลวมีหนาที่เช่ือพระพุทธเจา น่ีแหละถึงวาศรัทธาไง ถาม
วาศรัทธาอะไร พยัญชนะ พยัญชนะของศาสดา น่ีคือขอสอง สังโยชน ๕ ก็จะสิ้นเหมือนกัน 

๔. ใครมีญาติที่ใกลจะเสยีชีวิตใหเปดคําสอนของพระศาสดาใหฟง บทใดก็ได ทําไมคนใกล
เสียชีวิตถึงไดบรรลุธรรมเร็ว ความเร็วในการบรรลุธรรม พระองควัดจากอะไร วัดจากอินทรีย ๕ 
ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปญญา ในชวงจังหวะน้ีจังหวะเดียวอินทรียเขาจะแกกลา ชวงที่ยังไมตาย



๑๑๗ 

 

อินทรียของแตละคนจะแกกลาบางออนบาง แตชวงจังหวะใกลจะตายจริง ๆ ถายังไมตายอินทรียจะ
ยังไมคอยเทาไหร ถาใกลจะตายเน่ียะฟงคําสอนของพระพุทธเจาแลวเขาทั้งหมด 

ดวยเหตุน้ีผูวิจัยจึงต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระคึกฤทธ์ิจึงกลาวยืนยันเชนน้ัน 
ดังน้ัน ผูวิจัยจึงต้ังสมมติฐานเพื่อนําขอมูลมาวิเคราะหและวินิจฉัยเปน ๒ ประเด็น คือ  

๑) พระสัมมาสัมพุทธเจาตรัสวาผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา 
๒) พระคึกฤทธ์ิมีอินทริยปโรปริยัตตญาณ 

โดยผูวิจัยจะใชหลักฐานจากคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถาเปนตน เพื่อนํามา
วิเคราะหและวินิจฉัยในแตละประเด็นตอไป 

๑) พระสัมมาสัมพุทธเจาตรัสวาผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา พระสัมมาสัมพุทธ
เจาตรัสวาผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

คําวา อินทรีย ในประเด็นน้ีหมายเอาเฉพาะอินทรีย ๕ ซึ่งในอินทรีย ๕ ประกอบดวย 
ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปญญา ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค 
อินทริยสังยุต มุทุตรวรรค ปฏิลาภสูตร ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย อินทรีย ๕ ประการน้ี คือ ๑. สัทธินทรีย ฯลฯ ๕. ปญญินทรีย 

สัทธินทรีย คือ อริยสาวกเปนผูมีศรัทธา เช่ือพระปญญาตรัสรูของตถาคตวา ‘พระองคเปน
พระอรหันต ตรัสรูดวยพระองคเอง ฯลฯ เปนศาสดาของเทวดาและมนุษยทั้งหลาย’ เรียกวา 
สัทธินทรีย 

วิริยินทรีย คือ อริยสาวกปรารภสัมมัปปธาน ๔ ประการ ยอมไดความเพียร เรียกวา  
วิริยินทรีย 

สตินทรีย คือ อริยสาวกปรารภสติปฏฐาน ๔ ประการ ยอมไดสติ เรียกวา สตินทรีย 

สมาธินทรีย คือ อริยสาวกทํานิพพานใหเปนอารมณ แลวไดสมาธิเอกัคคตาจิต เรียกวา  
สมาธินทรีย 

ปญญินทรีย คือ อริยสาวกเปนผูมีปญญาเครื่องพิจารณาเห็นทั้งความเกิดและความดับ 
ชําแรกกิเลส ใหสิ้นทุกข เรียกวา ปญญินทรีย๑๖๗ 

นอกจากน้ี พระผูมีพระภาคยังตรัสอีกวา อินทรียทั้ง ๕ น้ันไมสามารถที่จะเกิดข้ึนมาเองได 
ถาเวนขาดเสียจากวินัยของพระองค มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย มหาวรรค 
อินทริยสังยุต สูกรขตวรรค ทุติยอุปปาทสูตร ความวา 

                                            

๑๖๗ ดูรายละเอียดใน ส.ม. (ไทย) ๑๙/๔๘๑/๒๙๒-๒๙๓. 



๑๑๘ 

 

ภิกษุทั้งหลาย อินทรีย ๕ ประการน้ีที่บุคคลเจริญ ทําใหมากแลว ที่ยังไมเกิดยอมเกิดข้ึน เวน
วินัยของพระสุคต ยอมไมเกิดข้ึน 

อินทรีย ๕ ประการ อะไรบาง คือ 

๑. สัทธินทรีย  ๒. วิริยินทรีย 
๓. สตินทรีย    ๔. สมาธินทรีย 
๕. ปญญินทรีย 

อินทรีย ๕ ประการน้ีที่บุคคลเจริญ ทําใหมากแลว ที่ยังไมเกิดยอมเกิดข้ึน เวนวินัยของพระ
สุคต ยอมไมเกิดข้ึน”๑๖๘ 

และพระองคยังทรงตรัสบอกวิธีการทําอินทรีย ๕ ใหเจริญ ดังหลักฐานปรากฏในพระ
สุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค มหาวรรค อินทริยกถา ปฐมสุตตันตนิทเทส ความวา 

... การเจริญอินทรีย ๕ มีไดดวยอาการเทาไร 

คือ อินทรีย ๕ อันบุคคลยอมเจริญดวยอาการ ๑๐ อยาง การเจริญอินทรีย ๕ มีไดดวยอาการ 
๑๐ อยาง บุคคลเมื่อละความไมมีศรัทธา ช่ือวาเจริญสัทธินทรีย เมื่อเจริญสัทธินทรีย ช่ือวาละ
ความไมมีศรัทธา เมื่อละความเกียจคราน ช่ือวาเจริญวิริยินทรีย เมื่อเจริญวิริยินทรีย ช่ือวาละ
ความเกียจคราน เมื่อละความประมาท ช่ือวาเจริญสตินทรีย เมื่อเจริญสตินทรีย ช่ือวาละความ
ประมาท เมื่อละอุทธัจจะ ช่ือวาเจริญสมาธินทรีย เมื่อเจริญสมาธินทรีย ช่ือวาละอุทธัจจะ เมื่อละ
อวิชชา ช่ือวาเจริญปญญินทรีย เมื่อเจริญปญญินทรีย ช่ือวาละอวิชชา อินทรีย ๕ อันบุคคลยอม
เจริญดวยอาการ ๑๐ อยางน้ี การเจริญอินทรีย ๕ มีไดดวยอาการ ๑๐ อยางน้ี๑๖๙ 

ทั้งยังมีพระดํารัสวา อินทรีย ๕ ถาบุคคลเจริญทําใหมากแลว จึงจะเปนไปเพื่อะสังโยชน 
ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค อินทริยสังยุต โพธิปกขิยวรรค 
สัญโญชนสูตร ความวา 

พระผูมีพระภาคตรัสวา “ภิกษุทั้งหลาย อินทรีย ๕ ประการน้ีที่บุคคลเจริญ ทําใหมากแลว 
ยอมเปนไปเพื่อละสังโยชน 

อินทรีย ๕ ประการ อะไรบาง คือ 

๑. สัทธินทรีย ฯลฯ ๕. ปญญินทรีย 

อินทรีย ๕ ประการน้ีที่บุคคลเจริญ ทําใหมากแลว ยอมเปนไปเพื่อละสังโยชน”๑๗๐ 

                                            

๑๖๘ ส.ม. (ไทย) ๑๙/๕๓๐/๓๔๔. 
๑๖๙ ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๑๘๕/๒๙๑. 
๑๗๐ ส.ม. (ไทย) ๑๙/๕๓๑/๓๔๕. 



๑๑๙ 

 

อินทรีย ๕ ที่บุคคลเจริญทําใหมากแลว จะหวังผลได ๑ ใน ๗ ประการ อยางใดอยางหน่ึง 
ซึ่งมีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค อินทริยสังยุต โพธิปกขิยวรรค 
ทุติยผลสูตร ความวา 

“ภิกษุทั้งหลาย อินทรีย ๕ ประการน้ี อินทรีย ๕ ประการ อะไรบาง คือ 

๑. สัทธินทรีย ฯลฯ ๕. ปญญินทรีย 

อินทรีย ๕ ประการน้ี 

ภิกษุทั้งหลาย เพราะอินทรีย ๕ ประการน้ีที่บุคคลเจริญทําใหมากแลว พึงหวังผลานิสงส ๗ 
ประการ ผลานิสงส ๗ ประการ อะไรบาง คือ 

๑. จะไดบรรลุอรหัตตผลทันทีในปจจุบัน 
 ๒. ถาไมไดบรรลุอรหัตตผลในปจจุบัน จะไดบรรลุในเวลาใกลตาย 
 ๓. ถาในปจจุบันและเวลาใกลตายยังไมไดบรรลุก็จะไดเปนพระอนาคามี ผูอันตราปรินิพพายี 
 ๔. ...ก็จะไดเปนพระอนาคามีผูอุปหัจจปรินิพพายี 
 ๕. ...ก็จะไดเปนพระอนาคามีผูอสังขารปรินิพพายี 
 ๖. ...ก็จะไดเปนพระอนาคามีผูสสังขารปรินิพพายี 
 ๗. ...ก็จะไดเปนพระอนาคามีผูอุทธังโสโตอกนิฏฐคามี เพราะอุทธัมภาคิยสังโยชน ๕ ประการ

สิ้นไป๑๗๑ 

ซึ่งในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ไดอธิบายวา 

อินทรีย ๕ ธรรมที่เปนใหญในกิจของตน โดยเปนเจาการในการทําหนาที่และเปนหัวหนานํา
สัมปยุตตธรรมในการครอบงํากําจัดธรรมที่เปนปฏิปกษ มี ๕ อยาง ไดแก ศรัทธา วิริยะ สติ 
สมาธิ ปญญา ... ซึ่งธรรมที่ตรงขามแตละอยางจะเขาครอบงําไมได เรียกช่ือวา อินทรีย โดย
ความหมายวาเปนเจาการในการครอบงําเสียซึ่งธรรมที่ตรงขามแตละอยาง คือ ความไรศรัทธา 
ความเกียจคราน ความประมาท ความฟุงซาน และความหลงงมงาย ... ๑๗๒ 

ในปฏิลาภสูตร ปรากฏขอความวา พระผูมีพระภาคทรงอธิบายวา อินทรีย ๕ ประกอบไป
ดวยศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปญญา โดยอินทรียทั้ง ๕ น้ันมีความหมายดังน้ี ๑. ศรัทธา คือ การ
เช่ือมั่นในปญญาตรัสรูของพระพุทธเจาวาเปนพระอรหันตตรัสรูดวยพระองคเอง พรอมดวยวิชชาและ
จรณะ เปนศาสดาของเทวดาและมนุษยทั้งหลาย ๒. วิริยะ คือ การปรารภสัมมัปปธาน ๔ ประการ 
ยอมไดความเพียร ๓. สติ คือ การปรารภสติปฏฐาน ๔ ประการ ยอมไดสติ ๔. สมาธิ คือ การทํา
นิพพานใหเปนอารมณแลวไดสมาธิในระดับเอกัคคตาจิต ๕. ปญญา คือ ปญญาพิจารณาเห็นทั้งความ
เกิดและดับ ชําแรกกิเลสใหถึงความสิ้นทุกข 

                                            

๑๗๑ ส.ม. (ไทย) ๑๙/๕๓๖/๓๔๗-๓๔๘. 
๑๗๒ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๕๕๖-

๕๕๗. 



๑๒๐ 

 

ในทุติยอุปปาทสูตร ระบุวา อินทรีย ๕ ยอมไมสามารถเกิดข้ึนเองได ถาเวนจากวินัยของ
พระพุทธองค และในปฐมสุตตันตนิทเทส บอกการทําใหอินทรียทั้ง ๕ เจริญข้ึนดวยอาการ ๑๐ อยาง 
โดยเริ่มจากบุคคลละความไมมีศรัทธา ช่ือวา เจริญศรัทธา เปนตน ไปจนถึงการเจริญปญญา และยัง
ปรากฏพระพุทธดํารัสวา อินทรียทั้ง ๕ น้ี ถาบุคคลเจริญใหมากทําใหมากแลว จึงจะเปนไปเพื่อการละ
สังโยชนซึ่งปรากฏหลักฐานในสัญโญชนสูตร นอกจากน้ีในทุติยผลสูตร ยังกลาวอีกวา อินทรีย ๕ ที่
บุคคลเจริญแลว ทําใหมากเจริญใหมาก พึงหวังผลได ๑ ใน ๗ ประการ หรืออยางใดอยางหน่ึง ไดแก 
๑) จะไดบรรลุเปนพระอรหันตในปจจุบันทันที ๒) ถาไมไดบรรลุอรหัตตผลในปจจุบัน จะไดบรรลุใน
เวลาใกลตาย เปนตน ซึ่งจากหลักฐานที่ผูวิจัยไดยกมาน้ัน ไมปรากฏพระดํารัสวา บุคคลผูใกลจะ
เสียชีวิตอินทรีย ๕ จะแกกลาข้ึนเอง เมื่อพิจารณาจากหลักฐานทั้ง ๓ พระสูตร คือ ทุติยอุปปาทสูตร 
ปฐมสุตตันตนิทเทส ทุติยผลสูตร ที่ผูวิจัยไดยกมาแสดงแลว จะเห็นไดวา อินทรียทั้ง ๕ น้ันไมสามารถ
จะแกกลาข้ึนเองได โดยปราศจากความพากเพียรพยายามกระทําใหเกิดข้ึน ดังน้ัน เมื่อนําคําสอนพระ
คึกฤทธ์ิมาเทียบเคียงกับหลักฐานในพระสูตรซึ่งเปนพระพุทธพจนแลว พบวา คําสอนของพระคึกฤทธ์ิ
มีความขัดแยงและคัดคานกับคําสอนของพระศาสดา มีวาทะอนัเปนขาศึก พระคึกฤทธ์ิไดแสดงในสิ่งที่
พระองคไมไดแสดงวาพระองคทรงแสดง ซึ่งจัดเขาองคแหงสังฆเภท ปรากฏหลักฐานในพระวินัยปฎก 
จูฬวรรค สังฆเภทขันธกะ ตติยภาณวาร อุปาลิปญหา สังฆเภท ความวา 

แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดภาษิตไวไมไดตรัสไววา ตถาคตไดภาษิตไวไดตรัสไว 
แสดงสิ่งที่ตถาคตไดภาษิตไวไดตรัสไววา ตถาคตไมไดภาษิตไวไมไดตรัสไว 
อุบาลี สงฆจะเปนผูแตกกันดวยเหตุเทาน้ีแล๑๗๓ 

และพระผูมีพระภาคยังทรงบอกผลของการกลาวตูพระองคดวยถอยคําที่ไมจริง ซึ่งปรากฏ
หลักฐานในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย เอกกนิบาต อธัมมวรรค ความวา 

... แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดภาษิตไว ไมไดกลาวไววา “ตถาคตไดภาษิตไว ไดกลาวไว” ฯลฯ 
แสดงสิ่งที่ตถาคตภาษิตไว กลาวไววา “ตถาคตไมไดภาษิตไว ไมไดกลาวไว” ฯลฯ แสดงกรรมที่
ตถาคตไมไดประพฤติปฏิบัติมาวา “ตถาคตไดประพฤติปฏิบัติมา” ฯลฯ แสดงกรรมที่ตถาคตได
ประพฤติปฏิบัติมาวา “ตถาคตไมไดประพฤติปฏิบัติมา” ฯลฯ แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดบัญญัติไววา 
“ตถาคตไดบัญญัติไว” ฯลฯ แสดงสิ่งที่ตถาคตไดบัญญัติไววา “ตถาคตไมไดบัญญัติไว” ช่ือวา
ปฏิบัติเพื่อไมเกื้อกูลแกคนหมูมาก เพื่อไมใชสุขแกคนหมูมาก เพื่อไมใชประโยชนแกคนหมูมาก 
เพื่อไมเกื้อกูล เพื่อทุกขแกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย ภิกษุเหลาน้ันยอมประสพสิ่งที่ไมใชบุญเปน
อันมาก และทําใหสัทธรรมน้ีสูญหายไป๑๗๔ 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา 
พระสัมมาสัมพุทธเจาตรัสวาผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา จึงตกไป 

                                            

๑๗๓ วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๕๒/๒๑๔. 
๑๗๔ อง.ฺเอกก. (ไทย) ๒๐/๑๓๑-๑๓๙/๒๐. 



๑๒๑ 

 

๒) พระคึกฤทธิ์มอิีนทริยปโรปริยัตตญาณ  

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา พระคึกฤทธ์ิมี
อินทริยปโรปริยัตตญาณ ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

เมื่อผูวิจัยทําการสืบคนขอมูล พบวา พระผูมีพระภาคทรงทราบความแกและความออน
ของอินทรียในสัตวทั้งหลาย มีหลักฐานปรากฏในพระอภิธรรมปฎก วิภังค ญาณวิภังค ทัสกนิทเทส 
อินทริยปโรปริยัตติญาณ (ปรีชาหย่ังรูสัตวที่มีอินทรียแกกลาและไมแกกลา) ความวา  

พระตถาคตทรงทราบความแกกลาและไมแกกลาแหงอินทรียของสัตวเหลาอื่นของบุคคล
เหลาอื่นตามความเปนจริง เปนไฉน 

พระตถาคตในโลกน้ีทรงทราบอาสยะ อนุสัย จริต อธิมุตติของสัตวทั้งหลาย ทรงทราบสัตว
ทั้งหลายผูมีธุลีคือกิเลสนอย มีธุลีคือกิเลสมาก มีอินทรียแกกลา มีอินทรียออน มีอาการดี มี
อาการช่ัว แนะนําใหเขาใจไดงาย แนะนําใหเขาใจไดยากควรบรรลุธรรมและไมควรบรรลุ
ธรรม๑๗๕ 

นอกจากหลักฐานขางตนแลว ยังมีหลักฐานปรากฏอีกวา การหย่ังรูในอินทรียของสัตว
ทั้งหลายน้ันเปนความสามารถที่มีในเฉพาะพระตถาคตเจา ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก 
มัชฌิมนิกาย มูลปณณาสก สีหนาทวรรค มหาสีหนาทสูตร ความวา 

ตถาคตรูชัดวาสัตวเหลาอื่น ...บุคคลเหลาอื่นมีอินทรียแกกลาและอินทรียออนตามความเปน
จริง การที่ตถาคตรูชัดวาสัตวเหลาอื่น และบุคคลเหลาอื่นมีอินทรียแกกลาและอินทรียออนตาม
ความเปนจริง น้ีเปนกําลังของตถาคตที่ตถาคตอาศัยแลว ปฏิญญาฐานะที่องอาจ บันลือสีหนาท 
ประกาศพรหมจักรในบริษัท๑๗๖  

นอกจากน้ี ในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย สัทธรรมปกาสินี ปฏิสัมภิทามรรค 
มหาวรรค ญาณกถา อนิทริยปโรปริยัตตญาณนิทเทสวัณณนา ยังไดอธิบายอีกวา 

ในอินทริยปโรปริยัตตญาณนิทเทสพึงทราบวินิจฉัยดังตอไปน้ี คําวา ของพระตถาคต 
(ตถาคตสฺส) จะไมมีอยูในอุทเทสโดยสรุป เพราะทานกลาวไววา “ญาณ ๖ ประการ (เบื้องปลาย) 
ไมมีทั่วไปแกพระสาวกทั้ งหลาย” ก็เทากับทานกลาววา “มีเฉพาะพระตถาคต” เทาน้ัน 
เพราะฉะน้ัน ... พระตถาคตทรงเห็น คือ ทรงตรวจดูสัตวทั้ งหลายเหลาน้ันดวยจักษุ คือ 
อินทริยปโรปริยัตตญาณ (ญาณกําหนดรูความหยอนและความย่ิงแหงอินทรีย) ...๑๗๗ 

                                            

๑๗๕ อภ.ิวิ. (ไทย) ๓๕/๘๑๔/๕๒๕-๕๒๖. 
๑๗๖ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๑๔๘/๑๔๕. 
๑๗๗ ขุ.ป.อ. (ไทย) ๒/๑๑๑/๑. 



๑๒๒ 

 

ดวยเพราะพระผูมีพระภาคทรงอาศัยพุทธจักษุในการตรวจดูหมูสัตว จึงไดรูชัดถึงความแก
กลาและความออนในอินทรียของบุคคล มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปฎก มหาวรรค มหาขันธกะ 
พรหมนิคมกถา ความวา 

...เพราะอาศัยพระกรุณาในหมูสัตว ทรงตรวจดูโลกดวยพุทธจักษุ เมื่อทรงตรวจดูโลกดวย
พุทธจักษุ ไดเห็นสัตวทั้งหลายผูมีธุลีในตานอย มีธุลีในตามาก มีอินทรียแกกลามีอินทรียออน มีอาการ
ดี มีอาการทราม สอนใหรูไดงาย สอนใหรูไดยาก…๑๗๘ 

ซึ่งในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี มหาวรรค มหาปทานสูตร 
พรหมยาจนกถาวัณณนา ไดอธิบายวา 

คําวา ดวยพระพุทธจักษุ (พุทฺธจกฺขุนา) ไดแก ดวยการหย่ังรูความย่ิงและความหยอนแหง
อินทรีย และดวยการหย่ังรูกิเลสและอัธยาศัยที่นอนเน่ืองอยู เพราะคําวา พุทธจักษุ เปนช่ือของ
ญาณ ๒ ประการน้ี คําวา พระสมันตจุกษุ เปนช่ือแหงพระสัพพัญุตญาณ คําวา ธรรมจักษุ เปน
ช่ือแหงมรรคญาณ ๓  

ในคําวา ผูมีธุลีในดวงตานอย (อปฺปรชกฺเข) เปนตน ธุลีมีราคะเปนตนในจักษุคือปญญาของ
สัตวเหลาใดมีนอย โดยนัยที่กลาวมาแลวน่ันแล สัตวเหลาน้ันช่ือวามีธุลีในดวงตานอย ธุลีมีราคะ
เปนตนน้ัน ของสัตวเหลาใดมีมาก สัตวเหลาน้ันช่ือวามีธุลีในดวงตามาก อินทรียทั้งหลายมี
ศรัทธาเปนตนของสัตวเหลาใดแกกลา สัตวเหลาน้ันช่ือวามีอินทรียแกกลา อินทรียเหลาน้ันของ
สัตวเหลาใดออน สัตวเหลาน้ันช่ือวามีอินทรียออน อาการทั้งหลายมีศรัทธาเปนตนน้ันน่ันแลของ
สัตวเหลาใดดี สัตวเหลาน้ันช่ือวามีอาการดี สัตวเหลาใดกําหนดรูเหตุที่ตรัสไวแลว คือ ใหรูได
โดยงาย สัตวเหลาน้ันช่ือวาสอนใหรูไดโดยงาย...  

... บุคคลผูมีศรัทธา ช่ือวา มีกิเลสธุลีนอยในปญญาจักขุ... บุคคลผูมีความเพียร ช่ือวา มีกิเลส
ดุจธุลีนอยในปญญาจักษุ... บุคคลผูมีสติต้ังมั่น ช่ือวา มีกิเลสดุจธุลีนอยในปญญาจักษุ... บุคคลผูมี
จิตต้ังมั่น ช่ือวา มีกิเลสดุจธุลีนอยในปญญาจักษุ... บุคคลผูมีปญญาดี ช่ือวา มีกิเลสดุจธุลีนอยใน
ปญญาจักษุ อน่ึง บุคคลผูมีศรัทธาเปนผูมีอินทรียแกกลา ฯลฯ บุคคลผูมีปญญาดีเปนผูมักเห็น
ปรโลกและโทษโดยความเปนภัย... ๑๗๙ 

และพระพุทธองคยังตรัสบอกถึงบุคคลผูชอบประเมินและพยากรณในบุคคลอื่น ปรากฏ
หลักฐานในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ฉักกนิบาต ปฐมปณณาสก ธัมมิกวรรค มิคสาลาสูตร 
ความวา 

...นอกจากตถาคต เพราะเหตุน้ันแล เธอทั้งหลายอยาไดเปนผูชอบถือประมาณในบุคคล และ
อยาถือประมาณในบุคคล เพราะบุคคลผูถือประมาณในบุคคล ยอมทําลายคุณวิเศษของตน สวน
เราหรือผูเหมือนเราพึงถือประมาณในบุคคลได 

                                            

๑๗๘ วิ.ม. (ไทย) ๔/๙/๑๔. 
๑๗๙ ที.ม.อ. (ไทย) -/๖๙/๙๑-๙๒. 



๑๒๓ 

 

ในเรื่องญาณเปนเครื่องกําหนดรูอินทรียแกกลา และอินทรียออนของบุคคล ใครกันเลา คือ 
มิคสาลาอุบาสิกาผูเขลา ไมฉลาด ไมหลักแหลม มีปญญาทึบ และใครกันเลา คือ พระสัมมาสัม-
พุทธเจาผูมีวิสัยที่ไมมีอะไรขัดขวางได๑๘๐ 

หลักฐานในทัสกนิทเทส ระบุวา พระผูมีพระภาคทรงเปนผูที่ทราบความแกกลาและความ
ออนในอินทรียของสัตวทั้งหลาย นอกจากน้ี หลักฐานในมหาสีหนาทสูตร ยังระบุอีกวา การที่พระองค
ทรงรูถึงความแกกลาและความออนในอินทรียของสัตวทั้งหลาย เปนความสามารถพิเศษที่มีเฉพาะใน
พระพุทธเจา และญาณที่ทําใหทราบถึงความแกและความออนในอินทรียของสัตวทั้งหลายน้ี ไมมี
ทั่วไปแกพระสาวก สวนในพรหมนิคมกถา ไดระบุอีกวา ดวยเพราะพระองคอาศัยพุทธจักษุญาณ 
(พระสัพพัญุตญาณ) สวนในมิคสาลาสูตร ไดปรากฏพระพุทธดํารัสกําชับพระสาวกวา อยาไดเปนผู
ชอบถือประมาณในบุคคลอื่น เพราะจะทําลายคุณวิเศษของตนเอง ยกเวนพระพุทธเจาเทาน้ัน 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นวิเคราะหที่ ๒ พบวา ญาณ
หย่ังรูในความแกและออนของอินทรียในแตละบุคคล เปนพุทธวิสัยที่มีเฉพาะในพระสัพพัญูพุทธเจา
เทาน้ัน และดวยหลักฐานทั้งหมดน้ี ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา พระคึกฤทธ์ิมีอินทริยปโรปรยัิตตญาณ จึงตกไป  

สรุปความวา นอกจาก ๓ พระสูตร คือ ทุติยอุปปาทสูตร สัญโยชนสูตร และทุติยผลสูตร 
เมื่อกลาวโดยสรุปมีใจความวา ถาเวนขาดเสียจากวินัยของพระองคแลว อินทรีย ๕ คือ ศรัทธา วิริยะ 
สติ สมาธิ ปญญา จะเกิดข้ึนมาเองไมได แมจะมีวินัยของพระองคก็ตาม แตถาไมเจริญอินทรีย ๕ ให
มากแลว กไ็มสามารถเปนเหตุใหละสังโยชนได สวนบุคคลที่ทําอินทรีย ๕ ใหมากเจริญใหมากเทาน้ัน
จึงจะละสังโยชนได โดยหวังผลได ๑ ใน ๗ ประการ อยางใดอยางหน่ึง ไดแก ๑) จะไดบรรลุเปนพระ
อรหันตในปจจุบันทันที ๒) ถาไมไดบรรลุอรหัตตผลในปจจุบัน จะไดบรรลุในเวลาใกลตาย เปนตน 
เมื่อพิจารณาเน้ือความในพระสตูรทัง้ ๓ แลวจะเห็นไดวา อินทรีย ๕ น้ันไมสามารถจะแกกลาข้ึนไดเอง
โดยปราศจากความพากเพียรพยายามกระทําใหเกิดข้ึน 

อีกประการหน่ึง พระผูมีพระภาคทรงทราบสัตวทั้งหลายผูมีธุลี คือ กิเลสนอย มีธุลี คือ 
กิเลสมาก มีอินทรียแกกลา มีอินทรียออน ฯ เพราะพระองคอาศัยอินทริยปโรปริยัตตญาณ (ญาณ
กําหนดรูความหยอนและความย่ิงแหงอินทรีย) ซึ่งญาณน้ีมีเฉพาะในพระสัพพัญูพุทธเจาเทาน้ัน 
เพราะเปนอสาธารณญาณ ไมมีทั่วไปแกพระสาวก ซึ่งพระองคยังตรัสเตือนบุคคลผูชอบถือประมาณใน
บุคคลอื่นวา “เธอทั้งหลายอยาไดเปนผูชอบถือประมาณในบุคคล สวนเราหรือผูเหมือนเราพึงถือ
ประมาณในบุคคลได” 

ดังน้ัน เมื่อนําคําสอนของพระคึกฤทธ์ิที่ไดกลาววา “พระพุทธเจาจะรูจังหวะอินทรีย
ภาวนาของแตละคน ผูที่ยังไมใกลเสียชีวิตอินทรียยังออนอยู และอินทรียจะเริ่มแกกลาเมื่อในเวลาใกล
จะเสียชีวิต” พรอมทั้งไดกลาวยืนยันอีกวา “ไมมีคําของผมเลยแมแตบทพยัญชนะเดียว ถาคานผมก็
ชวยไปคานพระศาสดา เพราะผมกอปปคําพระศาสดาทุกคํา” มาเทียบเคียงกับหลักฐานทั้งหมดใน

                                            

๑๘๐ อง.ฺฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๔๔/๕๐๖. 



๑๒๔ 

 

ประเด็นวิเคราะหทั้ง ๒ ประเด็นแลว พบวา คําสอนของพระคึกฤทธ์ิมีความขัดแยงและคัดคานกับคํา
สอนของพระศาสดา มีวาทะอันเปนขาศึก โดยพระคึกฤทธ์ิไดแสดงในสิ่งที่พระองคไมไดแสดงวา
พระองคทรงแสดง เปนตน 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในประเด็นวิเคราะหบุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรีย
จะแกกลาแลว ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา พระผูมีพระภาคไมเคยตรัสสอนวา บุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะ
แกกลาข้ึนไดเอง  

๒. วิเคราะหการพยากรณมรรคผลและคติท่ีไปผูเสียชีวิต 

ในประเด็นวิเคราะหน้ี ผูวิจัยไดยกหลักฐานมาแสดงเพื่อเปนหลักเกณฑในการตัดสินช้ีวัด
ลักษณะการอวดอุตริมนุสธรรมอันเปนคุณวิเศษที่ไมมีในตน โดยผูวิจัยไดยกมาทั้งในสวนของสิกขาบท
อนุบัญญัติ รวมทั้งสิกขาบทวิภังคและบทภาชนียดวย เพื่อช้ีแจงและอธิบายรายละเอียดในตัวสิกขาบท
บัญญัติที่พระผูมีพระภาคทรงบัญญัติไว ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระวินัยปฎก มหาวิภังค ปาราชิกกัณฑ 
ปาราชิกสิกขาบทที่ ๔ พระอนุบัญญัติ ความวา 

อน่ึง ภิกษุใดไมรูย่ิง กลาวอวดอุตตริมนุสสธรรมอันเปนญาณทัสสนะที่ประเสริฐอันสามารถ 
ใหนอมเขามาในตนวา “ขาพเจารูอยางน้ี เห็นอยางน้ี” ครั้นสมัยตอจากน้ัน อันผูใดผูหน่ึงโจทก็
ตามไมโจทก็ตาม เธอผูตองอาบัติแลว หวังความบริสุทธ์ิ พึงกลาวอยางน้ีวา “ทานทั้งหลาย 
ขาพเจาไมรูอยางน้ัน ไดกลาววารู ขาพเจาไมเห็นอยางน้ัน ไดกลาววาเห็น ขาพเจากลาวคําไร
ประโยชน เปนคําเท็จ” เวนไวแตสําคัญวาไดบรรลุ แมภิกษุน้ีก็เปนปาราชิก หาสังวาสมิได๑๘๑ 

สิกขาบทวิภังค 

คําวา ไมรูย่ิง คือ ภิกษุไมรูไมเห็นกุศลธรรมในตนซึง่ไมมีอยู ไมเปนจริง หาไมได กลาววา เรามี
กุศลธรรม  

ที่ช่ือวา อุตตริมนุสสธรรม ไดแก ฌาน วิโมกข สมาธิ สมาบัติ ญาณทัสสนะ มรรคภาวนา การ
ทําผลใหแจง การละกิเลส ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ความยินดีในเรือนวาง 

คําวา นอมเขามาในตน ไดแก นอมกุศลธรรมเหลาน้ันเขาในตน หรือนอมตนเขาในกุศลธรรม
เหลาน้ัน 

คําวา ญาณ ไดแก วิชชา ๓ คําวา ทัสสนะ ไดแก ญาณก็คือทัสสนะ ทัสสนะก็คือญาณ 

คําวา กลาวอวด คือ บอกแกชายหรือแกหญิง แกบรรพชิตหรือแกคฤหัสถ 

คําวา ขาพเจารูอยางน้ี เห็นอยางน้ี ความวา “ขาพเจารูธรรมเหลาน้ัน เห็นธรรมเหลาน้ัน 
ธรรมเหลาน้ันมีอยูในขาพเจา และขาพเจายอมเห็นชัดธรรมเหลาน้ัน” 

คําวา ครั้นสมัยตอจากน้ัน คือ ลวงขณะ ระยะ ครู ที่กลาวอวดน้ัน 

                                            

๑๘๑ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๙๗/๑๘๓. 



๑๒๕ 

 

คําวา อันผูใดผูหน่ึงโจทกกต็าม คือ มีผูโจทกในเรื่องที่เธอกลาวอางวา “ทานบรรลุอะไร บรรลุ
อยางไร บรรลุเมื่อไร บรรลุที่ไหน ละกิเลสเหลาไหนได ไดธรรมอะไร” 

คําวา ไมโจทก คือ ไมมีใคร ๆ กลาว 

คําวา ผูตองอาบัติแลว ความวา ภิกษุมีความปรารถนาช่ัว ถูกความอยากครอบงํา กลาวอวด
อุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีจริงไมเปนจริง ตองอาบัติปาราชิกแลว 

คําวา หวังความบริสุทธ์ิ คือ ประสงคจะเปนคฤหัสถ อุบาสก อารามิก (คนวัด) หรือสามเณร 

คําวา ทานทั้งหลาย ขาพเจาไมรูอยางน้ัน ไดกลาววารู ขาพเจาไมเห็นอยางน้ัน ไดกลาววา
เห็น ความวา ภิกษุกลาววา “ขาพเจาไมรูธรรมเหลาน้ัน ไมเห็นธรรมเหลาน้ัน ธรรมเหลาน้ันไมมี 
และขาพเจาก็ไมเห็นชัดธรรมเหลาน้ัน” 

คําวา กลาวคําไรประโยชน เปนคําเท็จ ความวา ขาพเจากลาวคําไรประโยชน กลาวเท็จ 
กลาวไมจริง กลาวสิ่งที่ไมมี ขาพเจาไมรูกลาวไปแลว 

คําวา เวนไวแตสําคัญวาไดบรรลุ คือ ยกเวนการสําคัญวาไดบรรล ุ

คําวา แมภิกษุน้ี คือ ภิกษุที่พระผูมีพระภาคตรัสเทียบกับภิกษุรูปกอน ๆ 

คําวา เปนปาราชิก ความวา ภิกษุมีความปรารถนาช่ัว ถูกความอยากครอบงํา กลาวอวด 
อุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีอยูไมเปนจริง ยอมไมเปนสมณะไมเปนเช้ือสายศากยบุตร เปรียบเหมือน
ตนตาลยอดดวนที่ไมอาจงอกไดตอไป ดังน้ันพระผูมีพระภาคจึงตรัสวา “เปนปาราชิก” 

คําวา หาสังวาสมิได อธิบายวา ที่ช่ือวา สังวาส ไดแกกรรมที่ทํารวมกันอุทเทศที่สวดรวมกัน 
ความมีสิกขาเสมอกัน น้ีช่ือวา สังวาส สังวาสน้ันไมมีกับภิกษุรูปน้ัน ดวยเหตุน้ัน พระผูมีพระภาค
จึงตรัสวา “หาสังวาสมิได”๑๘๒ 

บทภาชนีย 

ที่ช่ือวา อุตตริมนุสสธรรม ไดแก ฌาน วิโมกข สมาธิ สมาบัติ ญาณทัสสนะ มรรคภาวนา การ
ทําผลใหแจง การละกิเลส ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ความยินดีในเรือนวาง 

คําวา ฌาน ไดแก ปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถฌาน 

คําวา วิโมกข ไดแก สุญญตวิโมกข อนิมิตตวิโมกข อัปปณิหิตวิโมกข 

คําวา สมาธิ ไดแก สุญญตสมาธิ อนิมิตตสมาธิ อัปปณิหิตสมาธิ 

คําวา สมาบัติ ไดแก สุญญตสมาบัติ อนิมิตตสมาบัติ อัปปณิหิตสมาบัติ 

คําวา ญาณ ไดแก วิชชา ๓ 

                                            

๑๘๒ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๙๘/๑๘๓-๑๘๕. 



๑๒๖ 

 

คําวา มรรคภาวนา ไดแก สติปฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย ๕ พละ ๕ 
โพชฌงค ๗ อริยมรรคมีองค ๘ 

คําวา การทําผลใหแจง ไดแก การทําโสดาปตติผลใหแจง การทําสกทาคามิผลใหแจง การทํา
อนาคามิผลใหแจง การทําอรหัตตผลใหแจง 

คําวา การละกิเลส ไดแก การละราคะ การละโทสะ การละโมหะ 

คําวา ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ไดแก ภาวะที่จิตปลอดจากราคะ ภาวะที่จิตปลอดจากโทสะ 
ภาวะที่จิตปลอดจากโมหะ 

คําวา ความยินดีในเรือนวาง ไดแก ความยินดีในเรือนวางดวยปฐมฌาน ความยินดีในเรือน
วางดวยทุติยฌาน ความยินดีในเรือนวางดวยตติยฌาน ความยินดีในเรือนวางดวยจตุตถฌาน๑๘๓ 

อนาปตติวาร ภิกษุตอไปน้ีไมตองอาบัติ คือ 

๑. ภิกษุผูสําคัญวาไดบรรล ุ
๒. ภิกษุผูไมมีความประสงคจะกลาวอวด 
๓. ภิกษุวิกลจริต 
๔. ภิกษุผูมีจิตฟุงซาน 
๕. ภิกษุกระสับกระสายเพราะเวทนา 
๖. ภิกษุผูเปนตนบัญญัติ๑๘๔ 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษา
วิเคราะหตอในบทที่ ๔ ซึ่งเปนหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผคํา
สอนในประเด็นการพยากรณมรรคผลและพยากรณคติที่ไปผูเสียชีวิต โดยมีรายละเอียดดังตอไปน้ี 

๑. อุบาสกไดเลาวา ตนเปดเสียงอานพุทธวจนะบทปฏิจจสมุปบาทและอานาปานสติใหแม
ของภรรยาที่กําลังปวยฟงเปนเวลา ๑-๒ เดือน เปดใหฟงจนแมของภรรยาเสียชีวิต พรอมกับเลาอีกวา 
หลังจากแมของภรรยาเสียชีวิตแลวศพมีอาการตัวเหลืองเหมือนคนนอนหลับ พระคึกฤทธ์ิไดกลาว
พยากรณวา แมภรรยาของอุบาสกที่เสียชีวิตไปไดละสังโยชน ๕  

๒. อุบาสกยังเอาคลิปวิดีโอที่ไดถายภาพศพแมของภรรยา ซึ่งมีอาการตัวเหลืองมาข้ึน
หนาจอโปรเจคเตอรที่ศาลาไม วัดนาปาพง เพื่อใหผูที่มารวมฟงการบรรยายไดดูดวย พระคึกฤทธ์ิได
กลาววา พระพุทธเจาเรียกวา ผิวพรรณผองใส (ศพที่มีอาการตัวเหลือง) และยังพยากรณยํ้าไปอีกวา 
แมภรรยาของอุบาสกที่ไดเสยีชีวิตไปสิ้นสงัโยชน ๕ ไปเกิดในช้ันสุทธาวาส และจะปรินิพพานในภพน้ัน 

๓. พระคึกฤทธ์ิกลาววา พระผูมีพระภาคบอกวา ใครฟงคําสอนของตถาคตกอนสิ้นชีวิต
ในชวงใกลตายจะละสังโยชน ๕ ไดเปนพระอนาคามี ศพผิวพรรณจะผองใส (ศพที่มีอาการตัวเหลือง) 

                                            

๑๘๓ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๙๙/๑๘๕-๑๘๖. 
๑๘๔ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๒๒๒/๒๑๐. 



๑๒๗ 

 

ใครมีญาติใกลตายไปลองเลย เอาชวงใกลจะตายนะ วันน้ีไดรับแจก ๑ แผน เสียงอานคําสอนของพระ
ศาสดาพุทธวจนะลวน ๆ ตรัสไวในผัคคุณสูตร พระอานนทบอกหลังพระผูมีพระภาคจากไปไดไมนาน 
ผัคคุณะก็ทํากาละลง แตฉวีวรรณผองใสย่ิงนัก พระพุทธเจาบอกวา อานนทไมผองใสไดอยางไร กอน
ฟงธรรมะผัคคุณะยังละสงัโยชน ๕ เบื้องตํ่าไมไดเลย แตหลังจากการฟงธรรมะตถาคตแลว ผัคคุณะละ
สังโยชน ๕ เบื้องตํ่าไดแลว เห็นมะ 

๔. อุบาสกอีกคนไดเลาวา ตนไดโหลดคลิปการบรรยายธรรมของพระคึกฤทธ์ิไปเปดให
ญาติที่ปวยเปนโรคมะเร็งในกระดูกฟง และยังไดเลาตอไปอีกวา หลังจากญาติเสียชีวิตแลว จึงไดเอา
ภาพถายศพญาติที่เสียชีวิตมาใหพระคึกฤทธ์ิดูพรอมกับเลาวา เก็บศพไว ๓ วันกอนทําการฌาปนกิจ 
และศพมีอาการตัวน่ิมเหมือนคนที่ยังไมตาย พระคึกฤทธ์ิไดกลาวพยากรณวา ญาติผูที่เสียชีวิตของ
อุบาสกคนน้ีไดละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าได และพระคึกฤทธ์ิยังกลาวอีกวา ดังน้ันเทากับพวกที่ตายแลว
ผิวพรรณผองใสพวกน้ีเปนพระอริยบุคคลทั้งหมด 

ดวยเหตุน้ีผูวิจัยจึงต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระคึกฤทธ์ิจึงกลาวยืนยันเชนน้ัน 
ดังน้ัน ผูวิจัยจึงต้ังสมมติฐานเพื่อนําขอมูลมาวิเคราะหและวินิจฉัยเปน ๕ ประเด็น คือ 

๑. พระคึกฤทธ์ิเปนพระอริยบุคคล 
๒. พระคึกฤทธ์ิมีจุตูปปาตญาณ 
๓. พระคึกฤทธ์ิสําคัญตนผิดวาไดบรรลสุัทธรรม 
๔. พระคึกฤทธ์ิกลาวตูพระสัมมาสัมพุทธเจาและกลาวมุสาวาท 
๕. พระคึกฤทธ์ิกลาวอวดอุตตริมนุสสธรรมอันเปนคุณวิเศษที่ไมมีในตน 

โดยผูวิจัยจะใชหลักฐานจากคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถา เปนตน เพื่อนํามา
วิเคราะหและวินิจฉัยในแตละประเด็นตอไป 

๑) พระคึกฤทธิ์เปนพระอริยบุคคล 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา พระคึกฤทธ์ิเปน
พระอริยบุคคล ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

ในคลิปช่ือ “พระอาจารยคึกฤทธ์ิ-พุทธวจน-ความเขาใจผิดของชาวพุทธ” ชวงนาทีที่ 
๑.๐๓.๑๗-๑.๐๓.๓๕ เปนการสนทนากันระหวางอุบาสิกากับพระคึกฤทธ์ิ ดังตอไปน้ี 

อุบาสิกา : ... พอ ๆ มาวันน้ีมีพระอาจารยมาพูดเรื่องพุทธวจนะ ก็ก็เลยทําใหรูสึกดีใจวาอยาง
นอยก็ยังมีชีวิตอยูที่จะเห็น 

พระคึกฤทธ์ิ : อะฮะ 
อุบาสิกา : การเผยแผพุทธวจนะและมี 
พระคึกฤทธ์ิ : อะฮะ 
อุบาสิกา : มีพระอริยสงฆแบบพระอาจารยซึ่งมีความสามารถในการถายทอดบอกสอน 



๑๒๘ 

 

พระคึกฤทธ์ิ : อึ้ม๑๘๕ 

คําวา พระอริยสงฆ ก็คือ พระอริยบุคคล มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก 
มัชฌิมนิกาย ปปญจสูทนี มูลปณณาสก คันถารัมภกถา ความวา 

...พระอริยสงฆ คือ ชุมนุมแหงพระอริยบุคคลแมทั้ง ๘ ผูเปนบุตรเกิดแตพระอุระของพระ
สุคต ผูยํ่ายีมารและเสนามารไดแลว๑๘๖ 

บทสนทนาขางตนเปนการสนทนากันระหวางอุบาสิกากับพระคึกฤทธ์ิ พระคึกฤทธ์ิไดใช
คําพูดแสดงอาการยอมรับในคําพูดของอุบาสิกาที่กลาวช่ืนชมพระคึกฤทธ์ิวาเปนพระอริยบุคคล  

ดังน้ัน ผูวิจัยจึงไดต้ังขอสังเกตความเปนอรยิบุคคลของพระคึกฤทธ์ิ ดวยการเทียบเคียงกับ
หลักฐานที่ปรากฏอยูในพระไตรปฎกและอรรถกถาเปนตน  

เมื่อผูวิจัยสืบคนหลักฐาน พบวา พระผูมีพระภาคทรงปรับอาบัติแกภิกษุผูที่บอกคุณวิเศษ
ที่มีจริงแกผูที่ไมใชภิกษุภิกษุณี ปรากฏหลักฐานในพระวินัยปฎก มหาวิภังค ปาจิตติยกัณฑ มุสาวรรค 
ภูตาโรจนสิกขาบท ความวา 

ก็ ภิกษุใดบอกอุตตริมนุสสธรรมที่มีจริงแกอนุปสัมบัน ตองอาบัติปาจิตตีย๑๘๗ 

ที่ช่ือวา อนุปสัมบัน ไดแก ยกเวนภิกษุ ภิกษุณี นอกน้ันช่ือวาอนุปสัมบัน๑๘๘ 

ที่ช่ือวา อุตตริมนุสสธรรม ไดแก ฌาน วิโมกข สมาธิ สมาบัติ ญาณทัสสนะ มรรคภาวนา 
การทําผลใหแจง การละกิเลส ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ความยินดี ในเรือนวาง๑๘๙ 

คําวา การทําผลใหแจง ไดแก การทําโสดาปตติผลใหแจง การทําสกทาคามิผลใหแจง การ
ทําอนาคามิผลใหแจง การทําอรหัตตผลใหแจง๑๙๐ 

คําวา บอก คือ ภิกษุกลาวแกอนุปสัมบันวา “ขาพเจาเขาโสดาปตติผล... สกทาคามิผล... 
อนาคามิผล... อรหัตตผลแลว... ขาพเจาเขาอยู... ขาพเจาเปนผูเขาแลว... ขาพเจาเปนผูไดอรหัตตผล
... ขาพเจาเปนผูชํานาญ... ขาพเจาทําอรหัตตผลใหแจงแลว” ตองอาบัติปาจิตตีย๑๙๑ 

นอกจากหลักฐานในภูตาโรจนสิกขาบทแลว ในอรรถกถาสิกขาบทน้ี ยังไดอธิบายอีกวา 
“กอนที่พระผูมีพระภาคจะบัญญัติสิกขาบทน้ี พระภิกษุสาวกไดบอกความเปนอริยบุคคลแกชาวบาน 

                                            

๑๘๕ nirdukkha, พระอาจารยคึกฤทธิ์ -พุทธวจน-ความเขาใจผิดของชาวพุทธ , [ออนไลน ], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=sH0A-KqMJb4 [๑๓ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

๑๘๖ ม.มู.อ. (ไทย) ๑/-/๑. 
๑๘๗ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๙/๒๕๕. 
๑๘๘ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๗๐/๒๕๕. 
๑๘๙ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๗๐/๒๕๖. 
๑๙๐ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๗๐/๒๕๖. 
๑๙๑ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๗๑/๒๕๙. 



๑๒๙ 

 

ดวยจิตใจที่บริสุทธ์ิ และเพราะดวยสาเหตุน้ี พระองคจึงทรงบญัญัติสกิขาบทน้ีข้ึนมา”๑๙๒ เมื่อพระองค
บัญญัติสิกขาบทน้ีแลว พระภิกษุสาวกผูเปนอริยบุคคลจะไมยอมลวงละเมิดสิกขาบท ดวยการบอก
ความเปนอริยบุคคลที่มีจริงแกบุคคลผูไมใชภิกษุภิกษุณีอยางเด็ดขาด แมจะตองสละดวยชีวิตก็ตาม มี
หลักฐานปรากฏในมหาสมุทเทอัฏฐัจฉริยะ ความวา “สาวกทั้งหลายของเรายอมไมละเมิดสิกขาบทที่
เราบัญญัติไว แมเพราะเหตุแหงชีวิต ...”๑๙๓ 

นอกจากน้ี หลักฐานในคลิปช่ือ “ในเมื่อเปนธาตุตามธรรมชาติทําไมดูมีชีวิต : สัตตานัง 
สังขตะ อสังขตะ” ชวงนาทีที่ ๒.๑๕-๒.๔๖ พระคึกฤทธ์ิไดกลาววา  

อสังขตธาตุ [นิพพาน] เน่ียะ เกิดไมปรากฏ เสื่อมไมปรากฏ เมื่อต้ังอยูไมมีภาวะอยางอื่น
ปรากฏ มันเปนคนละธาตุ คนละสวนกัน และธาตุน้ี [ทําทามือแสดงธาตุน้ี หมายถึง อสังขตธาตุ] 
นะแหละ ที่ เปนผูมีอวิชชาความไมรูเปนเครื่องกั้น ตัณหาเปนเครื่องผูก ที่มาหลงยึดไอหา
ธรรมชาติฝงน้ี [ทําทามือแสดง หมายถึง ยึดฝงสังขตธาตุ] ก็คือไอกอนน้ีแหละ [ทําทามือแสดงวา
กอนน้ี หมายถึง อสังขตธาตุ] มาหลงยึดไอหาตัวน้ี [ทําทามือแสดง หมายถึง สังขตธาตุ] นะ 
ดังน้ัน ถาจะบอกวาชีวิตจริง ๆ ก็คือไอธาตุน้ีฝงน้ีที่รูเรื่องทุกเรื่อง รูเรื่องวาขันธ ๕ [สังขตธาตุ] 
ทํางานยังไง แตตัวขันธ ๕ เองไมใชชีวิตไมรูเรื่องอะไร๑๙๔ 

ซึ่งในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

สังขาร ๑. สิ่งที่ถูกปจจัยปรุงแตง, สิ่งที่เกิดจากเหตุปจจัย เปนรูปธรรมก็ตามนามธรรมก็
ตาม ไดแก ขันธ ๕ ทั้งหมด, ตรงกับคําวา สังขตะหรือสังขตธรรม ...๑๙๕ 

อสังขตธรรม ธรรมอันมิไดถูกปรุงแตง ไดแก พระนิพพาน; ตรงขามกับ สังขตะ๑๙๖ 

เมื่อพิจารณาจากหลักฐานขางตนแลว พบวา พระคึกฤทธ์ิไดยอมรับในคําพูดของอุบาสิกา
ที่ไดกลาวช่ืนชมพระคึกฤทธ์ิวาเปนพระอริยบคุคล ในภูตาโรจนสิกขาบท ระบุวา พระศาสดาไดบัญญัติ
สิกขาบทหามภิกษุบอกความเปนอริยบุคคลแกผูไมใชภิกษุภิกษุณี ซึ่งในมหาสมุทเทอัฏฐัจฉริยะ ยัง
ระบุอีกวา พระอริยสาวกจะไมลวงละเมิดสิกขาบทที่พระศาสดาไดบัญญัติไว แมจะตองสละดวยชีวิต 
นอกจากน้ี พระคึกฤทธ์ิยังมีความเขาใจวา นิพพาน (อสังขตธาตุ) มีสภาพเปนอัตตาที่เขามาหลงยึด
ครองขันธ ๕ (สังขตธาตุ) ซึ่งนิพพานรับรูการทํางานของขันธทั้ง ๕ แตตัวขันธ ๕ ไมรูเรื่องอะไร เมื่อ
กลาวโดยหลักการของพระพุทธศาสนาแลว พระผูมีพระภาคทรงปฏิเสธการมอียูของอัตตาทัง้ภายนอก

                                            

๑๙๒ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๖๗/๓๓๒-๓๓๓. 
๑๙๓ วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๘๕/๒๘๒. 
๑๙๔ Buddhawajana Bn.๓๑๒ Fanta Chaleeporn, ในเม่ือเปนธาตุตามธรรมชาติทําไมดูมีชีวิต : 

สัตตานัง สังขตะ อสังขตะ, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=kkespm1tyAM 
[๑๓ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

๑๙๕ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๔๑๒. 
๑๙๖ เรื่องเดียวกัน, หนา ๕๒๓. 



๑๓๐ 

 

และภายในขันธ ๕ ทั้งยังไดปฏิเสธความเปนอัตตา (ตัวตน) ของขันธ ๕ ดวย มีหลักฐานปรากฏในพระ
สุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค ขันธสังยุต มัชฌิมปณณาสก เถรวรรค อนุราธสูตร ความวา 

“อนุราธะ ... “เธอพิจารณาเห็นวา ‘ตถาคตมีนอกจากรูป’ หรือ” 
“ไมใชอยางน้ัน พระพุทธเจาขา” 

เธอพิจารณาเห็นวา ‘ตถาคตมีในเวทนา ฯลฯ นอกจากเวทนา ฯลฯ ในสัญญา ... ในสังขาร ... 
นอกจากสังขาร ... ในวิญญาณ’ หรือ” 

“ไมใชอยางน้ัน พระพุทธเจาขา” 

“เธอพิจารณาเห็นวา ‘ตถาคตมีนอกจากวิญญาณ’ หรือ” 
“ไมใชอยางน้ัน พระพุทธเจาขา” ... 

“อนุราธะ ... เธอพิจารณาเห็นวา ‘ตถาคตน้ีไมมีรูป’ ... ไมมีเวทนา ... ไมมีสัญญา ... ไมมี
สังขาร พิจารณาเห็นวา ‘ตถาคตไมมีวิญญาณ’ หรือ” 

“ไมใชอยางน้ัน พระพุทธเจาขา” 

“อนุราธะ แทจริง เธอจะคนหาตถาคต๑๙๗ โดยจริงโดยแทในขันธ ๕ ประการน้ี ในปจจุบัน
ไมไดเลย ...๑๙๘ 

คําวา ตถาคต ในที่ น้ีหมายถึง สัตวหรืออัตตา ดังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระ
สุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถทีปนี อุทาน ชัจจันธวรรค ปฐมนานาติตถิยสุตตวัณณนา อธิบายวา 

คําวา ตถาคต (ตถาคโต) ... ไดแก สัตว จริงอยู ทิฏฐิคติกบุคคลกลาวสัตวน้ันวา ตถาคต ... 
กลาวคือผูทําและผูเสวยเปนตน หรือกลาวคือเที่ยงและย่ังยืนเปนตน อธิบายวา ในที่น้ี อัตตาน้ัน เบื้อง
หนา คือ หลังแตตายเพราะกายแตกยอมมี คือมีปรากฏอยู ...๑๙๙ 

และยังปรากฏหลักฐานวา อริยสาวกในธรรมวินัยของพระผูมีพระภาคไดละความเห็นวา
ขันธทั้ง ๕ เปนอัตตาแลว ดังปรากฏในพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย อุปริปณณาสก เทวทหวรรค 
มหาปุณณมสูตร ความวา 

... พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา “ภิกษุ อริยสาวกในธรรมวินัยน้ีผูไดสดับ ... ไมพิจารณาเห็น
รูปโดยความเปนอัตตา ไมพิจารณาเห็นอัตตาวามีรูป ไมพิจารณาเห็นรูปในอัตตา หรือไม
พิจารณาเห็นอัตตาในรูป 

ไมพิจารณาเห็นเวทนาโดยความเปนอัตตา ... ไมพิจารณาเห็นสัญญาโดยความเปนอัตตา ... 
ไมพิจารณาเห็นสังขารโดยความเปนอัตตา ... ไมพิจารณาเห็นวิญญาณโดยความเปนอัตตา ...  

                                            

๑๙๗ ตถาคต เปนคําที่ลัทธิอ่ืน ๆ ใชมากอนพุทธกาลหมายถึงอัตตา (อาตมัน) ไมไดหมายถึงพระพุทธเจา 
ในที่น้ีหมายถึงสัตว (เทียบ ที.สี.อ. (ไทย) -/๖๕-๖๖/๑๖๘, ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๒๒/๑๓๕). 

๑๙๘ ส.ข. (ไทย) ๑๗/๘๖/๑๕๖-๑๕๗. 
๑๙๙ ขุ.อุ.อ. (ไทย) -/๕๔/๔๒๑-๔๒๒. 



๑๓๑ 

 

ภิกษุ สักกายทิฏฐิมีไมไดอยางน้ี”๒๐๐ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

อัตตา ตัวตน, อาตมัน; ปุถุชนยอมยึดมั่นมองเห็นขันธ ๕ อยางใดอยางหน่ึงหรือทั้งหมด
เปนอัตตา หรือยึดถือวามีอัตตาเน่ืองดวยขันธ ๕ โดยอาการอยางใดอยางหน่ึง; เทียบ อนัตตา๒๐๑ 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐาน จะเห็นวา พระคึกฤทธ์ิไดยอมรับในคําพูดของอุบาสิกาที่ได
กลาวช่ืนชมวาตนเปนพระอริยบุคคล ในภูตาโรจนสิกขาบท ระบุวา พระศาสดาไดบัญญัติสิกขาบท
หามภิกษุบอกความเปนอริยบุคคลแกบุคคลผูไมใชภิกษุภิกษุณี ซึ่งในมหาสมุทเทอัฏฐัจฉริยะ ยังระบุ
อีกวา พระอริยบุคคลจะไมลวงละเมิดสิกขาบทที่พระศาสดาบัญญัติไว แมจะตองสละดวยชีวิตก็ตาม 
นอกจากน้ี พระคึกฤทธ์ิยังมีความเขาใจวา นิพพาน (อสังขตธาตุ) มีสภาพเปนอัตตาที่เขามาหลงยึด
ครองขันธ ๕ (สังขตธาตุ) ซึ่งนิพพานน้ีรับรูการทํางานของขันธทั้ง ๕ แตตัวขันธ ๕ ไมรูเรื่องอะไร เมื่อ
กลาวโดยหลักการพระพุทธศาสนาแลว พระผูมีพระภาคทรงปฏิเสธการมีอยูของอัตตาทั้งภายนอก
และภายในขันธ ๕ ทั้งยังปฏิเสธความเปนอัตตาของขันธ ๕ ดวย และยังมีหลักฐานวา พระอริยสาวก
ในธรรมวินัยไดละความเห็นวาขันธทั้ง ๕ เปนอัตตาแลว ดังน้ัน เมื่อนําคําสอนพระคึกฤทธ์ิมา
เทียบเคียงกับคําสอนของพระพุทธเจา พบวา คําสอนของพระคึกฤทธ์ิมีความขัดแยงและคัดคานกับคํา
สอนของพระศาสดา  

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา 
พระคึกฤทธ์ิเปนพระอริยบุคคล จึงตกไป 

๒) พระคึกฤทธิ์มจุีตูปปาตญาณ 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา พระคึกฤทธ์ิมี 
จุตูปปาตญาณ ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

จากการสืบคนหลกัฐานในคัมภีรฯ พบวา จุตูปปาตญาณอยูในวิชชา ๓ ซึ่งปรากฏหลักฐาน
ในพระอภิธรรมปฎก ธัมมสังคณี นิกเขปกัณฑ ตันติกทุกนิกเขปะ วิชชาทุกะ ความวา 

ที่ช่ือวา วิชชา ไดแก วิชชา ๓ คือ 

๑. วิชชา คือ ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ 
๒. วิชชา คือ จุตูปปาตญาณ 
๓. วิชชา คือ อาสวักขยญาณ๒๐๒ 

ในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย มหานิทเทส อัฎฐกวรรค สารีปุตตสุตตนิทเทส ความวา 

เมื่อวิชชามีอยู ช่ือวาเปนผูมั่นคงเพราะทรงแสดงออกวา ทรงเปนผูมีวิชชา ๓ … 

                                            

๒๐๐ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๘๗/๙๙-๑๐๐. 
๒๐๑ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๕๓๓. 
๒๐๒ อภ.ิสง.ฺ (ไทย) ๓๔/๑๓๘๐/๓๔๓. 



๑๓๒ 

 

พระผูมีพระภาค ช่ือวาเปนผูมั่นคงเพราะแสดงออกซึ่งธรรมน้ัน ๆ เปนอยางน้ี รวมความ
วา พระพุทธเจาพระองคน้ัน ผูไมทรงถูกกิเลสอาศัย เปนผูมั่นคง๒๐๓ 

หลักฐานขางตนแสดงใหเห็นวา พระผูมีพระภาคทรงประกอบดวยวิชชา ๓ ซึ่งพระองค
อาศัยจุตูปปาตญาณจึงลวงรูการตาย (จุติ) และการเกิดของหมูสัตว ดังปรากฏหลักฐานในพระ
สุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มูลปณณาสก สีหนาทวรรค มหาสีหนาทสูตร ความวา  

ตถาคตเห็นหมูสัตวผูกําลังจุติ (เคลื่อน) กําลังเกิด ทั้งช้ันตํ่าและช้ันสูง งามและไมงาม เกิดดี
และเกิดไมดี ดวยตาทิพยอันบริสุทธ์ิเหนือมนุษย รูชัดถึงหมูสัตวผูเปนไปตามกรรมวา ‘หมูสัตวที่
ประกอบกายทุจรติ วจีทุจริต และมโนทุจริต ... พวกเขาหลังจากตายแลวจะไปเกิดในอบาย ทุคติ 
วินิบาต นรก แตหมูสัตวที่ประกอบกายสุจริต วจีสุจริต และมโนสุจริต ... พวกเขาหลังจากตาย
แลวจะไปเกิดในสุคติโลกสวรรค ตถาคตเห็นหมูสัตวผูกําลังจุติ กําลังเกิด ทั้งช้ันตํ่าและช้ันสูง งาม
และไมงาม เกิดดีและเกิดไมดี ดวยตาทิพยอันบริสุทธ์ิเหนือมนุษย รูชัดถึงหมูสัตวผู เปนไปตาม
กรรมอยางน้ีแล การที่ตถาคตเห็นหมูสัตว ฯลฯ ดวยตาทิพยอันบริสุทธ์ิเหนือมนุษย รูชัดถึงหมู
สัตวผูเปนไปตามกรรม น้ีเปนกําลังของตถาคตที่ตถาคตอาศัยแลว ปฏิญญาฐานะที่องอาจบันลือ
สีหนาท ประกาศพรหมจักรในบริษัท๒๐๔ 

เมื่อทําการสืบคนย่ิงข้ึนไปอกี ยังพบอีกวา นอกจากพระพุทธเจาผูมีวิชชา ๓ แลว ยังมีพระ
อรหันตสาวกผูมีวิชชา ๓ อีกเปนจํานวนมากมาย ดังปรากฏหลักฐานในพระสตุตันตปฎก สังยุตตนิกาย 
สคาถวรรค พรหมสังยุต ปฐมวรรค อปราทิฏฐิสูตร ความวา 

 ทานพระมหาโมคคัลลานะไดกลาวกับพรหมปาริสัชชะดวยคาถาวา 
 สาวกทั้งหลายของพระพุทธเจา 
 ผูไดวิชชา ๓ บรรลุอิทธิวิธิญาณ 
 ฉลาดในเจโตปริยญาณ 
 สิ้นอาสวะแลว เปนพระอรหันต มีอยูมาก๒๐๕ 

และยังปรากฏหลักฐานอีกในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต ตติยปณณาสก 
สมณสัญญาวรรค โพชฌังคสูตร ความวา 

 วิชชา ๓ ประการ อะไรบาง คือ 

 ภิกษุในธรรมวินัยน้ี 

๑. ระลึกชาติกอนไดหลายชาติ คือ ๑ ชาติบาง ๒ ชาติบาง ๓ ชาติบาง ฯลฯ เขาระลึกชาติ
กอนไดหลายชาติ พรอมทั้งลักษณะทั่วไปและชีวประวัติอยางน้ี 

                                            

๒๐๓ ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๑๙๒/๕๕๖. 
๒๐๔ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๑๔๘/๑๔๗. 
๒๐๕ ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๗๖/๒๔๓. 



๑๓๓ 

 

๒. เห็นหมูสัตวผูกําลังจุติ กําลังเกิด ทั้งช้ันตํ่าและช้ันสูง งามและไมงาม เกิดดีและเกิดไมดี 
ดวยตาทิพยอันบริสุทธ์ิเหนือมนุษย รูชัดหมูสัตวผูเปนไปตามกรรมวา ฯลฯ อยางน้ีแล 

๓. ทําใหแจงเจโตวิมุตติ ปญญาวิมุตติอันไมมีอาสวะ เพราะอาสวะสิ้นไป ดวยปญญาอันย่ิงเอง
เขาถึงอยูในปจจุบัน๒๐๖ 

ซึ่งจุตูปปาตญาณจะถูกเรียกอีกอยางวา ตาทิพย มีหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก 
อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ติกนิบาต ทุติยปณณาสก พราหมณวรรค ติกัณณสุตตวัณณนา อธิบายวา 

พรรณนากถาวาดวยจุตูปปาตญาณ 

ในกถาวาดวยจุตูปปาตญาณ บันฑิตพึงทราบอธิบายดังตอไปน้ี คําวา วิชชา (วิชฺชา) ไดแก 
วิชชา คือ ทิพพจักขุญาณ ...๒๐๗ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

ทิพพจักขุญาณ ญาณ คือ ทิพพจักขุ, ความรูดุจดวงตาทิพย๒๐๘ 

อรหันต ผูสําเร็จธรรมวิเศษสูงสุดในพระพุทธศาสนา, พระอริยบุคคลช้ันสูงสุดผูไดบรรลุ
อรหัตตผล, ... พระอรหันต ๔ คือ ๑. พระสุกขวิปสสก ๒. พระเตวิชชะ (ผูไดวิชชา ๓) ๓. พระฉฬ-
ภิญญะ (ผูไดอภิญญา ๖) ๔. พระปฏิสัมภิทัปปตตะ (ผูบรรลุปฏิสัมภิทา ๔) ...๒๐๙ 

จากหลักฐานทางคัมภีรที่ยกมาในประเด็นน้ี ช้ีใหเห็นวา จุตูปปาตญาณอยูในวิชชา ๓ ซึ่ง
จุตูปปาตญาณเปน ๑ ในวิชชา ๓ โดยพระผูมีพระภาคทรงเปนผูประกอบดวยวิชชา ๓ และพระองคยัง
ยืนยันวา เพราะอาศัยจุตูปปาตญาณในการตรวจดูจึงไดลวงรูการตาย (จุติ) และการเกิดของสัตว
ทั้งหลาย นอกจากพระศาสดาผูมีวิชชา ๓ แลว ยังมีพระอรหันตสาวกผูประกอบดวยวิชชา ๓ อีกเปน
จํานวนมากมาย ซึ่งพระอรหันตสาวกก็สามารถลวงรูการตาย (จุติ) และการเกิดของสัตวทั้งหลายได
เพราะอาศัยจุตูปปาตญาณ จุตูปปาตญาณจะถูกเรียกอีกอยางหน่ึงวา ตาทิพย ผูที่จะมีจุตูปปาตญาณ
ไดน้ันจะตองเปนพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจาและพระอรหันตสาวกผูประกอบดวยวิชชา ๓ เทาน้ัน 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ และหลักฐานใน
สมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา พระคึกฤทธ์ิมีจุตูปปาตญาณ จึงตกไป  

 

 

 

                                            

๒๐๖ อง.ฺทสก. (ไทย) ๒๔/๑๐๒/๒๔๓-๒๔๔. 
๒๐๗ อง.ฺติก.อ. (ไทย) ๒/๕๙/๒๑๙. 
๒๐๘ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๑๓๒. 
๒๐๙ เรื่องเดียวกัน, หนา ๕๑๕. 



๑๓๔ 

 

๓) พระคึกฤทธิ์สําคัญตนผิดวาไดบรรลุสัทธรรม 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา พระคึกฤทธ์ิสําคัญ
ตนผิดวาไดบรรลุสัทธรรม ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

ในคลิปช่ือ พระอาจารยคึกฤทธ์ิ-ธรรมบรรยาย วัดเนินพระ ระยอง-๒๐๑๔-๐๗-๒๘ ชวง
นาทีที่ ๒.๑๗.๕๗-๒.๒๐.๑๘ พระคึกฤทธ์ิกลาววา  

ผมยกตัวอยางให คือ พระสารีบุตร สารีบุตรเปนอัครสาวกเบื้องขวาใชมั้ยครับ ผูเลิศทาง
ปญญาใชมั้ยครับ สารีบุตรเคยพูดผิดมั้ยครับ สารีบุตรเคยพูดผิด จริงมั้ยครับ นาน บอกแนะนํา
พุดเจาวา ภิกขุที่ไปเขากับพระเทวทัตขอใหพุดเจาสึกใหหมดแลวบวชใหม พุดเจาบอกอยาเลย
เธออยาพอใจการอุปสมบทใหมของภิกขุเหลาน้ันเลย ใหปรับอาบัติถุลลัจจัย คําพูดที่หลุดจาก
ปากสารีบุตรที่พุดเจาไมเห็นดวย น่ีอัครสาวกเบื้องขวานะครับ เลิศทางปญญานะครับ ขอผิดนิด
เดียวเทาน้ันแหละจบเลย ... สารีบุตรพูดออกจากปากมาแลวใชมั้ย ถูกตําหนิมั้ย ถูกตําหนิ คิด
พลาดมั้ย พูดพลาดมั้ย มีมั้ย สองแลวนะ สามสี่ยังมีอีกนะ ดังน้ันไมตองไปพูดตํ่ากวาน้ีเลย๒๑๐ 

จากหลักฐานการบรรยายขางตน จะเห็นวา พระคึกฤทธ์ิไดกลาวตําหนิพระสารีบุตร ซึ่ง
พระผูมีพระภาคไดตรัสถึงลักษณะบุคคลผูที่กลาวรายพระสารีบุตร มีหลักฐานปรากฏในพระ
สุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย สคาถวรรค เทวปุตตสังยุต นานติตถิยวรรค สุสิมสูตร ความวา  

... อานนท ขอน้ีเปนอยางน้ัน ใครเลาที่ไมใชคนพาล ไมใชคนมุทะลุ ไมใชคนงมงาย ไมใชคนมี
จิตวิปลาสจะไมชอบสารีบุตร อานนท สารีบุตรเปนบัณฑิต มีปญญามาก มีปญญาหนาแนน มี
ปญญาราเริง มีปญญาแลนไป มีปญญาเฉียบแหลม มีปญญาชําแรกกิเลส มักนอย สันโดษ เปนผู
สงัด ไมคลกุคลี ปรารภความเพียร เขาใจพูด อดทนตอถอยคํา เปนผูทักทวง ตําหนิคนทําช่ัว ใคร
เลาที่ไมใชคนพาล ไมใชคนมุทะลุ ไมใชคนงมงายไมใชคนมีจิตวิปลาส จะไมชอบสารีบุตร๒๑๑ 

โดยผูวิจัยจะยกตัวอยางผูที่กลาวติเตียนวารายพระอริยบุคคลมีพระสารีบุตร เปนตน 
ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ทสกนิบาต ทุติยปณณาสก 
เถรวรรค โกกาลิกสุตตวัณณนา อธิบายวา 

พระผูมีพระภาคครั้นทรงเห็นพระโกกาลิกะ... ทรงพิจารณาอยูไดทรงทราบวา “ภิกษุน้ี
ประสงคจะดาพระอัครสาวกจึงมาแลว เราจะหามไดหรือหนอ” ลําดับน้ันทรงเห็นวา “เราจะ
หามไมได เธอประพฤติผิดในพระเถระทั้ง ๒ รูปมาแลว ก็เธอจักบังเกิดในปทุมนรกโดยสวน
เดียว” ทรงหามถึง ๓ ครั้งวา “เธออยากลาวอยางน้ี (มา เหว)” เพื่อทรงเปลื้องวาทะวา “พระผูมี

                                            

๒๑๐ nirdukkha, พระอาจารยคึกฤทธิ์ -ธรรมบรรยาย วัด เนินพระ ระยอง-๒๐๑๔-๐๗-๒๘ , 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=L_sVaAdYs_U [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. 

๒๑๑ ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๑๐/๑๒๒. 



๑๓๕ 

 

พระภาคทรงสดับพระโกกาลิกะผูกําลังติเตียนช่ือแมพระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะก็ไมทรง
หาม” และเพื่อจะทรงแสดงความที่การวารายพระอริยะเปนกรรมมีโทษมาก ...๒๑๒ 

สวนหลักฐานในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค ปาราชิกกัณฑ 
เวรัญชกัณฑวัณณนา ทิพพจักขุญาณกถา ยังไดอธิบายอีกวา 

คําวา กลาวรายพระอริยะ (อริยาน อุปวาทกา) ความวา สัตวทั้งหลายผูมีความเห็นผิด ผูมุง
ความเสียหาย ช่ือวา เปนผูกลาวราย ทานอธิบายไววา “ผูดา คือ ติเตียนพระอริยเจา คือ 
พระพุทธเจา พระปจเจกพุทธเจา และพระสาวกของพระพุทธเจา โดยที่สุดแมคฤหัสถผูเปน
โสดาบัน ...๒๑๓ 

ซึ่งการกลาวรายพระอริยบุคคลมีพระอริยสาวก เปนตน เรียกวา อริยุปวาท และลักษณะ
ถอยคําที่จัดวาเปนอริยุปวาท มีดังตอไปน้ี 

... อริยุปวาทมาจากคําวา อริยะกับอุปวาท อริยะ หมายถึง พระอริยเจา หรือบุคคลผูได
บรรลุโลกุตตรธรรม เชน พระสัมมาสัมพุทธเจา พระปจเจกพุทธเจา และพระอริยสงฆสาวก ทั้ง
ฝายบรรพชิตและคฤหัสถ ไมวาจะเปนพระอรหันต พระอนาคามี พระสกทาคามี พระโสดาบัน ... 
สวนคําวา อุปวาท หมายถึง การเขาไปกลาวราย การกลาวตูดวยคําไมจริง การพูดจาจาบจวง
ลวงเกิน การวาราย การใสราย การดาทอ การตําหนิติเตียน การพูดดูถูก พูดดูหมิ่น เหยียดหยาม
กดใหตํ่าลง กลาวคําสบประมาท พูดปรามาส ...๒๑๔ 

นอกจากพระคึกฤทธ์ิจะกลาวจวงจาบพระอริยบุคคลมีพระสารีบุตร เปนตนแลว ยังได
กลาวถอยคําที่ไมเปนความจริงอีกวา ภิกษุที่เรียนนักธรรมตรี โท เอก และเปรียญธรรม ๑-๙ วาเรียน
แตอรรถกถาไมรูจักพุทธวจนะ ทั้งยังไดกลาวบริภาษพาดพิงพระนิสิตที่เรียนมหาจุฬาฯ ดวยคําเท็จอีก
วา พวกน้ีเบียดเบียนสังคม กินฟรี นอนฟรี เรียนฟรีหมดเลย ซึ่งมีหลักฐานปรากฏในคลิปช่ือ “โดน 
!!!!!! พระเรียน นักธรรม-บาลี ปริญญา วิจารณกถาพระคึกฤทธ์ิ” ชวงนาทีที่ ๐.๑๓-๒.๐๔ พระคึกฤทธ์ิ
ไดกลาววา 

ที่พระเรียนกันอยูทุกวันน้ีเรียนคําศาสดามั้ย? ไมใช ... เคาเรียนอะไรโยมรูไหม นักธรรม ตรี 
โท เอก เปรียญ ๑-๙ เคาเรียนอรรถกถา ศาสดาบัญญัติหรือวาพระตองเรียนอันน้ัน ใครบัญญัติ
ละ ใครสรางหลักเกณฑน้ีข้ึนมา มาถูกสรางยุคหลัง ๆ สมัย ร.๔ ร.๕ น้ีเอง พุทธเจาไมไดบัญญัติ 
เปรียญ ๑-๙ ไมไดบัญญัตินักธรรมตรี โท เอกนะ พุทธเจาบัญญัติธรรมวินัยเน่ียะ เรา เราแบบวา 
มันมันสับสน มันฝงลึกมานานนะ มันอยูในระบบสังคม มันผิดมายาวมายาวอยางเน่ียะ มันแก
ยากเหมือนกันนะ ก็เลยบอกใหโยมรูวา เคาไมไดเรียนพุทธวจนะนะ โยมไปถาม พวกเรียน 

                                            

๒๑๒ อง.ฺทสก.อ. (ไทย) ๓/๘๙/๕๐๕. 
๒๑๓ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๑๓/๒๓๑. 
๒๑๔ บ. สยังวสี เจโตวสีภิกข,ุ อริยุปวาท เลม ๒, (Las Vegas: Franklin Document Services,  

ม.ป.พ.), หนา ๒. 



๑๓๖ 

 

เปรียญ ๑-๙ เคาไมรูจักพุทธวจนะดวย ... แลวแถมวานอกจากเรียนอรรถกถาแลว ยังไปเรียน 
เด๋ียวน้ีนิติศาสตร รัฐศาสตร เศรษฐศาสตร เอาไปเปนด็อกเตอร จบปริญญาตรี โท เอก ออกมา
แลวก็สึกมาทํางานทางโลก เอา พวกน้ีน่ีเบียดบังสังคมนะ กินฟรี นอนฟรี จบปริญญาตรี มา
ทํางานกับโยม โยมน่ังรถเมลแทบตายเหน่ือยหาเงินเชาเย็น น่ีเรียนฟรีหมดเลย๒๑๕ 

และผลที่เกิดจากการที่ภิกษุบริภาษเพื่อนพรหมจารี กลาวรายพระอริยบุคคล คือ จะตอง
ไดรับความพินาศอยางใดอยางหน่ึงใน ๑๐ อยาง มีหลักฐานปรากฏในพระสตุตันตปฎก อังคุตตรนิกาย 
ทสกนิบาต ทุติยปณณาสก เถรวรรค อักโกสกสูตร ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุใดดาบริภาษเพื่อนพรหมจารี กลาวโทษพระอริยะ เปนไปไมไดเลยที่ภิกษุ
น้ันจะไมถึงความพินาศอยาง ๑ ใน ๑๐ อยาง 

 ความพินาศ ๑๐ อยาง อะไรบาง คือ 

 ๑. ไมบรรลุธรรมที่ยังไมบรรลุ 
 ๒. เสื่อมจากธรรมที่บรรลุแลว 
๓. สัทธรรมยอมไมผองแผว 
๔. มีความสําคัญวาไดบรรลุสัทธรรม 
๕. ไมยินดีประพฤติพรหมจรรย 
 ๖. ตองอาบัติเศราหมองกองใดกองหน่ึง 
 ๗. เปนโรคเรื้อรัง 
 ๘. ถึงความวิกลจริตมีจิตฟุงซาน 
 ๙. หลงลืมสติมรณภาพ 
 ๑๐. หลังจากตายแลวจะไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก 

ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุใดดาบริภาษเพื่อนพรหมจารี กลาวโทษพระอริยะ เปนไปไมไดเลยที่ภิกษุ
น้ันจะไมถึงความพินาศอยาง ๑ ใน ๑๐ อยาง๒๑๖ 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐาน จะเห็นวา พระคึกฤทธ์ิไดกลาวบริภาษเพื่อนพรหมจารี รวมถึง
พระอริยบุคคลมพีระสารบีุตร เปนตน ซึ่ง ๑ ในความพินาศ ๑๐ อยางที่มีอยูในอักโกสกสูตร ไดระบุวา 
ตองอาบัติเศราหมองกองใดกองหน่ึง เปนตน เมื่อภิกษุผูที่กลาวรายพระอริยบุคคลยังไมไดขอขมาให
ทานยกโทษให และยังตองอาบัติแมจะเปนเพยีงอาบติัเลก็นอยก็ตาม ยอมไมสามารถบรรลธุรรมได ซึ่ง
ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย ปปญจสูทนี มูลปณณาสก โอมมวรรค 
อลคัททูปมสุตตวัณณนา อธิบายวา 

                                            

๒๑๕ ariya yano, โดน !!!!!! พระเรียน นักธรรม-บาลี ปริญญา วิจารณกถาพระคึกฤทธิ์, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PDAXItCQD5o [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

๒๑๖ อง.ฺทสก. (ไทย) ๒๔/๘๘/๑๙๙. 



๑๓๗ 

 

... ธรรมเหลาใดทําอันตรายตอสวรรคและนิพพาน เพราะเหตุน้ัน ธรรมเหลาน้ันช่ือวา ธรรม
กออันตราย ธรรมกออันตรายเหลาน้ันมี ๕ ประการ คือ 

๑. กรรม  ๒. กิเลส 
๓. วิบาก ๔. อริยุปวาท 
๕. อาณาวีติกกมะ 

... ธรรม คือการวารายพระอริยะ ช่ือวาธรรมกออันตราย คืออุปวาท ก็ธรรมกออันตราย คือ
อุปวาทเหลาน้ัน ยอมทําอันตรายตลอดเวลาที่ผูวารายยังไมขอใหพระอรยิะยกโทษให หลังจากให
พระอริยะยกโทษใหแลวหาทําอันตรายไม อาบัติ ๗ กองที่ภิกษุจงใจลวงละเมิด ช่ือวา ธรรมกอ
อันตรายคืออาณาวีติกกมะ แมธรรมกออันตราย คืออาณาวีติกกมะเหลาน้ัน ยอมทําอันตราย
ตลอดเวลาที่ภิกษุตองอาบัติแลวยังปฏิญญาความเปนภิกษุ ยังไมอยูปริวาสกรรม หรือยังไมแสดง
อาบัติ๒๑๗ 

ในอรรถกถาอลคัททูปมสูตร ระบุวา ภิกษุผูกลาวรายพระอริยบุคคล และจงใจลวงละเมิด
อาบัติ ๗ กอง ยอมปดกั้นทางสวรรคและนิพพาน ซึ่งจากหลักฐานขางตน พระคึกฤทธ์ิไดกลาวรายพระ
อริยบุคคลมีพระพระสารีบุตร เปนตน ทั้งยังไดใชถอยคําเท็จบริภาษพระนิสิตมหาจุฬาฯ วา พวกน้ีน่ี
เบียดเบียนสังคม เรียนฟรีหมดเลย นอกจากน้ี พระคึกฤทธ์ิยังไดใชคําเท็จ โดยใชคําพูดแสดงอาการ
ยอมรับวาตนเปนพระอริยบุคคลตามที่อุบาสิกาไดกลาวช่ืนชม๒๑๘ และจากการศึกษาคนควาขอมูล
ตามหัวขอในประเด็นน้ี พบวา ความสําคัญผิดวาตนไดบรรลุสัทธรรมจะไมเกิดข้ึนแกภิกษุผูทุศีล แตจะ
เกิดข้ึนแกภิกษุที่มีศีลบริสุทธ์ิดีเทาน้ัน มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา 
มหาวิภังค ปาราชิกกัณฑ จตุตถปาราชิก อธิมานวัตถุวัณณนา อธิบายวา 

… ถามวา ความเขาใจวาตนไดบรรลุน้ีเกิดข้ึนแกใคร ไมเกิดข้ึนแกใคร ตอบวา ไมเกิดข้ึนแก
พระอริยสาวกกอน เพราะพระอริยสาวกเกิดโสมนัสดวยการพิจารณามรรค ผล พระนิพพาน 
กิเลสที่ละได และกิเลสที่ยังเหลือ หมดความสงสัยในการรูชัดอริยคุณ เพราะเหตุน้ันความเขาใจ
วาตนไดบรรลุจึงไมเกิดข้ึนแกพระโสดาบันเปนตน ดวยเขาใจวา “เราเปนพระสกทาคามี” เปน
ตน ไมเกิดข้ึนแกภิกษุผูทุศีล เพราะภิกษุผูทุศีลน้ันเปนผูหมดหวังในการบรรลุอริยคุณ ไมเกิดข้ึน
แมแกภิกษุผูมีศีลผูสละกมัมัฏฐาน ประกอบความขวนขวายในการหลับเปนตน แตเกิดข้ึนแกภิกษุ
ผูมีศีลบริสุทธ์ิดี ผูไมประมาทในกัมมัฏฐานกําหนดนามรูป ขามความสงสัยไดดวยการกําหนด
ปจจัย พิจารณาสังขารทั้งหลายแลวยกข้ึนสูไตรลักษณปรารภวิปสสนาอยู 

อน่ึง ความเขาใจวาตนไดบรรลุน้ันเกิดข้ึนแลว ยอมต้ังภิกษุผูไดสมถะลวนหรือผูไดวิปสสนา
ลวนไวในระหวาง๒๑๙ 

                                            

๒๑๗ ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๒๓๔/๑๒-๑๓. 
๒๑๘ ดูรายละเอียดใน ประเด็นวิเคราะหที่ ๑ พระคึกฤทธ์ิเปนพระอริยบุคคล  
๒๑๙ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๑๙๖/๖๖๖. 



๑๓๘ 

 

สรุปความวา นอกจากพระคึกฤทธ์ิจะกลาวคําเท็จ โดยใชคําพูดแสดงอาการยอมรับวาตน
เปนพระอริยบุคคลตามที่อุบาสิกาไดกลาวช่ืนชมแลว พระคึกฤทธ์ิยังไดใชถอยคํากลาวจวงจาบ ตําหนิ 
พระสารีบุตรซึ่งเปนพระอริยบคุคลระดับพระอรหันต ในสุสิมสูตร ปรากฏพุทธดํารัสวา ผูที่เปนคนพาล 
คนมุทะลุ คนจิตวิปลาส จึงจะไมชอบสารีบตุร และยังมตัีวอยางที่ปรากฏในโกกาลกิสูตร ความวา พระ
โกกาลิกะไดดาบริภาษพระอัครสาวกทั้ง ๒ คือ พระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะ ซึ่งการวารายพระ
อริยบุคคลน้ันมีโทษมาก ในอรรถกถาทิพพจักขุญาณกถา ยังระบุอีกวา แมพระอริยบุคคลน้ันจะเปน
คฤหัสถผูเปนโสดาบันก็ตาม การวารายพระอริยบุคคลมีพระอริยสาวก เปนตน เรียกวา อริยุปวาท ซึ่ง
อริยุปวาทมีลักษณะถอยคําดังตอไปน้ี การเขาไปกลาววาราย กลาวตูดวยถอยคําไมจริง พูดจาจาบจวง
ลวงเกิน การดาทอ ตําหนิติเตียน เปนตน นอกจากพระคึกฤทธ์ิจะกลาวบรภิาษพระสารีบตุรแลว ยังได
กลาวบริภาษดวยคําเท็จถึงพระภิกษุผูศึกษาเลาเรยีนนักธรรมและบาลใีนระบบการศึกษาของคณะสงฆ
ไทยอีกวา พวกน้ีเรียนแตอรรถกถา ไมไดเรียนและไมรูจักพุทธวจนะดวย ทั้งยังไดกลาวคําเท็จบริภาษ
พาดพิงพระนิสิตที่เรียนมหาจุฬาฯ อีกวา พวกน้ีน่ีเบียดเบียนสังคมนะ กินฟรี นอนฟรี เรียนฟรีหมด
เลย  

และผลที่เกิดจากการที่พระคึกฤทธ์ิไดดาบริภาษเพื่อนพรหมจารี กลาวรายพระอริยบุคคล 
ยอมจะเขาถึง ๑ ในความพินาศ ๑๐ อยางตามพุทธดํารัสที่มีอยูในอักโกสกสูตร ที่ระบุวา ตองอาบัติ
เศราหมองกองใดกองหน่ึง เปนตน ในอรรถกถาอลคัททูปมสูตร ยังระบุอีกวา เมื่อภิกษุผูที่กลาวราย
พระอริยบุคคล และจงใจลวงละเมิดอาบัติ ๗ กอง ยอมปดกั้นทางสวรรคและนิพพาน และจาก
การศึกษาคนควาขอมูลเพิ่มเติมตามหัวขอในประเด็นน้ี พบวา ความสําคัญผิดวาตนไดบรรลุสัทธรรม
จะไมเกิดข้ึนแกภิกษุผูทุศีล แตจะเกิดข้ึนแกภิกษุที่มีศีลบริสุทธ์ิดีเทาน้ัน 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา 
พระคึกฤทธ์ิสําคัญตนผิดวาไดบรรลุสัทธรรม จึงตกไป 

๔) พระคึกฤทธิ์กลาวตูพระสัมมาสัมพุทธเจาและกลาวมุสาวาท 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๔ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา พระคึกฤทธ์ิกลาว
ตูพระสัมมาสัมพุทธเจาและกลาวมุสาวาท ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

ดวยขอสังเกตที่ผูวิจัยไดต้ังไวขางตนและเพื่อสรางความกระจางชัดในประเด็นดังกลาว 
ดังน้ัน ผูวิจัยจึงแยกการวิเคราะหในสมมติฐานประเด็นน้ีออกเปน ๓ ประเด็นยอย ดังตอไปน้ี 

ก) วิเคราะหการพยากรณบุคคล 
ข) วิเคราะหการคัดสรรหลักธรรมและการแสดงธรรม 
ค) วิเคราะหอินทรียผองใสกับเกณฑในการตัดสินความเปนพระอนาคามีบุคคล 

โดยผูวิจัยจะใชหลักฐานจากคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถาเปนตน เพื่อนํามา
วิเคราะหและวินิจฉัยในแตละประเด็นตอไป 

 

 



๑๓๙ 

 

ก) วิเคราะหการพยากรณบุคคล 

เมื่อผูวิจัยทําการสืบคนขอมูล พบวา ความสามารถการกําหนดรูความย่ิงและหยอนแหง
อินทรียกับการกําหนดรูอุปนิสัยของสัตวทั้งหลายเปนกําลังของพระตถาคต มีหลักฐานปรากฏในพระ
สุตตันตปฎก ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปารายนวรรค มาณวปญหานิทเทส โปสาลมาณวปญหานิทเทส 
ความวา 

พระอินทริยปโรปริยัตตญาณ (ญาณอันกําหนดรูความย่ิงและหยอนแหงอินทรียของสัตว
ทั้งหลาย) เปนกําลังของตถาคต พระอาสยานุสยญาณ (ความรูจักฉันทะที่มานอนและกิ เลสที่นอน
เน่ือง) ของเหลาสัตว เปนกําลังของตถาคต ...๒๒๐ 

เพราะพระองคอาศัยอาสยานุสยญาณจึงทําใหทราบอุปนิสัยของสัตวทั้งหลายที่ควรบรรลุ
ธรรมและสัตวที่ไมควรบรรลุธรรมในภพน้ี ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย 
ปฏิสัมภิทามรรค มหาวรรค ญาณกถา อาสยานุสยญาณนิทเทส ความวา 

ญาณในอาสยะและอนุสัยของสัตวทั้งหลายของพระตถาคตเปนอยางไร 

... ในญาณน้ีพระตถาคตทรงทราบอาสยะของสัตวทั้งหลาย ทรงทราบอนุสัยของสัตวทั้งหลาย 
ทรงทราบจรติของสตัวทั้งหลาย ทรงทราบอธิมุตติของสัตวทั้งหลาย ทรงทราบชัดภัพพสัตว (สัตว
ที่ควรบรรลุธรรมในภพน้ี) และอภัพพสัตว (สัตวที่ไมควรบรรลุธรรมในภพน้ี)๒๒๑ 

และยังพบอีกวา อาสยานุสยญาณมีเฉพาะในพระสัพพัญูพุทธเจาเทาน้ัน มีหลักฐาน
ปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ธรรมบท มัคควรรควรรณนา เรื่องสัทธิวิหาริกของ
พระสารีบุตรเถระ ความวา 

ครั้ง น้ัน พระศาสดาตรัสกับพระเถระน้ันวา “ช่ือวาอาสยานุสยญาณน้ี ยอมมีแก
พระพุทธเจาทั้งหลาย ผูบําเพ็ญบารมีแลว ยังโลกธาตุ ๑๐,๐๐๐ ใหบันลือแลว ถึงความเปนพระ
สัพพัญูน่ันแล ...๒๒๒ 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานที่ยกมาขางตน จะเห็นวา การกําหนดรูความแกและออนแหง
อินทรียสัตว (อินทริยปโรปริยัตตญาณ) กับการกําหนดรูอุปนิสัยแหงสัตว (อาสยานุสยญาณ) เปน
ความสามารถเฉพาะที่มีในพระพุทธเจา และพระองคยังตรัสวา เธอทั้งหลายอยาไดชอบถือประมาณ
ในบุคคล ทั้งน้ียังสําทับอีกวา ใครจะรูวาบุคคลใดจะหย่ังลงอริยภูมิไดนอกเสียจากพระองค ซึ่งปรากฏ
หลักฐานในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต ทุติยปณณาสก อากังขวรรค มิคสาลาสูตร 
ความวา  

                                            

๒๒๐ ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๘๑/๒๘๕. 
๒๒๑ ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๑๑๓/๑๗๔. 
๒๒๒ ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๒๘๔/๓๙๑. 



๑๔๐ 

 

อานนท บุคคลผูถือประมาณ ยอมถือประมาณขอน้ันวา ‘ธรรมแมของบุคคลน้ีก็คือธรรมของ
อีกคนหน่ึงน่ันแล บรรดาบุคคล ๒ คนน้ัน เพราะเหตุไร คนหน่ึงจึงเลว คนหน่ึงจึงดี’ แทจริง การ
ถือประมาณของผูถือประมาณเหลาน้ัน เปนไปเพื่อมิใช ประโยชนเกื้อกูล เพื่อทุกขตลอดกาลนาน 

บรรดาบุคคล ๒ คนน้ัน บุคคลใดเปนผูทุศีล แตรูแจงเจโตวิมุตติ ปญญาวิมุตติ ซึ่งเปนที่ดับ
ความทุศีลไดสิ้นเชิงตามความเปนจริง บุคคลน้ันทํากิจดวยการฟง ทํากิจดวยความเปนพหูสูต 
แทงตลอดดีดวยทิฏฐิ และไดวิมุตติตามเวลาอันควร บุคคลน้ีดีกวาและประณีตกวาบุคคลที่กลาว
ขางตนโนน ขอน้ันเพราะเหตุไร เพราะบุคคลน้ีหย่ังลงสูอริยภูมิ ใครเลาจะพึงรูเหตุน้ันไดนอกจาก
ตถาคต เพราะเหตุน้ันแล เธอทั้งหลายอยาไดเปนผูชอบถือประมาณในบุคคล และอยาถือ
ประมาณในบุคคล เพราะบุคคลผูถือประมาณในบุคคลยอมทําลายคุณวิเศษของตน สวนเราหรือ
ผูเหมือนเราพึงถือประมาณในบุคคลได ในเรื่องญาณเปนเครื่องกําหนดรูอินทรียแกกลาและ
อินทรียออนของบุคคล ใครกันเลาคือมิคสาลาอุบาสิกาผูเขลา ไมฉลาด ไมหลักแหลม มีปญญา
ทึบ และใครกันเลาคือพระสัมมาสัมพุทธเจาผูมีวิสัยที่ไมมีอะไรขัดขวางได๒๒๓ 

และในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ฉักกนิบาต ปฐมปณณาสก 
ธัมมิกวรรค มิคสาลาสุตตวัณณนา ไดอธิบายวา 

คําวา บุคคลผูถือประมาณ (ปมาณิกา) ไดแก เปนผูถือบุคคลเปนประมาณ คําวา ยอมถือ
ประมาณ (ปมิณนฺติ) ไดแก ยอมเริ่มจะเปรียบเทียบ คือช่ัง คําวา คนหน่ึงจึงเลว (เอโก หีโน) 
ไดแก คนหน่ึงเลวโดยคุณทั้งหลาย คําวา คนหน่ึงจึงดี (เอโก ปณิโต) ไดแก คนหน่ึงประณีตโดย
คุณทั้งหลาย คําวา แทจริง การถือประมาณน้ัน (ตฺหิ) ไดแก การทําการประมาณน้ัน 

คําวา ดีกวา (อภิกฺกนฺตตโร) ไดแก ดีงามกวา คําวา ประณีตกวา (ปณีตตโร) ไดแก สูงสงกวา 
คําวา หย่ังลงสูอริยภูมิ (ธมฺมโสโต นิพฺพหติ) ความวา วิปสสนาญาณเปนไปอยางกลาแข็งนํา 
(กิเลส) ออกไป คือใหถึงอริยภูมิ คําวาใครเลาจะพึงรูเหตุน้ัน (ตทนฺตร โก ชาเนยฺย) ความวา ใคร
เลาจะพึงรูระหวางน้ัน คือเหตุน้ัน นอกจากพระตถาคต๒๒๔ 

ดวยเหตุที่สาวกไมมีญาณหย่ังรูเชนพระผูมีพระภาค พระองคจึงทรงใหสาวกพยากรณ
เฉพาะตนเองเทาน้ัน (เวนการพยากรณบุคคลอื่น) ดังหลักฐานตัวอยางที่ปรากฏในพระสุตตันตปฎก 
สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค โสตาปตติสังยุต เวฬุทวารวรรค ปฐมคิญชกาวสถสูตร ความวา 

... เพราะฉะน้ัน เราจักแสดงธรรมบรรยายช่ือธรรมาทาส (แวนสองธรรม) ที่พระอริยสาวกผู
ประกอบแลว เมื่อหวังก็พึงพยากรณตนเองไดวา ‘เรามีนรกสิ้นแลว มีกําเนิดสัตวดิรัจฉานสิ้นแลว 
มีภูมิแหงเปรตสิ้นแลว มีอบาย ทุคติ และวินิบาตสิ้นแลว เราเปนโสดาบัน ไมมีทางตกตํ่า มีความ
แนนอนที่จะสําเร็จสัมโพธิในวันขางหนา’๒๒๕ 

                                            

๒๒๓ อง.ฺทสก. (ไทย) ๒๔/๗๕/๑๖๘. 
๒๒๔ อง.ฺฉกฺก.อ. (ไทย) ๓/๔๔/๑๘๐-๑๘๑. 
๒๒๕ ส.ม. (ไทย) ๑๙/๑๐๐๔/๕๐๖. 



๑๔๑ 

 

หลักฐานทั้งหมดที่ยกมาในประเด็นวิเคราะหน้ี พบวา ความสามารถในการกําหนดรูความ
ย่ิงและหยอนแหงอินทรีย (อินทริยปโรปริยัตตญาณ) กับการกําหนดรูในอุปนิสัยของสัตวทั้งหลาย 
(อาสยานุสยญาณ) เปนญาณที่มีเฉพาะในพระสัพพัญูพุทธเจาเทาน้ัน ดวยเพราะพระองคอาศัย
อาสยานุสยญาณจึงทําใหรูอุปนิสัยของสัตวที่ควรบรรลุธรรมและไมควรบรรลุธรรมในภพน้ี และ
พระองคยังตรัสวา เธอทั้งหลายอยาไดชอบถือประมาณในบุคคล ยังสําทับอีกวา ใครเลาจะรูวาบุคคล
ใดจะหย่ังลงอริยภูมิไดนอกเสียจากพระองค ดวยเหตุที่วาสาวกไมมีญาณหย่ังรูเชนพระผูมีพระภาค 
ดังน้ันพระองคจึงทรงใหสาวกพยากรณเฉพาะตนเองเทาน้ัน (เวนการพยากรณบุคคลอื่น) ดังตัวอยาง
ในปฐมคิญชกาวสถสูตร เปนตน 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในประเด็นวิเคราะห ก พบวา การพยากรณ
บุคคลเปนพุทธวิสัยที่มีเฉพาะในพระสัพพัญูพุทธเจา และพระองคยังหามสาวกพยากรณบุคคลอื่น 
เวนเสียแตจะพยากรณเฉพาะตนเองเทาน้ัน ดังน้ัน จึงไมใชฐานะที่ผูใดจะกลาวอางพระพุทธเจาเพื่อ
การพยากรณบุคคลอื่น 

ข) วิเคราะหการคัดสรรหลักธรรมและการแสดงธรรม  

เมื่อผูวิจัยทําการสืบคนขอมูล พบวา นับต้ังแตการตรัสรูเปนตนมา ในทุก ๆ วัน กอนพระ
ผูมีพระภาคจะเสด็จออกไปโปรดสัตวโลก พระองคจะตรวจดูดวยขายพระญาณ ปรากฏหลักฐานใน
อรรถกถาพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย สารัตถปกาสินี สคาถวรรค ยักขสังยุต อาฬวกสุตตวัณณนา 
อธิบายวา  

… พระผูมีพระภาคเสด็จลุกข้ึนในเวลาใกลรุง ทรงเขามหากรุณาสมาบัติ ในมหาคันธกุฎี 
เชตวันวิหาร เมื่อตรวจดูโลกดวยพุทธจักษุ ไดทรงเห็นอุปนิสัยของอาฬวกกุมารจะบรรลุ

อนาคามิผลและของยักษจะบรรลุโสดาปตติผล และสัตว ๘๔,๐๐๐ ไดดวงตาเห็นธรรมในที่สุด
แหงเทศนาน่ันเอง๒๒๖ 

และในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสิ นี สฬายตนวรรค 
สฬายตนสังยุต อนิจจวรรค อัชฌัตตานิจจสุตตวัณณนา อธิบายวา 

... ที่ช่ือวา พุทธจักษุ ไดแก อาสยานุสยญาณและอินทริยปโรปริยัตตญาณ ซึ่งมาในพระ
บาลีวา “ทรงตรวจดูโลกดวยพุทธจักษุ”๒๒๗ 

จากหลักฐานในอรรถกถาอาฬวกสตูรและอรรถกถาอัชฌัตตานิจจสตูร จะเห็นวา พระองค
อาศัยพุทธจักษุญาณจึงทําใหทราบวิธีการสอนที่เหมาะสมกับอุปนิสัยของบุคคลน้ัน ๆ  ปรากฏหลักฐาน
ในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย มหานิทเทส อัฎฐกวรรค ตุวฏกสุตตนิทเทส วาดวยพระจักษุ ๕ ชนิด 
ความวา 

                                            

๒๒๖ ส.ส.อ. (ไทย) ๑/๒๔๖/๔๖๑. 
๒๒๗ ส.สฬา.อ. (ไทย) ๓/๑/๒. 



๑๔๒ 

 

... พระผูมีพระภาคทรงทราบอัธยาศัยอนุสัย จริต อธิมุตติของเหลาสัตวทุกจําพวก ทรงรูจัก
เหลาสัตวผูมีกิเลสดุจธุลีนอยในปญญาจักขุ มีกิเลสดุจธุลีมากในปญญาจักขุ มีอินทรียแกกลา มี
อินทรียออน มีอาการดี มีอาการทราม ผูที่แนะนําใหรูไดงาย ผูที่แนะนําใหรูไดยาก เปนภัพพสัตว 
(ผูสมควรบรรลุธรรม) เปนอภัพพสัตว (ผูไมสมควรบรรลุธรรม) … 

… พระผูมีพระภาคทรงทราบวา “บุคคลน้ีมีราคจริต บุคคลน้ีมีโทสจริต บุคคลน้ีมีโมหจริต 
บุคคลน้ีมีวิตกจริต บุคคลน้ีมีสัทธาจริต บุคคลน้ีมีญาณจริต” พระผูมีพระภาคยอมตรัสอสุภกถา
แกบุคคลราคจริต ตรัสการเจริญเมตตาแกบุคคลโทสจริต ยอมทรงแนะนําบุคคลโมหจริตใหดํารง
อยูในการเลาเรียน การไตถาม การฟงธรรมตามกาล การสนทนาธรรมตามกาล การอยูรวมกับครู 
ยอมตรัสอานาปานสติแกบุคคลวิตกจริต ตรัสบอกนิมิตที่นาเลื่อมใส ความตรัสรูชอบของ
พระพุทธเจา ความเปนธรรมดีแหงพระธรรม การปฏิบัติชอบของพระสงฆ และศีลของตนแก
บุคคลสัทธาจริต ยอมตรัสนิมิตแหงวิปสสนา มีอาการไมเที่ยง มีอาการเปนทุกข มีอาการเปน
อนัตตาแกบุคคลญาณจริต …๒๒๘ 

สวนบุคคลผูที่ไมมีอาสยานุสยญาณน้ันจะไมสามารถทราบไดเลยวา บุคคลใดจะบรรลุ
มรรคผล นิพพานดวยวิธีการใด ดังหลักฐานที่ปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย 
มโนรถปูรณี เอกกนิบาต เอตทัคควรรค ทุติยวรรค เรื่องพระจูฬปนถกเถระ ความวา 

พระมหาปนถกเถระผูเปนพระอรหันตเลิศดานปญญาวิวัฏไดสอนใหพระจูฬปนถกทองคาถา
เดียวถึง ๔ เดือน พระจูฬปนถกก็ไมสามารถจําได พระมหาปนถกจึงไลพระจูฬปนถกออกจาก
พระศาสนา เมื่อทานถูกขับไลจึงไปยืนรองไหอยูทายวิหาร พระผูมีพระภาคจึงเสด็จเขาไปถาม
พระจูฬปนถกวา 

“ปนถก ทําไมเธอจึงรองไห”  พระจูฬปนถกกราบทูลวา “พี่ ชายขับไลขาพระองค 
พระพุทธเจาขา” พระศาสดาตรัสวา “ปนถก พี่ชายของเธอไมมีอาสยานุสยญาณเพื่อบุคคลอื่น 
เธอช่ือวา พุทธเวไนยบุคคล” ทรงบันดาลฤทธ์ิ ไดมอบทอนผาสะอาดใหผืนหน่ึง ตรัสวา “ปนถก 
เธอจงถือผาผืนน้ีบริกรรมวา รโชหรณ รโชหรณ (ผาเปอนธุลี ผาเปอนธุลี) เถิด” 

ทานน่ังใชมือลูกทอนผา เมื่อลูบผาไปผาก็หมองคล้าํลงไปเรื่อย ๆ  จากน้ันญาณก็แกกลา สมาธิ
ก็เกิดข้ึน ทํารูปาวจรฌาน ๔ ใหเปนบาท บรรลุอรหัตตผลพรอมดวยปฏิสัมภิทาทั้งหลาย๒๒๙ 

หลักฐานทั้งหมดที่ยกมาในประเด็นวิเคราะหน้ี พบวา กอนพระผูมีพระภาคจะเสด็จโปรด
สัตวโลก พระองคไดใชพุทธจักษุตรวจดูอุปนิสัยของบุคคลน้ัน ๆ จึงไดรูอัธยาศัยอนุสัย จริต อธิมุตติวา 
“มีราคจริต โทสจริต โมหจริต วิตกจริต สัทธาจริต ญาณจริต” พระองคตรัสอสุภกถาแกราคจริต ตรัส
การเจริญเมตตาแกโทสจรติ ตรัสการเลาเรียนแกโมหจริต ตรัสอานาปานสติแกวิตกจริต ตรัสนิมิตที่นา
เลื่อมใสแกสัทธาจริต ตรัสนิมิตแหงวิปสสนา มีอาการไมเที่ยง เปนทุกข เปนอนัตตาแกญาณจริต 

                                            

๒๒๘ ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๑๕๖/๔๒๗-๔๓๐. 
๒๒๙ ดูรายละเอียดใน องฺ.เอกก.อ. (ไทย) ๑/๑๙๘-๒๐๐/๒๓๓-๒๓๕. 



๑๔๓ 

 

พระองครูวาควรจะใชหลักธรรมใดในแตละบุคคล ยกตัวอยางในกรณีของพระจูฬปนถกเถระ แมพระ
มหาปนถกเถระจะเปนพระอรหันตผูเลิศดานปญญาวิวัฏก็ตาม แตก็ไมสามารถสอนใหพระจูฬปนถก
บรรลุมรรคผลได เพราะวาพระมหาปนถกเถระทานไมมีอาสยานุสยญาณดังเชนพระสัมมาสัมพุทธเจา 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในประเด็นวิเคราะห ข พบวา พระพุทธเจาตองใช
อาสยานุสยญาณคัดสรรหลักธรรม และวิธีการสอนเพื่อใหเหมาะสมกับอุปนิสัย จึงทําใหบุคคลผูที่
พระองคสั่งสอนบรรลุมรรคผล ดังน้ัน ผูที่ไมมีอาสยานุสยญาณจึงไมสามารถลวงรูไดวาหลักธรรมและ
วิธีการใดจึงจะสามารถทําใหแตละบุคคลบรรลุมรรคผลได 

ค) วิเคราะหอินทรียผองใสกับเกณฑในการตัดสินความเปนพระอนาคามีบุคคล 

เมื่อผูวิจัยทําการสืบคนขอมูล พบวา ผูที่มีอินทรียผองใสน้ันมีในบุคคลหลายระดับ โดยจะ
ยกตัวอยางหลักฐานที่ปรากฏในคัมภีรพระไตรปฎก ดังตอไปน้ี 

ตัวอยางที่ ๑ เรื่องพระภิกษุชาวฝงแมนํ้าวัคคุมุทาผูกลาวอวดอุตตริมนุสสธรรม 

ในพระวินัยปฎก มหาวิภังค ปาราชิกกัณฑ ปาราชิกสิกขาบทที่ ๔ วาดวยการกลาวอวด
อุตตริมนุสสธรรม เรื่องภิกษุชาวฝงแมนํ้าวัคคุมุทา ความวา 

ตอมาภิกษุเหลาน้ันไดพากันกลาวอวดอุตตริมนุสสธรรมของกันและกันใหพวกคฤหัสถฟงวา 
ภิกษุรูปโนนไดปฐมฌาน ฯลฯ ... ครั้งน้ันแล ประชาชนก็พากันยินดีวา เปนลาภของพวกเราหนอ 
พวกเราไดดีแลวหนอที่มีภิกษุทั้งหลายเชนน้ีมาอยูจําพรรษา ... โภชนะ (อาหาร) ... ขาทนียะ 
(ของขบเค้ียว) ... สายนียะ (ของลิ้ม) ... ปานะ (เครื่องด่ืม) ชนิดที่พวกเขาจะถวายแกภิกษุ
เหลาน้ัน พวกเขาไมรับประทาน ไมขบเค้ียว ไมลิ้ม ไมด่ืมดวยตนเอง ทั้งไมใหแกมารดาบิดา บุตร 
ภรรยา คนรับใช กรรมกร มิตร อมาตย ญาติสาโลหิต ภิกษุเหลาน้ัน จึงเปนผูมี นํ้ามีนวล มี
อินทรียผองใส มีใบหนาเอิบอิ่ม มีผิว พรรณผุดผอง ...๒๓๐ 

ตัวอยางที่ ๒ เรื่องพระเสยยสกะผูจงใจทํานํ้าอสุจิใหเคลื่อน 

ในพระวินัยปฎก มหาวิภังค สังฆาทิเสสกัณฑ สุกกวิสัฏฐิสิกขาบท นิทานวัตถุ วาดวยการ
จงใจทํานํ้าอสุจิใหเคลื่อน เรื่องพระเสยยสกะ ความวา 

ครั้นเมื่อทานพระเสยยสกะฉันอาหาร จําวัด สรงนํ้าตามตองการแลว เมื่อเกิดความกระสันถูก
ราคะรบกวนจิตข้ึนมาก็ใชมือพยายามทํานํ้าอสุจิใหเคลื่อน เวลาตอมา ทานมีผิวพรรณผองใส 
แลดูอิ่มเอิบ เพื่อนภิกษุถามทานวา “ทานเสยยสกะ เมื่อกอน ทานซูบผอม หมองคล้ํา ซีดเหลือง 
เสนเอ็นข้ึนสะพรั่ง แตเวลาน้ี กลับมีผิวพรรณผองใส แลดูอิ่มเอิบ ทานใชยาอะไรหรือ” 

พระเสยยสกะตอบวา “ไมไดใชยาอะไร แตผมฉันอาหารตามตองการ จําวัดสรงนํ้าตาม
ตองการ เมื่อเกิดความกระสันถูกราคะรบกวนจิตข้ึนมา ก็ใชมือพยายามทํานํ้าอสุจิใหเคลื่อน”๒๓๑ 

                                            

๒๓๐ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๙๔/๑๗๘. 
๒๓๑ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๒๓๔/๒๔๙-๒๕๐. 



๑๔๔ 

 

ตัวอยางที่ ๓ เรื่องพระสารีบุตรผูเปนพระโสดาบันเปลื้องคําสัญญาโมคคัลลานปริพาชก 

ในพระวินัยปฎก มหาวรรค มหาขันธกะ สารีปุตตโมคคัลลานปพพัชชากถา ความวา 

ครั้งน้ัน สารีบุตรปริพาชกไดกลับไปหาโมคคัลลานปริพาชกถึงที่พักโมคคัลลานปริพาชก ได
เห็นสารีบุตรปริพาชกเดินมาแตไกล ครั้นเห็นแลวจึงไดกลาวกับสารีบุตรปริพาชก ดังน้ีวา “ทาน 
อินทรียของทานผองใส ผิวพรรณบริสุทธ์ิ ผุดผอง ทานไดบรรลุอมตธรรมแลวหรือ” 

สารีบุตรปริพาชกตอบวา “ใชแลวทาน เราไดบรรลุอมตธรรมแลว”๒๓๒ 

ตัวอยางที่ ๔ เรื่องพระผัคคุณะฟงธรรมเทศนาไดเปนพระอนาคามี 

ในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ฉักกนิบาต ทุติยปณณาสก มหาวรรค ผัคคุณสูตร 
ความวา 

ครั้งน้ัน เมื่อพระผูมีพระภาคเสด็จหลีกไปไมนาน ทานพระผัคคุณะไดมรณภาพแลว ในเวลา
มรณภาพ อินทรียของทานผองใสย่ิงนัก ตอมา ทานพระอานนทเขาไปเฝาพระผูมีพระภาคถึงที่
ประทับ ถวายอภิวาทแลวน่ัง ณ ที่สมควร ไดกราบทูลพระผูมีพระภาคดังน้ีวา “ขาแตพระองคผู
เจริญ เมื่อพระผูมีพระภาคเสด็จหลีกไปไมนาน ทานพระผัคคุณะไดมรณภาพแลว และในเวลา
มรณภาพอินทรียของทานผองใสย่ิงนัก” อานิสงสการฟงธรรม พระผูมีพระภาคตรัสวา “อานนท 
อินทรียของผัคคุณภิกษุจักไมผองใสไดอยางไร แรกทีเดียวจิตของผัคคุณภิกษุยังไมหลุดพนจาก 
โอรัมภาคิยสังโยชน (สังโยชนเบื้องตํ่า) ๕ ประการ แตเพราะไดฟงธรรมเทศนาน้ัน จิตของผัคคุณ
ภิกษุจึงหลุดพนจากโอรัมภาคิยสังโยชน ๕ ประการ๒๓๓ 

ในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ฉักกนิบาต ทุติยปณณาสก 
มหาวรรค ผัคคุณสุตตวัณณนา อธิบายวา 

คําวา อินทรียผองใสย่ิงนัก (อินฺทฺริยานิ วิปฺปสีทึสุ) ความวา ในเวลาใกลมรณภาพน้ัน 
อินทรียทั้ง ๖ ประการ เปนสภาพผองใสย่ิง๒๓๔ 

ตัวอยางที่ ๕ เรื่องสารีบุตรปริพาชกเขาไปสอบถามพระอัสสชิผูเปนพระอรหันต 

ในพระวินัยปฎก มหาวรรค มหาขันธกะ สารีปุตตโมคคัลลานปพพัชชากถา ความวา 

ลําดับน้ัน สารีบุตรปริพาชกจึงเขาไปหาทานพระอัสสชิ แลวไดสนทนาปราศรัยพอเปนที่
บันเทิงใจ พอเปนที่ระลึกกันแลว ยืนอยู ณ ที่สมควร เรียนถามวา “ผูมีอายุ อินทรียของทานผอง
ใส ผิวพรรณบริสุทธ์ิผุดผอง ผูมีอายุ ทานบวชอุทิศใคร ใครเปนศาสดาของทาน หรือทานชอบใจ
ธรรมของใคร” พระอัสสชิกลาวตอบวา “ทาน มีพระมหาสมณะผูเปนศากยบุตร เสด็จออกผนวช

                                            

๒๓๒ วิ.ม. (ไทย) ๔/๖๐/๗๔. 
๒๓๓ อง.ฺฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๕๖/๕๔๑. 
๒๓๔ อง.ฺฉกฺก.อ. (ไทย) ๓/๕๖/๒๐๐. 



๑๔๕ 

 

จากศากยตระกูล เราบวชอุทิศพระผูมีพระภาคพระองคน้ัน พระผูมีพระภาคพระองคน้ัน เปน
ศาสดาของเรา และเราชอบใจธรรมของพระผูมีพระภาคพระองคน้ัน”๒๓๕ 

ตัวอยางที่ ๖ เรื่องหลังการตรัสรูพระสัมมาสัมพุทธเจาพบอุปกาชีวก 

ในพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มูลปณณาสก โอปมมวรรค ปาสราสิสูตร ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย อาชีวกช่ืออุปกะไดพบเราผูกําลังเดินทางไกล ณ ระหวางแมนํ้าคยากับตน
โพธิพฤกษ ไดถามเราวา ‘อาวุโส อินทรียของทานผองใสย่ิงนัก ผิวพรรณของทานบริสุทธ์ิผุดผอง ทาน
บวชอุทิศใคร ใครเปนศาสดาของทานหรือทานชอบใจธรรมของใคร’๒๓๖ 

เมื่อกลาวดวยหลักฐานเรื่องอินทรียผองใสที่ปรากฏในคัมภีรพระไตรปฎก พบวา มีเปน
จํานวนมาก สวนในประเด็นวิเคราะหน้ีผูวิจัยไดนํามาแสดงเพื่อเปนตัวอยางเทาน้ัน ดังน้ัน เมื่อกลาว
โดยสรุปจึงไดความดังน้ี 

ตัวอยางที่ ๑ ภิกษุปุถุชนชาวฝงแมนํ้าวัคคุมุทาผูกลาวอวดคุณวิเศษที่ไมมีในตน ตัวอยางที่ 
๒ พระเสยยสกะเปนภิกษุปุถุชนผูจงใจทําอสุจิใหเคลื่อน ซึ่งตัวอยางที่ ๑ และ ๒ ลวนเปนภิกษุปุถุชน
ตางก็มีอินทรียผองใส ตัวอยางที่ ๓ พระสารีบุตรผูเปนโสดาบันเปลื้องคําสัญญาโมคคัลลานปริพาชก 
ตัวอยางที่ ๔ พระผัคคุณะฟงธรรมเทศนาไดเปนพระอนาคามี ตัวอยางที่ ๕ สารีบุตรปริพาชกเขาไป
สอบถามพระอัสสชิผูเปนพระอรหันต ตัวอยางที่ ๖ หลังการตรัสรูพระพุทธเจาไดพบอุปกาชีวก ซึ่งใน
ตัวอยางที่ ๓ ๔ ๕ และ ๖ เปนพระอริยบุคคลต้ังแตระดับพระโสดาบัน พระอนาคามี พระอรหันต 
และพระพุทธเจาตามลําดับ ตางก็มีอินทรียผองใสเชนกันทั้งหมด นอกจากน้ีในหลักฐานก็ไมปรากฏ
พระพุทธดํารัสเรื่องการจําแนกระดับความผองใสของอินทรียแตอยางใด สวนคําวา อินทรียผองใส ที่มี
หลักฐานปรากฏในคัมภีรพระไตรปฎกและอรรถกถา หมายถึง อินทรีย ๖  มีตา หู จมูก ลิ้น กาย และ
ใจ ไมไดหมายเอาเฉพาะลักษณะผิวพรรณทางกายเพียงอยางเดียว 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดในประเด็นวิเคราะห ค พบวา ตัวอยางที่ ๑ และ ๒ เปน
ภิกษุปุถุชนลวนตางก็มีอินทรียผองใส ในตัวอยางที่ ๓ ๔ ๕ และ ๖ เปนพระอริยบุคคลระดับพระ
โสดาบัน พระอนาคามี พระอรหันต และพระพุทธเจาตามลําดับ ตางก็มีอินทรียผองใสเชนกันทั้งหมด 
จะเห็นวา ผูที่มีอินทรียผองใสน้ันมีทั้งปุถุชนและอริยบุคคล ดังน้ัน การจะใชความผองใสของอินทรีย
มาเปนเกณฑในการวัดตัดสินวาบุคคลผูน้ีละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าเปนพระอนาคามีบุคคลไมได 

สรุปประเด็นวิเคราะหยอยทั้ง ๓ ประเด็น พบวา ก) การพยากรณบุคคลเปนพุทธวิสัย 
และพระผูมีพระภาคยังทรงกําชับหามสาวกพยากรณบุคคลอื่น เวนแตจะพยากรณตนเอง ดังน้ันจึง
ไมใชฐานะที่ผูใดจะกลาวอางพระพุทธเจาเพื่อการพยากรณบุคคลอื่น ข) พระองคใชอาสยานุสยญาณ
ในการคัดสรรหลักธรรมและวิธีการสอนเพื่อใหเหมาะสมกับอุปนิสัยจึงทําใหบุคคลที่พระองคสั่งสอน
บรรลุมรรคผล ซึ่งอาสยานุสยญาณมีเฉพาะในพระพุทธเจาเทาน้ัน ค) การตัดสินการละสังโยชน ๕ 

                                            

๒๓๕ วิ.ม. (ไทย) ๔/๖๐/๗๓. 
๒๓๖ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๒๘๕/๓๑๐. 



๑๔๖ 

 

เบื้องตํ่าดวยอินทรียผองใส จากการสืบคนขอมูล พบวา ผูที่มีอินทรียผองใสมีทั้งปุถุชนและอริยบุคคล
ต้ังแตระดับพระโสดาบันจนถึงพระสัมมาสัมพุทธเจา ดังน้ันการใชความผองใสของอินทรียมาเปน
เกณฑในการตัดสินวาบุคคลผูน้ีละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าเปนพระอนาคามีบุคคลไมได  

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๔ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา 
พระคึกฤทธ์ิไดกลาวตูพระพุทธเจาและกลาวมุสาวาท 

๕) พระคึกฤทธิก์ลาวอวดอุตตริมนุสสธรรมอันเปนคุณวิเศษท่ีไมมีในตน 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๕ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา พระคึกฤทธ์ิกลาว
อวดอุตตริมนุสสธรรมอันเปนคุณวิเศษที่ไมมีในตน ดังน้ัน ผูวิจัยจึงรวบรวมขอมูลผลการวิเคราะหและ
วินิจฉัยในสมมติฐานประเด็นที่ ๑-๔ เพื่อวินิจฉัยในสมมติฐานประเด็นที่ ๕ ตอไป 

๑) พระคึกฤทธ์ิเปนพระอริยบุคคล ผลวิเคราะห พบวา พระคึกฤทธ์ิไดยอมรับในคําพูด
ของอุบาสิกาที่ไดกลาวช่ืนชมวาตนเปนพระอริยบุคคล ในภูตาโรจนสิกขาบท ระบุวา พระศาสดาได
บัญญัติหามภิกษุบอกความเปนอริยบุคคลแกบุคคลผูไมใชภิกษุภิกษุณี ซึ่งในมหาสมุทเทอัฏฐัจฉริยะ 
ระบุวา พระอริยบุคคลจะไมลวงละเมิดสิกขาบทที่พระศาสดาบัญญัติไว แมจะตองสละดวยชีวิตก็ตาม 
นอกจากน้ี พระคึกฤทธ์ิยังมีความเขาใจวา นิพพาน (อสังขตธาตุ) มีสภาพเปนอัตตาที่เขามาหลงยึด
ครองขันธ ๕ (สังขตธาตุ) ซึ่งนิพพานน้ีรับรูการทํางานของขันธทั้ง ๕ แตตัวขันธ ๕ ไมรูเรื่องอะไร เมื่อ
กลาวโดยหลักการพระพุทธศาสนาแลว พระผูมีพระภาคทรงปฏิเสธการมีอยูของอัตตาทั้งภายนอก
และภายในขันธ ๕ ทั้งยังปฏิเสธความเปนอัตตาของขันธ ๕ ดวย และยังมีหลักฐานวา พระอริยสาวก
ในธรรมวินัยไดละความเห็นวาขันธทั้ง ๕ เปนอัตตาแลว ดังน้ัน เมื่อนําคําสอนพระคึกฤทธ์ิมา
เทียบเคียงกับคําสอนของพระพุทธเจา พบวา คําสอนของพระคึกฤทธ์ิมีความขัดแยงและคัดคานกับคํา
สอนของพระศาสดา 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา พระคึกฤทธ์ิเปนพระอริยบุคคล จึงตกไป 

๒) พระคึกฤทธ์ิมีจุตูปปาตญาณ ผลการวิเคราะห พบวา จุตูปปาตญาณอยูในวิชชา ๓ ซึ่ง
จุตูปปาตญาณเปน ๑ ในวิชชา ๓ โดยพระผูมีพระภาคทรงเปนผูประกอบดวยวิชชา ๓ และพระองคยัง
ยืนยันวา เพราะอาศัยจุตูปปาตญาณในการตรวจดูจึงไดลวงรูการตาย (จุติ) และการเกิดของสัตว
ทั้งหลาย นอกจากพระศาสดาผูมีวิชชา ๓ แลว ยังมีพระอรหันตสาวกผูประกอบดวยวิชชา ๓ อีกเปน
จํานวนมากมาย ซึ่งพระอรหันตสาวกก็สามารถลวงรูการตาย (จุติ) และการเกิดของสัตวทั้งหลายได
เพราะอาศัยจุตูปปาตญาณ จุตูปปาตญาณจะถูกเรียกอีกอยางหน่ึงวา ตาทิพย ผูที่จะมีจุตูปปาตญาณ
ไดน้ันจะตองเปนพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจาและพระอรหันตสาวกผูประกอบดวยวิชชา ๓ เทาน้ัน 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ และในสมมติฐาน
ประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา พระคึกฤทธ์ิมีจุตูปปาตญาณ จึงตกไป 

๓) พระคึกฤทธ์ิสําคัญตนผิดวาไดบรรลุสัทธรรม ผลวิเคราะห พบวา นอกจากพระคึกฤทธ์ิ
จะกลาวคําเท็จ โดยใชคําพูดแสดงอาการยอมรับวาตนเปนพระอริยบุคคลตามที่อุบาสิกากลาวช่ืนชม
แลว พระคึกฤทธ์ิยังไดใชถอยคํากลาวจวงจาบ ตําหนิ พระสารีบุตรซึ่งเปนอริยบุคคลช้ันพระอรหันต 



๑๔๗ 

 

ในสุสิมสูตร ปรากฏพุทธดํารัสวา “ผูที่เปนคนพาล คนมุทะลุ คนจิตวิปลาส จึงจะไมชอบสารีบุตร” 
และยังปรากฏหลักฐานในโกกาลิกสูตร ระบุวา พระโกกาลิกะไดดาบริภาษพระอัครสาวกทั้ง ๒ คือ 
พระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะ ซึ่งการวารายพระอริยบคุคลน้ันมีโทษมาก นอกจากน้ี ในอรรถกถา
ทิพพจักขุญาณกถา ยังระบุอีกวา แมพระอริยบุคคลน้ันจะเปนคฤหัสถผูเปนโสดาบันก็ตาม การวาราย
พระอริยบุคคลมีพระอริยสาวก เปนตน เรียกวา อริยุปวาท ซึ่งอริยุปวาทมีลักษณะถอยคําดังตอไปน้ี 
การเขาไปกลาววาราย กลาวตูดวยถอยคําไมจริง พูดจาจาบจวงลวงเกิน การดาทอ ตําหนิติเตียน เปน
ตน นอกจากพระคึกฤทธ์ิจะกลาวบรภิาษพระสารีบตุรแลว ยังไดกลาวบรภิาษดวยคําเท็จถึงพระภิกษุผู
ศึกษาเลาเรียนนักธรรมและบาลีในระบบการศึกษาของคณะสงฆไทยอีกวา พวกน้ีเรียนแตอรรถกถา 
ไมไดเรียนและไมรูจักพุทธวจนะดวย ทั้งยังไดกลาวคําเท็จบริภาษพาดพิงพระนิสิตที่เรียนมหาจุฬาฯ 
อีกวา พวกน้ีน่ีเบียดเบียนสังคมนะ กินฟรี นอนฟรี เรียนฟรีหมดเลย  

และผลที่เกิดจากการที่พระคึกฤทธ์ิไดดาบริภาษเพื่อนพรหมจารี กลาวรายพระอริยบุคคล 
ยอมจะเขาถึง ๑ ในความพินาศ ๑๐ อยางตามพุทธดํารัสที่มีอยูในอักโกสกสูตร ที่ระบุวา ตองอาบัติ
เศราหมองกองใดกองหน่ึง เปนตน ในอรรถกถาอลคัททูปมสูตร ยังระบุอีกวา เมื่อภิกษุผูที่กลาวราย
พระอริยบุคคล และจงใจลวงละเมิดอาบัติ ๗ กอง ยอมปดกั้นทางสวรรคและนิพพาน และจาก
การศึกษาคนควาขอมูลเพิ่มเติมตามหัวขอในประเด็นน้ี พบวา ความสําคัญผิดวาตนไดบรรลุสัทธรรม
จะไมเกิดข้ึนแกภิกษุผูทุศีล แตจะเกิดข้ึนแกภิกษุที่มีศีลบริสทุธ์ิดีเทาน้ัน 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา พระคึกฤทธ์ิสําคัญตนผิดวาไดบรรลสุัทธรรม 
จึงตกไป 

๔) พระคึกฤทธ์ิกลาวตูพระสัมมาสมัพทุธเจาและกลาวมุสาวาท ผลการวิเคราะห พบวา ก) 
การพยากรณบุคคลเปนพุทธวิสัย และพระผูมีพระภาคยังทรงกําชับหามสาวกพยากรณบุคคลอื่น เวน
แตจะพยากรณตนเอง ดังน้ัน จึงไมใชฐานะที่ผูใดจะกลาวอางพระพุทธเจาเพื่อการพยากรณบุคคลอื่น 
ข) พระองคใชอาสยานุสยญาณในการคัดสรรหลักธรรมและวิธีการสอนเพื่อใหเหมาะสมกับอุปนิสัยจึง
ทําใหบุคคลที่พระองคสั่งสอนบรรลุมรรคผล ซึ่งอาสยานุสยญาณมีเฉพาะในพระพุทธเจาเทาน้ัน ค) 
การตัดสินการละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าดวยอินทรียผองใส จากการสืบคนขอมูล พบวา ผูที่มีอินทรียผอง
ใสมีทั้งปุถุชนและอริยบุคคลต้ังแตระดับพระโสดาบันจนถึงพระสัมมาสัมพุทธเจา ดังน้ันการใชความ
ผองใสของอินทรียมาเปนเกณฑในการตัดสินวาบุคคลผูน้ีละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าเปนพระอนาคามี
บุคคลไมได 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๔ ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา พระคึกฤทธ์ิไดกลาวตูพระสัมมาสัมพุทธเจา
และกลาวมุสาวาท 

เมื่อผูวิจัยรวบรวมผลการวิเคราะหและวินิจฉัยในสมมติฐานประเด็นที่ ๑-๔ แลว และได
นําขอมูลการวิเคราะหและวินิจฉัยทั้งหมด ๔ ประเด็น มาเทียบเคียงกับหลักเกณฑลักษณะการอวด
อุตตริมนุสสธรรมขางตนแลว จึงสรุปผลการวินิจฉัยในสมมติฐานประเด็นที่ ๕ วา การที่พระคึกฤทธ์ิได
กลาวพยากรณมรรคผลและคติที่ไปผูเสียชีวิตน้ัน เปนการกลาวอวดอุตตริมนุสสธรรมอันเปนคุณวิเศษ
ที่ไมมีในตน  



๑๔๘ 

 

๔.๑.๓ วิเคราะหการเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอพระอภิธรรม 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปประเด็นไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อ
ศึกษาวิเคราะหและวินิจฉัย โดยแบงเปน ๒ ประเด็น คือ ๑. วิเคราะหพระอภิธรรมไมใชพระพุทธพจน 
๒. วิเคราะหสภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต ซึ่งจะเรียงลําดับประเด็น
วิเคราะหและวินิจฉัย ดังตอไปน้ี 

๑. วิเคราะหพระอภิธรรมไมใชพระพุทธพจน 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษา
วิเคราะหตอในบทที่ ๔ ซึ่งเปนหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผคํา
สอนในประเด็นพระอภิธรรมเปนคําสอนของสาวกที่แตงข้ึนมาใหม โดยมีรายละเอียดดังตอไปน้ี 

๑. อภิธรรมที่พระพุทธเจาไดตรัสไวเองมีแค ๑๐ กวาพระสูตร ตรงน้ีพระไพบูลยเปนผูไป
เจอ สแกนหาคําวา อภิธรรม เพราะอภิธรรมที่เรียนกันอยูก็ไมใชพุทธวจนะ  

๒. เวลาพระศาสดาตรัสเรื่องอภิธรรม พระองคจะตรัสคําวา อภิธรรมอภิวินัยคูกันมา
ตลอดทุกพระสูตร จะมีเพียงพระสูตรเดียวในสิบกวาพระสูตรที่ตรัสอภิธรรมโดยที่ไมมีอภิวินัย กอนจะ
ตรัสอภิธรรมไดตรัสหมวดธรรมข้ึนมาหมวดนึง คือ สติปฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย 
๕ พละ ๕ โพชฌงค ๗ อริยมรรคมีองค ๘ ซึ่งหมวดธรรมหมวดน้ี คือ โพธิปกขิยธรรม ๓๗ ดังน้ัน 
อภิธรรมในความหมายของพระศาสดา คือ โพธิปกขิยธรรม ๓๗  

๓. นึกวาคําวา โพธิปกขิยธรรม ๓๗ ไมใชพุทธวจนะ เวลาสแกนหาตองไปเช็คกับบาลีทุก
ครั้ง ไปไลสแกนหาในบาลี เจอคําวา โพธิปกขิยธรรม ๓๗ และเปนพุทธวจนะ มันคือตัวอภิธรรม 
ดังน้ัน ถาจะเปดสอนอภิธรรม ตองเปดสอนโพธิปกขิยธรรม ๓๗ ไมใช[อภิธัมมัตถสังคหะ, อภิธรรม ๗ 
คัมภีร]อยางที่เรียนกันอยูทุกวันน้ี คําพวกน้ีคือคําที่สาวกแตงข้ึนมาใหม  

๔. ถาเราไปสแกนหาคําวา จิต เจตสิก อยางเจตสิก เขามี ๕๐ ดวง ๘๐ ดวง ๑๐๐ ดวง 
เวลาสแกนหาในพุทธวจนะโยมจะไมเจอ คําวา เจตสิก พระโตโตเปนผูสแกนหาไปเจอในบาลีที่เปน
พุทธวจนะมีทั้งหมด ๙ คํา น่ีคือคําสอนของพระศาสดา  

๕. คําวา อภิธรรม มีทั้งสวนที่เปนคําสอนของพระศาสดา และทั้งสวนที่เปนคําที่แตงใหม 
อยางในพระไตรปฎกมีวินัยปฎก สุตตันตปฎก อภิธรรมปฎก สวนอภิธรรมปฎก ๑๒ เลมที่มีอยูใน
พระไตรปฎกก็ไมตรงกับอภิธรรมที่พระศาสดาบัญญัติไว และคําวาอภิธรรมปฎกก็มีมาในยุคหลัง เดิมที
ไมไดเรียกวา อภิธรรมปฎก ดังน้ันคําที่แตงข้ึนมาใหมกลุมน้ี เดิมเรียกวา ปรมัตถปฎก 

๖. เมื่อกอนไมมีคําวา อภิธรรมปฎก คําวา อภิธรรมปฎก มาเรียกกันในภายหลัง แลวก็ไม
ตรงกับอภิธรรมของพระศาสดาดวย เพราะวา สิบกวาเลมของอภิธรรมปฎกจะมีคําของพวกสกวาที 
พวกปรวาที ซึ่งเปนคําของสาวกที่โตเถียงกันอยูหลายเลม ดังน้ันคําพวกน้ีก็ไมใชคําสอนพระศาสดา  

๗. พระคึกฤทธ์ิเลาวา (พระสังฆราชองคนึงกลาววา) ในวินัยปฎกที่กลาวถึงเรื่องการทํา
สังคายนา ครั้งที่ ๑ หลังพุทธปรินิพพานไมนาน และการทําสังคายนา ครั้งที่ ๒ หลังพุทธปรินิพพาน 
ประมาณ ๑๐๐ ป วาไดทําสังคายนาพระวินัยและพระธรรม ๒ อยางไมมีอยางอื่น ไมไดกลาวถึง



๑๔๙ 

 

อภิธรรมปฎก เมื่อพระพุทธเจาจะปรินิพพานก็ทรงแสดงเพียงวา ธรรมที่ทรงแสดงแลว วินัยที่ทรง
บัญญัติแลวเปนศาสดาแทนพระองค ก็ไมไดพูดถึงอภิธรรมอีกเหมือนกัน 

ดวยเหตุน้ีผูวิจัยจึงต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระคึกฤทธ์ิจึงกลาวยืนยันเชนน้ัน 
ดังน้ัน ผูวิจัยจึงต้ังสมมติฐานเพื่อนําขอมูลมาวิเคราะหและวินิจฉัยเปน ๒ ประเด็น คือ 

๑) พระอภิธรรมเปนคําสอนของพระสัพพัญูพุทธเจา 
๒) พระอภิธรรมเปนคําสอนที่แตงข้ึนใหมโดยสาวก 

โดยผูวิจัยจะใชหลักฐานจากคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถาเปนตน เพื่อนํามา
วิเคราะหและวินิจฉัยในแตละประเด็นตอไป 

๑) พระอภิธรรมเปนคําสอนของพระสัพพัญูพุทธเจา 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา พระอภิธรรมเปน
คําสอนของพระสัพพัญูพุทธเจา ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

เมื่อผูวิจัยทําการสืบคนขอมูล พบหลักฐานประวัติความเปนมาของพระอภิธรรมวา ใน
สัปดาหที่ ๔ หลังการตรัสรูของพระสัมมาสัมพุทธเจาทรงพิจารณาพระอภิธรรมปฎก มีหลักฐาน
ปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา มหาวรรค มหาขันธกะ อชปาลกถา ความวา 

... ปจฺฉิมทิสาภาเค เทวตา รตนฆร มาปยึสุ ตตฺถ ปลฺลงฺเกน นิสีทิตฺวา อภิธมฺมปฏก วิเสสโต 
เจตฺถ อนนฺตนยสมนฺตปาน วิจินนฺโต สตฺตาห วีตินาเมสิ ต าน รตนฆรเจติย นาม ชาต๒๓๗ 

... พวกเทวดาเนรมิตเรือนแกวถวายทางทิศปจฉิม พระองคประทับน่ังขัดสมาธิที่เรือนแกวน้ัน 
ทรงพิจารณาพระอภิธรรมปฎกและสมันตปฏฐาน อันไมมีที่สิ้นสุดในพระอภิธรรมปฎกน้ี โดย
พิสดาร ทรงใหเวลา ๑ สัปดาหผานพนไป สถานที่น้ันช่ือวา รัตนฆรเจดีย พระผูมีพระภาคทรงให
เวลา ๔ สัปดาหผานพนไปในบริเวณใกลเคียงกับโพธิพฤกษน่ันเอง ...๒๓๘ 

ตอมา ในพรรษาที่ ๗ หลังการแสดงยมกปาฏิหาริย ณ ควงไมคัณฑามแลว พระองคทรง
เสด็จข้ึนไปบนสวรรคช้ันดาวดึงสเพื่อแสดงพระอภิธรรมโปรดพระพุทธมารดา ปรากฏหลักฐานใน
อรรถกถาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ธรรมบท พุทธวรรควรรณนา เรื่องยมกปาฏิหาริย ความวา  

พระศาสดากําลังทรงทําปาฏิหาริยอยูน่ันแล ทรงรําพึงวา “พระพุทธเจาในอดีตทั้งหลาย
ทําปาฏิหาริยน้ีแลว จําพรรษา ณ ที่ไหนหนอแล” ทรงเห็นวา “จําพรรษาในภพดาวดึงส แลวทาง
แสดงอภิธรรมปฎกแกพระพุทธมารดา”...๒๓๙ 

 

                                            

๒๓๗ วิ.ม.อ. (บาลี) ๓/๔/๘. 
๒๓๘ วิ.ม.อ. (ไทย) ๓/๔/๙-๑๐. 
๒๓๙ ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๑๔๙/๒๐๔. 



๑๕๐ 

 

และในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ทุกนิบาต ปฐมปณณาสก 
สมจิตตวัคควัณณนา อธิบายวา 

... พระตถาคตมิไดประทับอยูประจําที่ เสด็จไปประทับอยู ณ ที่ซึ่งมีความผาสุกเทาน้ันน่ัน
แล ... พรรษาที่ ๗ ประทับอยู ณ ภพดาวดึงส ...๒๔๐  

เมื่อพระผูมีพระภาคทรงข้ึนไปบนสวรรคช้ันดาวดึงสแลว มหาชนไดสอบถามพระอนุรุทธะ 
ความวา  

มหาชน : พระศาสดาเสด็จไปที่ไหน ขอรับ 
อนุรุทธะ : เสด็จไปจําพรรษาที่บัณฑุกัมพลศิลา ในภพดาวดึงสแลวทรงแสดงอภิธรรมปฎกแก

พระมารดา 
มหาชน : จักเสด็จมาเมื่อไหร ขอรับ 
อนุรุทธะ : ทรงแสดงอภิธรรมปฎกตลอด ๓ เดือนแลว จักเสด็จมาในวันมหาปวารณา๒๔๑ 

... ในกาลตอมา พระตถาคตประทับน่ังในทามกลางเหลาเทวดาใน ๑๐,๐๐๐ จักรวาล บน
บัณฑุกัมพลศิลาอาสนที่โคนตนปาริฉัตตกะในภพดาวดึงส ทรงทําพระมารดาใหเปนพยานดวย
กายแลว เมื่อจะทรงแสดงธรรมวา “สภาวธรรมที่เปนกุศล สภาวธรรมที่เปนอกุศล สภาวธรรมที่
เปนอัพยากฤต (กุสลา ธมฺมา อกุสลา ธมฺมา อพฺยากตา ธมฺมา)” เปนตน ทรงยอแลวยออีกซึ่ง
ลําดับแหงธรรมโดย ๑๐๐ สวน โดย ๑,๐๐๐ สวน โดย ๑๐๐,๐๐๐ สวน ใหทรงไวแตสภาวธรรม
แลวจึงทรงแสดง เทศนาที่พระองคใหเปนไปติดตอกันตลอด ๓ เดือน เปนเหมือนแมนํ้าในอากาศ
ที่ถูกลมพัดไปดวยความเร็ว และเปนเหมือนสายนํ้าที่ไหลออกจากหมอนํ้าที่ถูกต้ังควํ่าปากลง 
ฉะน้ัน จึงเปนเทศนาที่ไมมีที่สุด ไมมีประมาณ  

จริงอยู เทศนาของพระพุทธเจาทั้งหลาย ผูทรงขยายสภาวธรรมออกหนอยหน่ึง แลวทรง
อนุโมทนาอยู แมในกาลทรงอนุโมทนาภัต ก็จะไดประมาณเทากับทีฆนิกายและมัชฌิมนิกาย 
สวนเทศนาของพระพุทธเจาทัง้หลาย ผูทรงแสดงธรรมแกบริษัทผูมาถึงในกาลภายหลังแหงภัต ก็
จะไดประมาณเทากับนิกาย ๒ นิกาย คือ สังยุตตนิกายและอังคุตตรนิกาย 

ถามวา เพราะเหตุไร 

ตอบวา เพราะวา ระยะเวลาแหงภวังคจิตของพระพุทธเจาทั้งหลายรวดเร็ว ชองพระทนตชิด
กันดี ริมพระโอษฐเรียบสนิทดี พระชิวหาออน พระสุรเสียงไพเราะ พระดํารัสเปลี่ยนแปลงไดเร็ว 
เพราะเหตุน้ัน แมพระธรรมที่พระองคทรงแสดงแลวเพียงครูหน่ึงน้ัน จึงไดมีประมาณเทาน้ี สวน
พระธรรมที่พระองคทรงแสดงแลวตลอด ๓ เดือน จึงไมมีที่สุด ไมมีประมาณเลยทีเดียว๒๔๒ 

                                            

๒๔๐ อง.ฺทุก.อ. (ไทย) ๒/๗๗/๔๖-๔๗. 
๒๔๑ ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๑๔๙/๒๐๕-๒๐๖. 
๒๔๒ อภ.ิสง.ฺอ. (ไทย) -/-/๓๒-๓๓. 



๑๕๑ 

 

... ในเวลาภิกษาจาร ทรงเนรมิตพระพุทธนิมิต ดวยทรงอธิษฐานวา “พุทธเนรมิตน้ีจงแสดง
ธรรมช่ือเทาน้ี จนกวาเราจะมา” แลวเสด็จไปยังปาหิมพานต ... นําบิณฑบาตมาแตอุตตรกุรุทวีป 
... ๒๔๓  

แมพระสารีบุตรเถระ... ก็ไป ณ ที่น้ัน กระทําวัตรตอพระสัมมาสัมพุทธเจาแลวน่ังอยู ณ ที่อัน
สมควร ลําดับน้ัน พระศาสดาทรงประทานนัยแกพระเถระน้ันวา “สารีบุตร ธรรมมีประมาณ
เทาน้ีเราแสดงแลว” เมื่อพระสัมมาสัมพุทธเจาทรงประทานนัยอยูอยางน้ี การประทานนัยแก
พระอัครสาวกผูบรรลปุฏิสัมภิทาแลว จึงเปนเชนกับทะเลที่บคุคลผูยืนอยูที่ริมฝง แลวเหยียดมือช้ี
ใหดู ฉะน้ัน ธรรมที่พระผูมีพระภาคทรงแสดงแลว ยอมปรากฏชัดแมแกพระเถระโดย ๑๐๐ นัย 
โดย ๑,๐๐๐ นัย โดย ๑๐๐,๐๐๐ นัยเลยทีเดียว๒๔๔ 

แมพระสารีบุตร ก็ไดนําพระธรรมที่พระศาสดาทรงแสดงแลว ๆ มาแสดงแกภิกษุ ๕๐๐ รูป ผู
เปนสัทธิวิหาริกของตน ... พระเถระไดนําพระธรรมที่พระศาสดาทรงแสดงแลว ๆ มาแสดงแก
ภิกษุเหลาน้ัน เมื่อจบการแสดงพระอภิธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจา และการเลาเรียนปกรณ
ทั้ง ๗ ของภิกษุเหลาน้ัน ไดมีพรอมกันน่ันเอง 

ที่ช่ือวา วาจนามรรคในพระอภิธรรม เกิดมาจากพระสารีบุตรเถระ แมวาระแหงการนับใน
มหาปกรณ ก็พระเถระน่ันแหละไดต้ังไว เพราะวา พระเถระไดต้ังวาระแหงการนับไววา “วาระ
แหงการนับเพื่อไมลบลางลําดับธรรมเลย แลวถือเอาได ทรงจําไวได เลาเรียนได และกลาวสอน
ไดอยางสะดวก ยอมมีไดโดยทํานองน้ี” 

ถามวา เมื่อเปนเชนน้ัน พระเถระเทาน้ันหรือที่ช่ือวาเปนผูทรงพระอภิธรรมกอนกวา 

ตอบวา ไมใช พระสัมมาสัมพุทธเจาเทาน้ันเปนผูทรงพระอภิธรรมกอนกวา ...๒๔๕ 

นอกจากน้ี ในพระอภิธรรมปฎก ธาตุกถา ปุคคลบัญญัติ บทนํา ยังไดอธิบายเพิ่มเติมวา 

พระอภิธรรม ๗ คัมภีร ที่ทรงแสดงโปรดพระพุทธมารดาน้ี เรียกวา พระอภิธรรมวิตถารนัย 
คือ พระอภิธรรมที่ทรงแสดงโดยละเอียดพิสดาร ... ในชวงที่เสด็จลงมา ณ บริเวณสระอโนดาดน้ี
เอง ทานพระสารีบุตรไดเขาเฝาปรนนิบัติ และพระผูมีพระภาคไดทรงแสดงพระอภิธรรมใหทาน
พระสารีบุตรฟงติดตอกันทุกวันดวย พระอภิธรรม ๗ คัมภีร ที่ทรงแสดงครั้งน้ี ทรงแสดงโดยยอ 
จึงเรียกวา พระอภิธรรมสังเขปนัย ตอมา ทานพระสารีบุตรไดแสดงแกภิกษุจํานวน ๕๐๐ รูป 
โดยขยายความใหละเอียดข้ึนพอสมควร คือ ไมสังเขปนักและไมพิสดารนัก จึงเรียกวา พระ
อภิธรรมนาติวิตถารนาติสังเขปนัย๒๔๖ 

 

                                            

๒๔๓ ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๑๘๑/๒๑๐. 
๒๔๔ อภ.ิสง.ฺอ. (ไทย) -/-/๓๔. 
๒๔๕ อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/-/๓๕. 
๒๔๖ อภ.ิธา. (ไทย) ๓๖/-/๘. 



๑๕๒ 

 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตรฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

สังเขปนัย นัยอยางยอ, แบบยอ, แงความหมายซึ่งช้ีแจงอยางรวบรัด๒๔๗  

ผูวิจัยจะยกตัวอยางการแสดงพระอภิธรรมสังเขปนัย (แบบยอ) มีหลักฐานปรากฏในพระ
อภิธรรมปฎก ธัมมสังคณี มาติกา ติกมาติกา (๒๒ ติกะ) ความวา 

กุสลา ธมฺมา สภาวธรรมที่เปนกุศล 
อกุสลา ธมฺมา สภาวธรรมที่เปนอกุศล 
อพฺยากตา ธมฺมา สภาวธรรมที่เปนอัพยากฤต๒๔๘ 

ซึ่งในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ไดอธิบายวา 

มาติกา ๑. หัวขอ ... ๒. แมบท เชน ตัวสิกขาบท เรียกวา เปนมาติกา เพราะจะตองขยาย
ความตอไป๒๔๙ 

จากหลักฐานในอรรถกถาอชปาลกถา จะเห็นไดวา ในสัปดาหที่ ๔ ภายหลังการตรัสรูของ
พระสัมมาสัมพุทธเจา พระองคไดพิจารณาพระอภิธรรมปฎกและสมันตปฏฐาน ตอมา ในพรรษาที่ ๗ 
หลังจากการแสดงยมกปาฏิหาริยแลว พระองคเสด็จข้ึนไปจําพรรษาบนสวรรคช้ันดาวดึงส เพื่อแสดง
พระอภิธรรมโปรดพระพุทธมารดาและเหลาเทพยดา ซึ่งพระอภิธรรมทั้ง ๗ คัมภีร ที่ทรงแสดงโปรด
พระพุทธมารดาน้ี เรียกวา พระอภิธรรมวิตถารนัย คือ พระอภิธรรมที่ทรงแสดงโดยละเอียดพิสดาร 
และเมื่อถึงเวลาในชวงที่ตองบิณฑบาต พระองคจะนําอาหารบิณฑบาตจากอุตตรกุรุทวีปมาเสวยที่ปา
หิมพานต โดยพระสารีบุตรจะเขาไปเปนพุทธอุปฏฐาก และเมื่อฉันอาหารเสร็จแลว พระองคจะแสดง
พระอภิธรรมที่ไดแสดงบนสวรรคช้ันดาวดึงสใหกับพระสารีบุตรฟงแตโดยยอ ซึ่งเรียกวา พระอภิธรรม
สังเขปนัย ซึ่งพระสารีบุตรไดนําพระอภิธรรมที่ไดฟงจากพระโอษฐของพระศาสดาน้ีไปสอนลูกศิษยทั้ง 
๕๐๐ รูปอีกทีหน่ึง โดยพระพุทธองคทรงปฏิบัติเชนน้ีตลอดระยะเวลา ๓ เดือนของโลกมนุษย 

ตอมา ภายหลังลูกศิษยพระสารีบุตรไมเขาใจเน้ือความพระอภิธรรมที่ทานขยายความใน
นิกเขปกัณฑ๒๕๐ แตคัมภีรมหาอรรถกถาคานวา พระอภิธรรมไมใชวิสัยของพระสาวก แตเปนวิสัยของ
พระพุทธเจา ซึ่งปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี อัฏฐกถากัณฑ 
ติกอัตถุทธารวัณณนา อธิบายวา 

... พระสารีบุตรเถระไดกลาวอัฏฐกถากัณฑถวายแกสัทธิวิหาริกของตนรูปหน่ึง ผูไมสามารถ
จะกําหนดสวนที่ขยายเน้ือความในนิกเขปกัณฑได แตพระอรรถกถาจารยกลาวคัดคานอัฏฐกถา
กัณฑไวในคัมภีรมหาอรรถกถาดังน้ี ธรรมดาวาพระอภิธรรมมิใชเปนวิสัยของพระสาวก ไมใชเปน
โคจรธรรมของพระสาวก พระอภิธรรมน้ีเปนวิสัยของพระพุทธเจา เปนโคจรธรรมของ

                                            

๒๔๗ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๔๑๓. 
๒๔๘ อภ.ิสง.ฺ (ไทย) ๓๔/๑/๑. 
๒๔๙ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๓๑๕. 
๒๕๐ ดูรายละเอียดใน อภ.ิสง.ฺอ. (ไทย) -/-/๑๕. 



๑๕๓ 

 

พระพุทธเจา แตวา พระธรรมเสนาบดีถูกสัทธิวิหาริกถามแลว จึงพาสัทธิวิหาริกน้ันไปสํานักพระ
ศาสดา แลวทูลถามตอพระสัมมาสัมพุทธเจา พระสัมมาสัมพุทธเจาจึงตรัสอัฏฐกถากัณฑ
ประทานแกภิกษุรูปน้ัน๒๕๑   

หลักฐานในอัฏฐกถากัณฑปรากฏขอความวา “พระอภิธรรมไมใชวิสัยของพระสาวก แต
เปนวิสัยของพระพุทธเจา ซึ่งก็ตรงกับหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี 
สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร พรรณนาปุพพันตกัปปกสัสสตวาทะ ความวา 

อน่ึง คนเหลาอื่นไมมีปรีชาญาณอันอาจจะกลาวจําแนกพระอภิธรรมปฎก สมันตปฏฐาน 
อนันตนัย ๒๔ ประการ ดวยบทเหลาน้ีวา “เหลาน้ีช่ือวาสติปฏฐาน ๔ ฯลฯ ช่ือวาอริยมรรคมีองค 
๘ ...” เรื่องน้ีมิใชวิสัยของผูอื่น เปนวิสัยของพระตถาคตเทาน้ัน ดังน้ัน การที่พระพุทธเจา
ทั้งหลายผูทรงถึงฐานะที่ทรงกําหนดธรรมอันเปนภูมิพิเศษแลวทรงบันลือจึงเปนภาวะที่ย่ิงใหญ
พระปรีชาญาณก็ติดตามมา ฯลฯ ประกอบดวยสุญญตา๒๕๒ 

หลักฐานในอัฏฐกถากัณฑและอรรถกถาพรหมชาลสูตรขางตนยังสอดรับกับหลักฐานใน
สัมมาสัมพุทธสูตรที่ ช้ีใหเห็นขอแตกตางระหวางพระพุทธเจากับพระสาวก ดังปรากฏในพระ
สุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค ขันธสังยุต มัชฌิมปณณาสก อุปยวรรค สัมมาสัมพุทธสูตร 
ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย พระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจาหลุดพนแลว เพราะเบื่อหนาย เพราะ
คลายกําหนัด เพราะดับ เพราะไมถือมั่นรูป ... เวทนา ... สัญญา ... สังขาร ... วิญญาณ บัณฑิต
จึงเรียกวา ‘พระสัมมาสัมพุทธเจา’ 

แมภิกษุผูหลุดพนดวยปญญา หลุดพนเพราะเบือ่หนาย เพราะคลายกําหนัด เพราะดับ เพราะ
ไมถือมั่นรูป ... เวทนา ... สัญญา ... สังขาร ... วิญญาณ เราก็เรียกวา ‘ผูหลุดพนดวยปญญา’ 

ในเรื่องน้ันจะผิดแผกแตกตางกันอยางไร คือ ระหวางพระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจากับ
ภิกษุผูหลุดพนดวยปญญามีอะไรตางกัน … 

ภิกษุทั้งหลาย พระตถาคตอรหันตสัมมาสมัพุทธเจาทําทางที่ยังไมเกิดใหเกิดข้ึน ทําใหรูจักทาง
ที่ใคร ๆ ไมรูจัก บอกทางที่ยังไมมีใครบอก เปนผูรูจักทาง รูแจงทางฉลาดในทาง ภิกษุทั้งหลาย 
สวนเหลาสาวกในบัดน้ี เปนผูดําเนินไปตามทางอยูเปนผูตามมาในภายหลัง 

น้ีแล เปนความผิดแผกแตกตางกัน ระหวางพระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจากับภิกษุผู
หลุดพนดวยปญญา๒๕๓ 

                                            

๒๕๑ อภ.ิสง.ฺอ (ไทย) -/๑๓๘๔/๗๖๙. 
๒๕๒ ที.สี.อ. (ไทย) -/๒๘/๑๔๗. 
๒๕๓ ส.ข. (ไทย) ๑๗/๕๘/๙๒-๙๔. 



๑๕๔ 

 

ในสัมมาสัมพุทธสูตร ช้ีใหเห็นขอแตกตางระหวางพระพุทธเจากับพระสาวกผูหลุดพนดวย
ปญญาวา แมจะหลุดพนเชนเดียวกัน แตพระองคทรงเปนผูทําหนทางที่ยังไมเกิดใหเกิดข้ึน และเปนผู
บอกทาง เปนตน สวนพระสาวกทั้งหลายน้ันเปนผูเดินตามทางมาในภายหลัง นอกจากน้ียังปรากฏ
หลักฐานวา พระอภิธรรมมีมาต้ังแตสมัยพระผูมีพระภาคยังทรงพระชนมอยู ซึ่งผูวิจัยจะยกตัวอยาง
หลักฐานเพื่อมาแสดงเพียงบางสวน ดังตอไปน้ี  

ในพระวินัยปฎก มหาวิภังค สังฆาทิเสสกัณฑ ปฐมทุฎฐโทสสิกขาบท นิทานวัตถุ ความวา 

เย เต ภิกฺขู สุตฺตนฺติกา เตส เอกชฺฌ เสนาสน ปฺาเปติ เต อฺม ฺ สุตฺตนฺต  
สงฺคายิสฺสนฺตี ติ เย เต ภิกฺขู วินยธรา เตส เอกชฺฌ เสนาสน ปฺาเปติ เต อฺมฺ วินย  
วินิจฺฉินิสฺสนฺตี ติ เย เต ภิกฺขู อาภิธมฺมิกา เตส เอกชฺฌ เสนาสน ปฺาเปติ เต อฺมฺ  
อภิธมฺม สากจฺฉิสฺสนฺตี ติ๒๕๔ 

จัดแจงเสนาสนะสาํหรบัภิกษุผูทรงพระสูตรรวมกนัไวแหงหน่ึง ... จัดแจงเสนาสนะสําหรับ
ภิกษุผูทรงพระวินัยรวมกันไวแหงหน่ึง ... จัดแจงเสนาสนะสําหรับภิกษุผูทรงพระอภิธรรมรวมกันไว
แหงหน่ึง ดวยประสงควา ภิกษุเหลาน้ันจักสนทนาพระอภิธรรมกัน๒๕๕ 

ในพระวินัยปฎก มหาวิภังค ปาจิตติยกัณฑ สหธรรมิกวรรค วิเลขนสิกขาบท อนาปตติวาร
ความวา 

อิงฺฆ ตาว สุตฺตนฺเต วา คาถาโย วา อภิธมฺม วา ปริยาปุณสฺสุ ปจฺฉา วินย  
ปริยาปุณิสฺสสีติ ภณติ๒๕๖ 

ภิกษุไมประสงคจะดูหมิ่นกลาวตามเหตุวา นิมนตทานเรียน พระสูตร พระคาถา  
หรือพระอภิธรรมไปกอน ภายหลังจึงเรียนพระวินัย๒๕๗ 

ในพระวินัยปฎก ภิกขุนีวิภังค ปาจิตติยกัณฑ ฉัตตุปาหนวรรค สิกขาบทที่ ๑๒ สิกขาบท
วิภังค ความวา 

วินเย โอกาส การาเปตฺวา สุตฺตนฺต วา อภิธมฺม วา ปุจฺฉติ อาปตฺติ ปาจิตฺติยสฺส ฯ อภิธมฺเม   
โอกาส การาเปตฺวา สุตฺตนฺต วา วินย วา ปุจฺฉติ อาปตฺติ ปาจิตฺติยสฺส ฯ๒๕๘ 

ขอโอกาสในพระวินัย แตถามพระสูตรหรือพระอภิธรรม ตองอาบัติปาจิตตีย 
ขอโอกาสในพระอภิธรรม แตถามพระสูตรหรือพระวินัย ตองอาบัติปาจิตตีย๒๕๙ 

                                            

๒๕๔ วิ.มหา. (บาลี) ๑/๓๘๒/๒๘๖. 
๒๕๕ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๓๘๒/๔๑๓-๔๑๔. 
๒๕๖ วิ.มหา. (บาลี) ๒/๔๔๒/๓๒๑-๓๒๒. 
๒๕๗ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๔๔๒/๕๕๑. 
๒๕๘ วิ.ภิกฺขุนิ. (บาลี) ๓/๑๒๒๑/๒๒๐. 
๒๕๙ วิ.ภิกฺขุนิ. (ไทย) ๓/๑๒๒๑/๓๘๐. 



๑๕๕ 

 

และพระอภิธรรมยังจดัเปนพระพทุธพจนซึง่เปนคําสอน ๑ ในองค ๙ ดังมีหลักฐานปรากฏ
ในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปารายนวรรค ปารายนานุคีติคาถานิทเทส ความวา 

คือ บุคคลบางคนในศาสนาน้ี ไดเลาเรียนพระพุทธพจน คือ สุตตะ เคยยะ เวยยากรณะ 
คาถา อุทาน อิติวุตตกะ ชาตกะ อัพภูตธรรม เวทัลละ ญาณ (ความรู) ของบุคคลน้ันยอมแจมแจง 
เพราะอาศัยการเลาเรียน บุคคลน้ีช่ือวา ผูมีปฏิภาณเพราะปริยัติ๒๖๐ 

ในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค ปฐมมหาสังคติกถา อธิบายวา 

พระอภิธรรมปฎกทั้งสิ้น พระสูตรที่ไมมีคาถา และพระพุทธพจนแมอื่นที่ไมไดสงเคราะห
เขากับองค ๘ พึงทราบวา เวยยากรณะ๒๖๑ 

จากหลักฐานที่ยกมาแสดงขางตน ในปฐมทุฏฐโทสสิกขาบท ระบุวา มีการจัดที่พักโดย
แยกไวสําหรับภิกษุผูทรงพระสูตรรวมกัน ภิกษุผูทรงพระวินัยรวมกัน และภิกษุผูทรงพระอภิธรรม
รวมกัน สวนในวิเลขนสิกขาบท ก็ไดระบุวา มีการศึกษาเลาเรียนโดยไดแยกเปนพระวินัย พระสูตร 
พระอภิธรรม และในฉัตตุปาหนวรรค (สิกขาบทที่ ๑๒) ก็ยังระบุอีกวา มีการเปดโอกาสใหซักถามขอ
สงสัยโดยแยกเปนพระวินัย พระสูตร และพระอภิธรรมเชนกัน ซึ่งเมื่อพิจารณาทั้ง ๓ พระสูตรแลว น่ัน
ก็แสดงใหเห็นวา คําสอนทั้ง ๓ ปฎก คือ พระวินัยปฎก พระสุตตันตปฎก และพระอภิธรรมปฎก ได
เกิดข้ึนมาต้ังแตสมัยที่พระผูมีพระภาคยังทรงพระชนมชีพอยูแลว และเมื่อไปตรวจสอบดูคําศัพทที่
แปลวา “พระอภิธรรม” ทั้ง ๓ พระสูตรในพระไตรปฎกฉบับบาลีอกัษรไทย ใชคําศัพทวา อภิธมฺม โดย
พระอภิธรรมน้ันยังจัดเปนคําสอนของพระพุทธเจา ๑ ใน ๙ จําพวก เรียกวา เวยยากรณะ เมื่อทําการ
สืบคนขอมูลในพระสุตตันตปฎก ยังพบอีกวา โพธิปกขิยธรรม ๓๗ ประการก็จัดเปนพระอภิธรรม
เชนเดียวกัน ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย อุปริปณณาสก เทวทหวรรค กินติสูตร 
ความวา 

... ธรรมเหลาใดที่เราแสดงแลวแกเธอทั้งหลายในที่ น้ีดวยความรู ย่ิง คือ สติปฏฐาน ๔ 
สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย ๕ พละ ๕ โพชฌงค ๗ อริยมรรคมีองค ๘ เธอทั้งหมดพึง
เปนผูสามัคคีกัน รวมใจกัน ไมวิวาทกัน ต้ังใจศึกษาในธรรมเหลาน้ัน แตเมื่อเธอทั้งหลายสามัคคี
กัน รวมใจกัน ไมวิวาทกัน ศึกษาอยู จะพึงมีภิกษุ ๒ พวกที่มีวาทะตางกันในอภิธรรมบาง๒๖๒ 

และในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย ปปญจสูทนี อุปริปณณาสก เทวทหวรรค 
กินติสุตตวัณณนา อธิบายวา 

... คําวา ในอภิธรรม (อภิธมฺเม) ไดแก ในธรรมที่วิเศษย่ิง อธิบายวา ในโพธิปกขิยธรรม 
๓๗ ประการเหลาน้ี ... ๒๖๓ 

                                            

๒๖๐ ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๑๑๘/๓๘๖. 
๒๖๑ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๓๘. 
๒๖๒ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๓๕/๔๔. 
๒๖๓ ม.อุ.อ. (ไทย) -/๓๕/๔๔. 



๑๕๖ 

 

นอกจากโพธิปกขิยธรรม ๓๗ ที่ปรากฏหลักฐานในกินติสูตรแลว ยังพบโพธิปกขิยธรรม 
๓๗ ที่ปรากฏหลักฐานในพระสูตรอื่น ๆ อีกหลายพระสูตรดวยกัน ยกตัวอยาง เชน สามคามสูตร๒๖๔ 
ภาวนาสูตร๒๖๕ ปหาราทสูตร๒๖๖ อุโปสถสูตร๒๖๗ ชราสุตตนิทเทส๒๖๘ เปนตน และเมื่อไดศึกษา
เพิ่มเติมย่ิงข้ึนไป ยังพบอีกวา โพธิปกขิยธรรม ๓๗ ในรูปแบบพระสูตรที่ปรากฏหลักฐานในสวนของ
พระสุตตันตปฎกน้ันเปนเพียงการจําแนกโดยสวนเดียว แมคําสอนอื่น ๆ ที่มีอยูในพระสุตตันตปฎกก็
ถูกจําแนกโดยสวนเดียวเชนกัน เมื่อคําสอนเหลาน้ันมาอยูในรูปของพระอภิธรรมก็จะถูกจําแนกอยาง
ละเอียดโดยไมมีสวนเหลือ ดังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี 
นิทานกถา อธิบายวา 

จริงอยู ขันธ ๕ ประการที่ถึงพระสูตรแลว พระผูมีพระภาคทรงจําแนกไวโดยมีสวนอยางเดียว
เทาน้ัน ... แตขันธ ๕ ประการน้ันที่ถึงพระอภิธรรมแลว พระองคทรงจําแนกไวโดยไมมีสวนเหลือ
ดวยอํานาจแหงสุตตันตนัย (นัยของพระสูตร) อภิธัมมนัย (นัยของพระอภิธรรม) และปญหา      
ปุจฉกนัย (นัยของการถามปญหา) อายตนะ ๑๒ ประการ ธาตุ ๑๘ ประการ สัจจะ ๔ ประการ 
อินทรีย ๒๒ ประการ ปจจยาการที่มีองค ๑๒ ประการ พระองคก็ทรงจําแนกไวโดยไมมีสวน
เหลือเหมือนกัน ... เพราะวาสติปฏฐาน ๔ ที่ถึงพระสูตรแลว พระผูมีพระภาคทรงจําแนกไวแลว
โดยสวนเดียวเทาน้ัน หาไดทรงจําแนกไวโดยไมมีสวนเหลือไม แตวา สติปฏฐาน ๔ ที่ถึงพระ
อภิธรรมแลว พระองคทรงจําแนกไวโดยไมมีสวนเหลือดวยอํานาจแหงนัยแมทั้ง ๓ สัมมัปปธาน 
๔ ประการ อิทธิบาท ๔ ประการ สัมโพชฌงค ๗ ประการ อริยมรรคมีองค ๘ ประการ ฌาน ๔ 
ประการ อัปปมัญญา ๔ ประการ สิกขาบท ๕ สิกขาบท ปฏิสัมภิทา ๔ ประการ พระผูมีพระภาค
ก็ทรงจําแนกไวดวยอํานาจแหงนัยแมทั้ง ๓ ประการเหมือนกัน ... บัณฑิตพึงทราบความหมายน้ี
วา “ช่ือวา พระอภิธรรม เพราะมีความหมายวาเปนธรรมอันย่ิงและวาเปนธรรมอันพิเศษ”๒๖๙ 

ในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร 
พรรณนาปุพพันตกัปปกสัสสตวาทะ ไดอธิบายอีกวา 

 อน่ึง คนเหลาอื่นไมมีปรีชาญาณอันอาจจะกลาวจําแนกพระอภิธรรมปฎก สมันตปฏฐาน 
อนันตนัย ๒๔ ประการ ดวยบทเหลาน้ีวา “เหลาน้ีช่ือวาสติปฏฐาน ๔ ฯลฯ ช่ือวาอริยมรรคมีองค 
๘ ช่ือวาขันธ ๕ ช่ือวาอายตนะ ๑๒ ช่ือวาธาตุ ๑๘ ช่ือวาอริยสัจ ๔ ช่ือวาอินทรีย ๒๒  ช่ือวาเหตุ 
๙ ช่ือวาอาหาร ๔ ช่ือวาผัสสะ ๗ ช่ือวาเวทนา ๗ ช่ือวาสัญญา ๗ ช่ือวาเจตนา ๗ ช่ือวาจิต ๗ ใน
ธรรมเหลาน้ีช่ือวากามาวจรธรรมมีจํานวนเทาน้ี ช่ือวาธรรมที่นับเน่ืองเปนรูปาวจรมีจํานวนเทาน้ี 
ที่ช่ือวาธรรมที่ไมนับเน่ืองเปนอรูปาวจรมีจํานวนเทาน้ี ช่ือวาโลกิยธรรมมีจํานวนเทาน้ี ช่ือวา 

                                            

๒๖๔ ดูรายละเอียดใน ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๔๓/๕๑-๕๒. 
๒๖๕ ดูรายละเอียดใน อง.ฺสตฺตก. (ไทย) ๒๓/๗๑/๑๕๖-๑๕๗. 
๒๖๖ ดูรายละเอียดใน อง.ฺอฏฐก. (ไทย) ๒๓/๑๙/๒๕๑. 
๒๖๗ ดูรายละเอียดใน ขุ.อุ. (ไทย) ๒๕/๔๕/๒๖๗. 
๒๖๘ ดูรายละเอียดใน ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๔๕/๑๖๐. 
๒๖๙ อภ.ิสง.ฺอ. (ไทย)  -/-/๖. 



๑๕๗ 

 

โลกุตตรธรรมมีจํานวนเทาน้ี” เรื่องน้ีมิใชวิสัยของผูอื่น เปนวิสัยของพระตถาคตเทาน้ัน ดังน้ัน 
การที่พระพุทธเจาทั้งหลายผูทรงถึงฐานะที่ทรงกําหนดธรรมอันเปนภูมิพิเศษแลวทรงบันลือจึง
เปนภาวะที่ย่ิงใหญพระปรีชาญาณก็ติดตามมา ฯลฯ ประกอบดวยสุญญตา๒๗๐ 

เมื่อพิจารณาจากหลักฐานที่ยกมาแสดงในอรรถกถาสาลินีและอรรถกถาพรหมชาลสูตร
ขางตน จะเห็นวา โพธิปกขิยธรรม ๓๗ ประการ และหลักธรรมคําสอนอื่น ๆ ที่อยูในรูปของพระสูตร 
เมื่อมาอยูในรูปของพระอภิธรรมจะถูกจําแนกโดยละเอียด ดวยเหตุน้ี รูปแบบของคําสอนที่มีอยูใน
พระสุตตันตปฎกและพระอภิธรรมปฎกจึงมีลักษณะที่ไมเหมือนกัน 

อน่ึง การที่คําสอนของพระผูมีพระภาคที่มีอยูในพระสุตตันตปฎกและพระอภิธรรมปฎกมี
ลักษณะที่ไมเหมือนกันก็ดวยเพราะวา การแสดงธรรมของพระองคน้ันมี ๒ แบบ คือ (๑) การแสดง
ธรรมแบบสมมุติเทศนา และ (๒) การแสดงธรรมแบบปรมตัถเทศนา ซึ่งมีหลักฐานปรากฏในอรรถกถา
พระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี เอกกนิบาต เอกปุคคลวัคควัณณนา อธิบายวา 

... จริงอยู เทศนาของพระผูมีพระภาคพุทธเจามี ๒ คือ  

 ๑. สมมุติเทศนา 
 ๒. ปรมัตถเทศนา 

ในเทศนา ๒ อยางน้ัน เทศนาเห็นปานน้ีวา “บุคคล สัตว สตรี บุรุษ กษัตริย พราหมณ เทวดา 
มาร” ช่ือวา สมมุติเทศนา เทศนาเห็นปานน้ีวา “ไมเที่ยง เปนทุกข เปนอนัตตา ขันธ ธาตุ 
อายตนะ สติปฏฐาน ช่ือวา ปรมัตถเทศนา ในเทศนา ๒ อยางน้ัน พระผูมีพระภาคยอมทรงแสดง
สมมุติเทศนาแกเหลาชนที่ฟงเทศนาดวยอํานาจสมมุติ แลวสามารถแทงตลอดเน้ือความ ละโมหะ
บรรลุคุณวิเศษได อน่ึง พระองคยอมทรงแสดงปรมัตถเทศนาแกเหลาชนที่ฟงเทศนาดวยอํานาจ
ปรมัตถแลวสามารถแทงตลอดเน้ือความ ละโมหะบรรลุคุณวิเศษได๒๗๑ 

ในหลักฐานอรรถกถาเอกปุคคลวรรค ระบุวา การแสดงธรรมของพระพุทธองคดวยสมมุติ
เทศนา จะกลาวถึง สัตว ตัวตน บุคคล สวนการแสดงธรรมดวยปรมัตถเทศนา จะไมกลาวถึง สัตว 
ตัวตน บุคคล ซึ่งก็สอดรับกับหลักฐานที่ปรากฏในพระอภิธรรมปฎก ธัมมสังคณี บทนํา ความวา 

พระอภิธรรมปฎก เปนปฎกที่วาดวยเรื่องจิต เจตสิก รูป นิพพาน และบัญญัติ ถาวาโดย
ปรมัตถก็ไดแก จิต เจตสิก รูป และนิพพาน ซึ่งเปนธรรมอันย่ิง ธรรมอันพิเศษ ธรรมอันละเอียด
ลุมลึกและประเสริฐย่ิงกวาธรรมทั้งปวงที่จะยังสัตวใหไปสูสวรรคและนิพพาน ... เพราะมิได
กลาวถึงสัตว บุคคล สถานที่และเหตุการณตาง ๆ เขามาประกอบแตอยางใดทั้งสิ้น นับเปนเรื่อง
ของวิชาการทางพระพุทธศาสนาลวน ๆ ...๒๗๒  

                                            

๒๗๐ ที.สี.อ. (ไทย) -/๒๘/๑๔๗. 
๒๗๑ อง.ฺเอกก.อ. (ไทย) ๑/๑๗๐/๑๐๙. 
๒๗๒ อภ.ิสง.ฺ (ไทย) ๓๔/-/๗. 



๑๕๘ 

 

และดวยหลักฐานดังที่ไดกลาวมาแลวในอรรถกถาเอกปุคคลวรรคและในพระอภิธรรม 
ธัมมสังคณี (บทนํา) น้ี จึงเปนสาเหตุใหลักษณะคําสอนของทั้ง ๒ ปฎกน้ันมีลักษณะและรูปแบบของ
คําสอนที่ไมเหมือนกัน 

ตอมา หลังจากพระพุทธเจาตรัสรูได ๑๕ พรรษา เจาชายอานนทไดออกบวชและไดรับ
หนาที่เปนพุทธอุปฏฐาก ดังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถทีปนี 
เถรคาถา ติงสนิบาต อานันทเถรคาถาวัณณนา ความวา 

... ไดมีนามวา อานนท ... ทานเจริญวัยแลวโดยลําดับ เมื่อพระผูมีพระภาคเสด็จออก
อภิเนษกรมณ แลวบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณ ทรงประกาศพระธรรมจักรอันประเสริฐให
เปนไปแลวเสด็จกลับกรุงกบิลพัสดุครั้งแรก ... ไดออกไปพรอมกับเจาภัททิยะเปนตนออกไปเพื่อ
บวช ... บวชแลวในสํานักของพระผูมีพระภาค ตอกาลไมนานนัก ไดสดับธรรมกถาในสํานักของ
พระปุณณมันตานีบุตร แลวดํารงอยูในโสดาปตติผล 

ก็ในสมัยน้ัน ตลอดเวลา ๒๐ ป ในปฐมโพธิกาล ไมมีอุปฏฐากประจําสําหรับพระผูมีพระภาค     
... ลําดับน้ัน ภิกษุทั้งหลายพากันกลาววา “อาวุโส อานนท เธอจงลุกข้ึน จงทูลขอตําแหนง
อุปฏฐากกับพระศาสดาเถิด”  

พระเถระลุกข้ึนแลว กราบทูลวา “... ขาพระองคจักอุปฏฐาก พระผูมีพระภาคเอง 
พระพุทธเจาขา” พระอานนทไดเปนอุปฏฐากประจํา รับพร ๘ คือ ขอหาม ๔ เหลาน้ี ... และขอ
อนุญาต ๔ ขอเหลาน้ี ... ขาแตพระองคผูเจริญ ... (๔) ถาพระผูมีพระภาค จักทรงแสดงธรรมที่
พระองคทรงแสดงแลว ลับหลังแกขาพระองคซ้ําอีก ขอพระองคจักอุปฏฐากพระผูมีพระภาคโดย
ทันที” ... ทานพระอานนท ต้ังแตวันที่ไดตําแหนงอุปฏฐากแลว ...๒๗๓ 

และในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ทุกนิบาต ปฐมปณณาสก 
สมจิตตวัคควัณณนา อธิบายวา 

... พระตถาคตมิไดประทับอยูประจําที่ เสด็จไปประทับอยู ณ ที่ซึ่งมีความผาสุกเทาน้ันน่ัน
แล ... พรรษาที่ ๑๕ ประทับอยู ณ กรุงกบิลพัสดุ ...๒๗๔  

ในอานันทเถรคาถาอรรถกถา จะเห็นวา พระอานนทไดบวชหลังจากพระพุทธเจาตรัสรูได 
๑๕ ป และไดเปนพุทธอุปฏฐากภายหลังพระพุทธเจาตรัสรูแลว ๒๐ ป ซึ่งพระอานนทไดขอพรในขอที่ 
๘ วา “ถาพระผูมีพระภาคแสดงธรรมลับหลังพระอานนท ขอใหพระองคแสดงใหฟงซ้ําอีกครั้งหน่ึง” 
น่ันแสดงวา พระพุทธพจนที่ออกจากพระโอษฐของพระพุทธองคที่พระอานนทไมเคยไดยิน ไมเคยได
ฟงยอมไมมี ซึ่งก็สอดรับกับหลักฐานที่ปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค 
ปาราชิกกัณฑ พาหิรนิทานกถา ปฐมมหาสังคีติกถา ความวา 

                                            

๒๗๓ ขุ.เถร.อ. (ไทย) ๒/๑๐๑๖/๖๑๒-๖๑๓. 
๒๗๔ อง.ฺทุก.อ. (ไทย) ๒/๗๗/๔๖-๔๗. 



๑๕๙ 

 

... และเพราะพระพุทธพจนอยางใด ๆ มีสุตตะ เคยยะ เปนตน ที่พระทศพลทรงแสดงไว
แลว ที่พระอานนทมิไดรับเฉพาะพระพักตรของพระผูมีพระภาคยอมไมมี ฉะน้ัน สงฆจึงไมอาจทํา
สังคายนาโดยเวนพระอานนทได๒๗๕ 

ในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย เถรคาถา ติงสนิบาต อานนทเถรคาถา ความวา 
เราไดเรียนมาจากพระพุทธเจา ๘๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ 
จากภิกษุ ๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ 
จึงรวมธรรมที่เราชํ่าชองคลองปากได ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ๒๗๖ 

ในอานนทเถรคาถา ระบุวา คําสอนทั้งหมดมี ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ พระอานนทเรียน
จากภิกษุ ๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ “เชน เถรคาถา เถรีคาถา อปทาน”๒๗๗ ก็จะเหลือคําสอนที่เปนของ
พระพุทธเจา ๘๒,๐๐๐ ในคําสอนของพระพุทธเจาทั้งหมด ๘๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ พระอภิธรรม
ปฎกเปนปฎกหน่ึงซึ่งมีคําสอนมากเกินครึ่ง มีหลักฐานปรากฏในพระอภิธรรมปฎก ธัมมสังคณี บทนํา 
ความวา 

พระอภิธรรมปฎก เปนปฎกที่วาดวยเรื่องจิต เจตสิก รูป นิพพาน และบัญญัติ ... โดยแบง
ออกเปน ๗ คัมภีร คือ ธัมมสังคณี วิภังค ธาตุกถา ปุคคลบัญญัติ กถาวัตถุ ยมก และปฏฐาน จัดเปน
หมวดธรรมได ๔๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ๒๗๘ 

และในชวงกอนพุทธปรินิพพาน พระศาสดาไดรับสั่งไววา “ใหพระธรรมวินัยเปนศาสดา
แทนพระองคตอไป” ดังหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาปรินิพพานสูตร 
พระปจฉิมวาจาของพระตถาคต ความวา 

อานนทบางทีพวกเธออาจจะคิดวา ‘ปาพจนมีพระศาสดาลวงลับไปแลว พวกเราไมมีพระ
ศาสดา’ ขอน้ีพวกเธอไมพึงเห็นอยางน้ัน ธรรมและวินัยที่เราแสดงแลวบัญญัติแลวแกเธอทั้งหลาย 
หลังจากเราลวงลับไป ก็จะเปนศาสดาของเธอทั้งหลาย๒๗๙  

และในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี สคาถวรรค เทวตาสังยุต 
นันทวรรค สมิทธสุตตวัณณนา อธิบายวา 

คําวา พระธรรมวินัยน้ี (อิม ธมฺมวินย) ... คําแมทั้ง ๒ น้ี เปนช่ือของคําสอนน่ันเอง จริงอยู 
 

                                            

๒๗๕ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๙. 
๒๗๖ ขุ.เถร. (ไทย) ๒๖/๑๐๒๗/๕๐๘. 
๒๗๗ พ ระคั นธสาราภิ วงศ , พระอภิ ธรรมเป น พุ ท ธพจน แ ละประวัติ คั มภี ร สัท ท าวิ เสส , 

(กรุงเทพมหานคร: หางหุนสวนจํากัด ไทยรายวันการพิมพ, ๒๕๔๗), หนา ๑๗.  
๒๗๘ อภ.ิสง.ฺ (ไทย) ๓๔/-/๗. 
๒๗๙ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๑๖/๑๖๔. 



๑๖๐ 

 

ในพระธรรมและพระวินัยน้ี ปฎก ๒ ทานกลาวไวโดยช่ือวาพระธรรม วินัยปฎกทานกลาวไวโดยช่ือวา
พระวินัย ...๒๘๐ 

นอกจากน้ี หลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี มหาวรรค 
มหาปรินิพพานสูตร ตถาคตปจฉิมวาจาวัณณนา ยังไดอธิบายเพิ่มเติมอีกวา 

... ความวา ธรรมและวินัยน้ัน หลังจากเราลวงลับไป ก็จะเปนศาสดาของเธอทั้งหลาย 
เพราะวา วินัยที่ช่ือวา อุภโตวิภังคพรอมดวยขันธกะและบริวาร ในวัตถุอันเกี่ยวของดวยกอง
อาบัติ ๗ กอง ที่เราผูยังมีชีวิตอยูน่ันแลแสดงแกเธอทั้งหลายวา “น้ีมีโทษเบา น้ีมีโทษหนัก น้ีมี
โทษที่ยังแกไขได น้ีมีโทษที่แกไขไมได ...” วินัยปฎกแมทั้งหมดน้ัน เมื่อเราปรินิพพานแลว จักทํา
กิจของพระศาสดาใหสําเร็จแกเธอทั้งหลายได  

สุตตันตปฎกที่เราผูยังมีชีวิติอยู ก็ไดจําแนกแยกธรรมเหลาน้ีออกมา แสดงไวดวยอาการน้ัน ๆ 
วา “เหลาน้ีคือสติปฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย ๕ พละ ๕ โพชฌงค ๗ 
อริยมรรคมีองค ๘” สุตตันตปฎกแมทั้งหมดน้ัน เมื่อเราปรินิพพานแลว จักทํากิจของพระศาสดา
ใหสําเร็จแกเธอทั้งหลายได และอภิธรรมปฎกอันมีปฏฐานรายลอมดวยปจจัย ๒๔ ประดับดวย
มหาปฏฐานมีนัยหาที่สุดมิได ที่เราผูยังมีชีวิตอยูน่ันแลไดจําแนกแยกธรรมเหลาน้ีแสดงไววา 
“ธรรมเหลาน้ี คือ ขันธ ๕ อายตนะ ๑๒ สัจจะ ๔ อินทรีย ๒๒ เหตุ ๙ อาหาร ๔ ผัสสะ ๗ เวทนา 
๗ สัญญา ๗ สัญเจตนา ๗ จิต ๗” ... อภิธรรมปฎกแมทั้งหมดน้ัน เมื่อเราปรินิพพานแลว จักทํา
กิจของพระศาสดาใหสําเร็จแกเธอทั้งหลายได  

พระผูมีพระภาคเมื่อจะทรงแสดงเหตุเปนอันมากอยางน้ีวา “จริงอยู คําทั้งหมดน้ีที่เรากลาว
แลว บอกแลว ตลอด ๔๕ พรรษา ต้ังแตตรัสรูจนถึงปรินิพพาน มีมากประเภทอยางน้ี คือ ปฎก 
๓ นิกาย ๕ องค ๙ พระธรรมขันธ ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ ... เมื่อเราปรินิพพานแลว พระ
ธรรมขันธ ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธน้ีจักกลาวสอน จักพร่ําสอนเธอทั้งหลาย” ครั้นทรงโอวาทวา 
“ธรรมและวินัยน้ัน หลังจากเราลวงลับไป ก็จะเปนศาสดาของเธอทั้งหลาย” ...๒๘๑ 

ในมหาปรินิพพานสูตร ระบุวา กอนที่พระผูมีพระภาคจะดับขันธปรินิพพานไดรับสั่งกับ
พระอานนทไววาใหพระธรรมวินัยเปนศาสดาแทนพระองคตอไป สวนหลักฐานในอรรถกถาสมิทธสูตร 
ไดอธิบายคําวา ธมฺม คือ พระสุตตันตปฎกและพระอภิธรรมปฎก น่ันก็แสดงวา พระอภิธรรมปฎกน้ัน
ไดถูกรวมอยูในคําศัพทวา พระธรรมน่ันเอง นอกจากน้ี ในอรรถกถามหาปรินิพพานสูตร ที่ระบุวา ให
พระธรรมวินัยเปนศาสดาแทนพระองค กลาวคือ พระผูมีพระภาคทรงใหคําสอนทัง้หมดที่มอียูในทั้ง ๓ 
ปฎกน้ีเปนศาสดาแทนพระองคตอไป ซึ่งตอมา ในกาลภายหลังพุทธปรินิพพาน พระอภิธรรมปฎกได
ถูกยกข้ึนสูการสังคายนาครั้งที่ ๑ มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ธัมมสังคณีวัณณนา 
อัฏฐสาลินี นิทานกถา ความวา 

                                            

๒๘๐ ส.ส.อ. (ไทย) ๑/๒๐/๖๘. 
๒๘๑ ที.ม.อ. (ไทย) -/๒๑๖/๒๘๙-๒๙๐. 



๑๖๑ 

 

 คณะผูมีความชํานาญมีพระมหากัสสปะเปนประธาน เมื่อสังคายนาพระพุทธพจน แมทั้งหมด
น้ัน อยางน้ันน่ันแล จึงไดกําหนดประเภทน้ีไว แลวสังคายนาวา “น้ีพระธรรม น้ีพระวินัย ... น้ี
พระวินัยปฎก น้ีพระสุตตันตปฎก น้ีพระอภิธรรมปฎก น้ีทีฆนิกาย ฯลฯ น้ีขุททกนิกาย น้ีองค ๙ 
มีสุตตะ เปนตน เหลาน้ี ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ อน่ึง ทานไมไดกําหนดประเภทน้ีแลวสังคายนา
ไวอยางเดียวเทาน้ัน ทานยังกําหนดประเภทหมวดแมอยางอื่นอีกหลายอยาง ที่ปรากฏอยูใน
พระไตรปฎกเปนตนวา “หมวดอุทาน หมวดวรรค หมวดเปยยาล หมวดนิบาต มีเอกกนิบาตและ
ทุกนิบาตเปนตน หมวดสังยุต และหมวดปณณาสก ใชเวลาสังคายนา ๗ เดือนจึงสําเร็จ๒๘๒ 

ตอมา พระสาวกทั้งหลายไดชวยกันสืบทอดพระอภิธรรมปฎกต้ังแตครั้งพุทธกาลเรื่อยมา
จนถึงการสังคายนาครั้งที่ ๓ ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี 
นิทานกถา ความวา 

...พระอภิธรรมน้ีถูกพระเถระทั้งหลายมีอาทิอยางน้ี คือ พระสารีบุตรเถระ พระภัททชิ 
พระโสภิตะ พระปยชาลี พระปยปาละ พระปยทัสสี พระโกสิยบุตร พระสิคควะ พระสันเทหะ 
พระโมคคัลลีบุตร พระติสสทัตตะ พระธัมมิยะ พระทาสกะ พระโสณกะ พระเรวตะ นํามาแลว
จนถึงกาลแหงการสังคายนาครั้งที่ ๓๒๘๓ 

ในการสังคายนาครั้งที่ ๓ ระบุวา ไดยกกถาวัตถุข้ึนสูการสังคายนาครั้งน้ีดวย ดังหลักฐาน
ปรากฏในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ปญจปกรณ กถาวัตถุวัณณนา นิทานกถา ความวา 

ลําดับน้ัน ทานไดคัดเลือกเอาภิกษุสงฆทั้งหลาย ผูทรงปริยัติคือพระไตรปฎกและผูแตกฉานใน
ปฏิสัมภิทาญาณ จํานวน ๑,๐๐๐ รูปในจํานวนภิกษุ ๖,๐๐๐,๐๐๐ รูป กระทําสังคีติ คือรอย
กรองพระธรรมวินัยครั้งที่ ๓ ชําระมลทินในพระศาสนาเหมือนกับ พระมหากัสสปเถระและพระ 
ยสเถระสังคายนาพระธรรมวินัย ฉันน้ัน ในปฎกทั้ง ๓ น้ัน เมื่อทานสังคายนาพระอภิธรรมปฎก 
ทานไดยกกถาวัตถุปกรณน้ีข้ึนสงเคราะหตามที่ทานไดภาษิตไวแลว...๒๘๔ 

นอกจากน้ี ในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี นิทานกถา ยังไดอธิบาย
เพิ่มเติมอีกวา 

... พระสัมมาสัมพุทธเจาเมื่อจะทรงแสดงปกรณทั้ง ๗ จึงทรงถึงกถาวัตถุปรณ แลวทรงต้ัง
มาติกาไว โดยนัยที่ขาพเจา (พระพุทธโฆสาจารย) ไดกลาวไวแลว แตพระองคเมื่อจะทรงต้ัง ได
ทรงเห็นเหตุน้ีวา 

“ในที่สุดแตกาลที่เราปรินิพพานไปได ๒๑๘ ป ภิกษุช่ือวาโมคคัลลีบุตรติสสเถระจักน่ังใน
ทามกลางภิกษุ ๑,๐๐๐ รูป แลวสั่งใหประมวลพระสูตรมา ๑,๐๐๐ สูตร คือ ฝายสกวาที ๕๐๐ 
สูตร ฝายปรวาที ๕๐๐ สูตร แลวสั่งใหจําแนกกถาวัตถุปกรณใหยาวเทากับทีฆนิกาย 

                                            

๒๘๒ อภ.ิสง.ฺอ. (ไทย) -/-/๕๓-๕๔. 
๒๘๓ อภ.ิสง.ฺอ. (ไทย) -/-/๖๑. 
๒๘๔ อภ.ิป ฺจ.อ. (ไทย) -/-/๑๖๙-๑๗๐. 



๑๖๒ 

 

แมพระโมคคัลลีบุตรติสสเถระ เมื่อจะแสดงกถาวัตถุปกรณน้ี จึงไมไดแสดงดวยญาณของตน 
แตแสดงแลวตามมาติกาที่พระผูมีพระภาคทรงต้ังไว โดยนัยที่พระศาสดาประทานไวแลว เพราะ
เหตุน้ัน ปกรณแมทั้งสิ้นน้ีจึงช่ือวาเปนปกรณที่พระพุทธเจาตรัสไวแลวน่ันเอง เพราะพระเถระ
แสดงตามมาติกาที่พระผูมีพระภาคทรงต้ังไว โดยนัยที่พระศาสดาประทานไวแลว ปกรณทั้ง ๗ 
รวมเอากถาวัตถุปกรณเขาดวย จึงช่ือวา พระอภิธรรม ...๒๘๕ 

ในพระอภิธรรมปฎก กถาวัตถุ คําอธิบายและปรับเปนคําตรรก อธิบายวา 

คําวา สก. หมายถึง สกวาที ซึ่งในคัมภีรน้ีหมายถึง ภิกษุฝายวิภัชชวาทหรือเถรวาท สวน
คําวา ปร. หมายถึง ปรวาที ซึ่งในปุคคลกถา ไดแก ภิกษุในนิกายวัชชีปุตตกะ นิกายสมิติยะ เปนฝาย
อาจริยวาท และพวกเดียรถียผูนับถือลัทธิสัสสตวาทะ บางพวก...๒๘๖ 

หลังการสังคายนาครั้งที่ ๓ พระอภิธรรมปฎกไดถูกนํามายังลังกาทวีป ซึ่งปรากฏหลักฐาน
ในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี นิทานกถา ความวา 

... สวนพระอภิธรรมน้ีถูกพระมหาเถระผูประเสริฐเหลาน้ีนํามาสู เกาะน้ี เพราะมีคาถา
ประพันธวา “จากน้ันพระเถระผูประเสริฐมีปญญามากเหลาน้ี คือ พระมหินทะ พระอิฏฏิยะ 
พระอุตติยะ พระสัมพละ และพระภัททบัณฑิต เดินทางจากชมพูทวีปมาที่เกาะสิงหลน้ี 

ตอจากน้ัน พระอภิธรรมน้ันถูกพระเถระเหลาอื่น นํามาแลวโดยการสืบตอกันของอาจารย
กลาวคือศิษยานุศิษยของพระเถระเหลาน้ันน่ันแล จนถึงทุกวันน้ี๒๘๗  

ตอมาราวป พ.ศ. ๑๕๐๐ ในลังกาทวีปปรากฏหลักฐานวามีพระภิกษุนักปราชญทานหน่ึง
ไดประมวลพระอภิธรรมปฎก ๗ คัมภีรใหยอเหลืออยูในรูปของคัมภีรพระอภิธัมมัตถสังคหะ๒๘๘ ดัง
ปรากฏหลักฐานในหนังสือชีวิตและผลงานนักปราชญพุทธ (Life and Works of Buddhist 
Scholars) ความวา 

อภิธัมมัตถสังคหะ จัดเปนคัมภีรประเภทสังคหะของพระอภิธรรมปฎก แปลวา การรวบรวม
เน้ือหา (อรรถ) ของพระอภิธรรม คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน โดยยอ” โดยมีความหมายรวม ๆ 
วา จิต เจตสิก รูป นิพพาน และบัญญัติทั้งหลาย ที่ปรากฏในพระอภิธรรมปฎกทั้ง ๗ คัมภีรน้ัน 
ไดถูกรวบรวมเอามาแสดงโดยยอในคัมภีรเลมเดียวน้ี ทั้งน้ีก็เพราะพระอนุรุทธะไดสรุปเน้ือหา
สําคัญของพระอภิธรรมทั้งหมดไวอยางครบถวนสมบูรณและจัดเรียงลําดับจากงายไปหายาก
เพื่อใหสั้นเขา เขาใจงาย และสะดวกแกการกําหนดจดจําพระอภิธรรมของผูศึกษาเรียนรู 

                                            

๒๘๕ อภ.ิสง.ฺอ. (ไทย) -/-/๑๓-๑๔. 
๒๘๖ อภ.ิก. ๓๗/-/๕๗. 
๒๘๗ อภ.ิสง.ฺอ. (ไทย) -/-/๖๑. 
๒๘๘ ดูรายละเอียดใน ดร.วิศิษฐ ชัยสุวรรณ, พระอภิธรรมใครวายาก, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท 

อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง จํากัด (มหาชน), ๒๕๖๓), หนา ๔. 



๑๖๓ 

 

คําวา “สรุปเน้ือหายอ” มิใชหมายถึงการสรุปยอเน้ือหาของคัมภีรทั้ง ๗ คัมภีรของพระ
อภิธรรมปฎกในแตละปฎก แตหมายถึงการสรุปยอเน้ือหาทั้งหมดของพระอภิธรรมปฎกแบบ
ครอบคลุม โดยวิธีการยนยอทําใหสั้นเขาและกะทัดรัด ทําใหเขาใจงาย ...๒๘๙ 

สวนในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ยังไดอธิบายเพิ่มเติมอีกวา 

อภิธัมมัตถสังคหะ คัมภีรประมวลความในพระอภิธรรมปฎก สรุปเน้ือหาสาระลงในหลักใหญ
ที่นิยมเรียกกันวา “ปรมัตถธรรม ๔” พระอนุรุทธาจารยแหงมูลโสมวิหารในลังกาทวีป รจนา แต
ไมปรากฏเวลาชัดเจน นักปราชญสันนิษฐานกันตาง ๆ บางทานวาในยุคเดียวกันหรือใกลเคียงกับ
พระพุทธโฆสาจารย แตโดยทั่วไปยอมรับกันวาแตงข้ึนไมกอน พ.ศ. ๑๒๕๐ และวานาจะอยู
ในชวงระหวาง พ.ศ. ๑๕๐๐-๑๖๕๐; ดู ปรมัตถธรรม, พุทธโฆสาจารย๒๙๐ 

นอกจากน้ี ยังมีหลักฐานระบุอีกวา ภิกษุผูที่ทรงพระอภิธรรมเทาน้ัน จึงจะไดช่ือวา เปน
พระธรรมกถึกโดยสวนเดียว ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี 
นิทานกถา ความวา 

... ภิกษุผูทรงพระอภิธรรมเทาน้ันช่ือวาเปนพระธรรมกถึก ภิกษุที่เหลือแมจะบอกธรรมได ก็
ไมช่ือวาเปนพระธรรมกถึก เพราะเหตุไร เพราะวา ภิกษุผูไมทรงพระอภิธรรมเหลาน้ัน เมื่อจะ
กลาวธรรม ยอมกลาวกระทําลําดับกรรม ลําดับแหงวิบาก การกําหนดรูปธรรมและอรูปธรรม 
ลําดับแหงธรรมใหสับสนได สวนภิกษุผูทรงพระอภิธรรมทั้งหลาย ยอมไมทําลําดับแหงธรรมให
สับสน เพราะเหตุน้ัน ภิกษุผูทรงพระอภิธรรม จะกลาวธรรมหรอืมิไดกลาวธรรมกต็าม แตในเวลา
ที่เธอถูกถามแลว เธอจักตอบปญหาได เพราะเหตุน้ัน ภิกษุผูทรงพระอภิธรรมน้ีเทาน้ันจึงช่ือวา
เปนพระธรรมกถึกโดยสวนเดียว พระศาสดาทรงหมายเอาภิกษุผูทรงพระอภิธรรมน้ี ...๒๙๑ 

สวนบุคคลผูคัดคานพระอภิธรรม ช่ือวาเปนผู คัดคานพระสัพพัญุตญาณของพระ
สัมมาสัมพุทธเจา มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาอัฏฐสาลินี นิทานกถา ความวา 

ปรวาทีบุคคลผูคัดคานพระอภิธรรม ช่ือวายอมใหการประหารในจักรของชินะน้ี ช่ือวายอม
คัดคานพระสัพพัญุตญาณ ช่ือวายอมทําเวสารัชชญาณของพระศาสดาใหเคลื่อนถอยหลัง ยอม
ทําบริษัทผูตองการสดับใหกลาวคลาดเคลื่อน ยอมผูกเครื่องปดกั้นในอริยมรรคไว ยอมสอนใน
เรื่องทําความแตกราวกันแตละประการ บรรดาเรื่องทําความแตกราวกัน ๑๘ ประการ เปนผู
สมควรแกอุกเขปนียกรรม นิยสกรรม และตัชชนียกรรม เพราะทํากรรมน้ัน ๆ  เธอจึงควรถูกสงไป
ดวยคําวา “เธอจงไปเถิด เธอจักมีชีวิตอยางเปนคนกินเดน”๒๙๒  

                                            

๒๘๙ อภิวัฒน โพธ์ิสาน, ชีวิตและผลงานนักปราชญพุทธ, หนา ๑๘๓. 
๒๙๐ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๕๐๓. 
๒๙๑ อภ.ิสง.ฺอ. -/-/๕๖-๕๗. 
๒๙๒ อภิ.สงฺ.อ. -/-/๕๗. 



๑๖๔ 

 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดในการวิเคราะหสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยจึงวินิจฉัย
วา พระอภิธรรมเปนคําสอนของพระสัพพัญูพุทธเจา 

๒) พระอภิธรรมเปนคําสอนท่ีแตงขึ้นใหมโดยสาวก 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา พระอภิธรรมเปน
คําสอนที่แตงข้ึนใหมโดยสาวก ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ จึงทําใหสมมติฐานใน
ประเด็นที่ ๒ คือ พระอภิธรรมเปนคําสอนที่แตงข้ึนใหมโดยสาวก ตกไป 

สรุปความวา ในสัปดาหที่ ๔ หลังการตรัสรู พระผูมีพระภาคไดพิจารณาพระอภิธรรมปฎก
และสมันตปฏฐาน ซึ่งเมื่อไปตรวจสอบดูคําศัพทที่แปลวา “พระอภิธรรมปฎก” ในพระไตรปฎกฉบับ
บาลีอักษรไทย ใชคําวา “อภิธมฺมปฏก” น่ันแสดงวา ศัพทคําวา “อภิธรรมปฎก” มีมาต้ังแตสมัย
พุทธกาลแลว ตอมา ในพรรษาที่ ๗ หลังการแสดงยมกปาฏิหาริยแลว พระองคเสด็จข้ึนไปจําพรรษา
บนสวรรคช้ันดาวดึงส เพื่อแสดงพระอภิธรรมโปรดพระพุทธมารดาและเหลาเทพยดา ซึ่งพระอภิธรรม
ทั้ง ๗ คัมภีร ที่แสดงโปรดพระพุทธมารดาน้ี เรียกวา พระอภิธรรมวิตถารนัย คือ พระอภิธรรมที่ทรง
แสดงโดยละเอียดพิสดาร และเมือ่ถึงชวงเวลาที่ตองบิณฑบาต พระองคจะนําอาหารจากอุตตรกุรุทวีป
มาเสวยที่ปาหิมพานต โดยพระสารีบุตรจะเขาไปเปนพุทธอุปฏฐาก เมื่อเสร็จภัตกิจแลว พระองคจะ
แสดงพระอภิธรรมที่ไดแสดงบนสวรรคช้ันดาวดึงสใหกับพระสารีบุตรฟงโดยยอ เรียกวา พระอภิธรรม
สังเขปนัย ซึ่งพระสารีบุตรไดนําพระอภิธรรมที่ไดฟงจากพระโอษฐของพระศาสดาน้ีไปสอนลูกศิษยทั้ง 
๕๐๐ รูปอีกทีหน่ึง โดยพระพุทธองคทรงปฏิบัติเชนน้ีตลอดระยะเวลา ๓ เดือนของโลกมนุษย   

ภายหลัง ลูกศิษยของพระสารีบุตรไมเขาใจในเน้ือความพระอภิธรรมที่ทานขยายความใน
นิกเขปกัณฑ จึงพามาเขาเฝาเพื่อทูลถาม ดวยเหตุน้ีพระพุทธองคจึงทรงแสดงพระอภิธรรมใหละเอียด
พิสดารย่ิงข้ึน แตคัมภีรมหาอรรถกถาคานวา พระอภิธรรมไมใชวิสัยของพระสาวก แตเปนวิสัยของ
พระสัมมาสัมพุทธเจา นอกจากน้ี ในอัฏฐสาลินีอรรถกถาและพรหมชาลสูตรอรรถกถา ยังระบุอีกวา 
พระอภิธรรมเปนวิสัยของพระพุทธเจา ซึ่งก็สอดรับกับหลักฐานในสัมมาสัมพุทธสูตรที่ช้ีใหเห็นขอ
แตกตางระหวางสัมมาสัมพุทธะกับพระสาวกผูหลุดพนดวยปญญาวา แมจะหลุดพนเชนเดียวกันก็ตาม 
แตพระองคทรงสรางหนทางที่ยังไมเกิดใหเกิดข้ึน และเปนผูบอกทาง เปนตน สวนพระสาวกทั้งหลาย
น้ันเปนผูเดินตามมาในภายหลัง นอกจากน้ี ยังปรากฏหลักฐานวา พระอภิธรรมมีมาต้ังแตสมัยพระผูมี
พระภาคยังทรงพระชนมอยู ยกตัวอยางในปฐมทุฏฐโทสสิกขาบท วิเลขนสิกขาบท ฉัตตุปาหนวรรค 
เปนตน ในปฐมทุฏฐโทสสิกขาบท ไดระบุวา ไดจัดที่พักโดยแยกไวสําหรับพระภิกษุผูทรงพระสูตร 
ภิกษุผูทรงพระวินัย และภิกษุผูทรงพระอภิธรรม สวนในวิเลขนสิกขาบท ระบุวา มีการเรียนพระวินัย 
พระสูตร พระอภิธรรม และในฉัตตุปาหนวรรค (สิกขาบทที่ ๑๒) ยังระบุอีกวา เปดโอกาสใหถามขอ
สงสัยโดยแยกเปนพระวินัย พระสูตร และพระอภิธรรมเชนกัน ซึ่งเมื่อพิจารณาทั้ง ๓ พระสูตรแลว 
แสดงใหเห็นวา คําสอนทั้ง ๓ ปฎก คือ พระวินัยปฎก พระสุตตันตปฎก และพระอภิธรรมปฎก ไดเกิด
ข้ึนมาต้ังแตสมัยที่พระพุทธองคยังทรงพระชนมอยูแลว และเมื่อไปตรวจสอบดูคําศัพทบาลีที่แปลวา 
“พระอภิธรรม” ทั้ง ๓ พระสูตรในพระไตรปฎกฉบับบาลีอักษรไทย ใชคําศัพทวา “อภิธมฺม” โดยที่



๑๖๕ 

 

พระอภิธรรมไดจัดเปนพระพุทธพจน ๑ ในองค ๙ ซึ่งมีพระอภิธรรมปฎกทั้งหมด พระสูตรที่ไมมีคาถา 
และพระพุทธพจนอยางอื่นที่ไมไดสงเคราะหเขากับองค ๘ จัดเขาใน เวยยากรณะ 

เมื่อศึกษาคนควาเพิ่มเติม ยังพบอีกวา โพธิปกขิยธรรม ๓๗ ประการ (กินติสูตร) ก็จัดเปน
พระอภิธรรมเชนเดียวกัน นอกจากโพธิปกขิยธรรม ๓๗ ที่ปรากฏในกินติสูตรแลว ยังมีโพธิปกขิยธรรม 
๓๗ ที่ปรากฏหลักฐานในพระสูตรอื่น ๆ อีกหลายพระสูตร ยกตัวอยาง เชน สามคามสูตร ภาวนาสูตร 
ปหาราทสูตร อุโปสถสูตร ชราสุตตนิทเทส เปนตน และเมื่อศึกษาย่ิงข้ึนไปอีก พบวา โพธิปกขิยธรรม 
๓๗ ในรูปของพระสูตรที่ปรากฏในพระสุตตันตปฎกน้ันเปนเพียงการจําแนกโดยสวนเดียว แมคําสอน
อื่น ๆ เมื่ออยูในพระสุตตันตปฎกก็ถูกจําแนกโดยสวนเดียวเชนกัน แตถาคําสอนเหลาน้ันอยูในรูปของ
พระอภิธรรมจะถูกจําแนกอยางละเอียดโดยไมมีสวนเหลือ ปรากฏหลักฐานในอัฏฐสาลินีอรรถกถา
และพรหมชาลสูตรอรรถกถา เพราะดวยเหตุน้ีจึงทําใหรูปแบบคําสอนที่มีอยูในพระสุตตันตปฎกและ
พระอภิธรรมปฎกมีลักษณะที่ไมเหมือนกัน  

อน่ึง ในอรรถกถาเอกปุคคลวรรค ระบุวา การแสดงธรรมของพระพุทธเจามี ๒ แบบ คือ 
การแสดงธรรมดวยสมมติเทศนาและการแสดงธรรมดวยปรมัตถเทศนา การแสดงธรรมดวยสมมติ
เทศนาจะกลาวถึงสัตว ตัวตน บุคคล สวนการแสดงธรรมดวยปรมัตถเทศนาน้ันจะไมกลาวถึง สัตว
ตัวตน บุคคล ซึ่งก็สอดรับกับหลักฐานที่ปรากฏในพระอภิธรรมปฎก (บทนํา) ที่ระบุวา พระอภิธรรม
ปฎก ถาวาโดยปรมัตถ ไดแก จิต เจตสิก รูป และนิพพาน เพราะมิไดกลาวถึงสัตว บุคคล เขามา
ประกอบแตอยางใดทั้งสิ้น และดวยเหตุน้ีจึงทําใหคําสอนใน ๒ ปฎก มีลักษณะและรูปแบบที่ไม
เหมือนกัน 

ในอานนทเถรคาถาอรรถกถา จะเห็นวา พระอานนทไดบวชหลังจากพระพุทธเจาตรัสรูได 
๑๕ ป และไดเปนพุทธอุปฏฐากภายหลังพระพุทธเจาตรัสรูแลว ๒๐ ป ซึ่งพระอานนทไดขอพรในขอที่ 
๘ วา ถาพระผูมีพระภาคแสดงธรรมลับหลังพระอานนท ขอใหพระองคแสดงใหฟงซ้ําอีกครั้งหน่ึง น่ัน
แสดงวา พระพุทธพจนที่ออกจากพระโอษฐของพระพุทธองคที่พระอานนทไมเคยไดยิน ไมเคยไดฟง
ยอมไมมี ซึ่งก็ตรงกับหลักฐานในปฐมมหาสังคีติกถา ที่ระบุวา คณะสงฆไมสามารถทําสังคายนาได ถา
ขาดพระอานนท เพราะคําสอนทั้งหมดซึ่งเปนพระพุทธพจนมีสุตตะ เคยยะ เปนตน ที่พระอานนทไม
เคยไดฟงตอหนาพระพักตรพระศาสดาเปนไมมี ในอานนทเถรคาถา ไดระบุวา คําสอนทั้งหมดมี 
๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ พระอานนทไดเรียนมาจากภิกษุ ๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ ยกตัวอยาง เชน 
เถรคาถา เถรีคาถา อปทาน ก็จะเหลือคําสอนที่เปนของพระพุทธเจา ๘๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ ในคํา
สอนของพระพุทธเจาทั้งหมด ๘๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ พระอภิธรรมปฎกเปนคําสอนที่มีจํานวนมาก
ถึง ๔๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ ในปจฉิมวาจาของพระตถาคต ปรากฏขอความวา กอนที่พระผูมีพระภาค
จะปรินิพพานไดรับสั่งกับพระอานนทวา “ใหพระธรรมวินัยเปนศาสดาแทนพระองคตอไป” ซึ่งใน
อรรถกถาสมิทธสูตร อธิบายคําศัพทคําวา ธมฺม คือ พระสุตตันตปฎกและพระอภิธรรมปฎก น่ันแสดง
วา พระอภิธรรมปฎกถูกรวมอยูในคําวา พระธรรมน่ันเอง นอกจากน้ี ในอรรถกถามหาปรินิพพานสูตร 
ที่ระบุวา ใหพระธรรมวินัยเปนศาสดาแทนพระองค กลาวคือ พระองคทรงใหคําสอนทั้งหมดที่มีอยูใน
ทั้ง ๓ ปฎกน้ีเปนศาสดาแทนตอไป ภายหลังพุทธปรินิพพาน พระอภิธรรมปฎกไดถูกยกข้ึนสูการ
สังคายนาครั้งที่ ๑  



๑๖๖ 

 

ตอมา พระสาวกทั้งหลายไดชวยกันสืบทอดพระอภิธรรมปฎกต้ังแตสมัยครั้งพุทธกาล
เรื่อยมาจนถึงการสังคายนาครั้งที่ ๓ รายนามพระสาวกที่ชวยกันสืบทอดน้ันมีพระสารีบุตรเถระ เปน
ตน และในการสังคายนาครั้งที่ ๓ ยังระบุอีกวา เมื่อสังคายนาพระอภิธรรมปฎกไดยกกถาวัตถุข้ึนสูการ
สังคายนาครั้งน้ีดวย ซึ่งการยกกถาวัตถุข้ึนสูการสังคายนา พระโมคคัลลีบุตรติสสเถระไดน่ังทามกลาง
สงฆ ๑,๐๐๐ รูป แลวสั่งใหประมวลพระสูตรมา ๑,๐๐๐ สูตร คือ ฝายสกวาที ๕๐๐ สูตร ฝายปรวาที 
๕๐๐ สูตร โดยจําแนกคัมภีรกถาวัตถุใหมีความยาวขนาดเทากับทีฆนิกาย ซึ่งในหลักฐานยังระบุอีกวา 
พระผูมีพระภาคทรงต้ังกถาวัตถุปกรณเปนมาติกาไวกอนแลว เมื่อถึงสมัยพระโมคคัลลีบุตรติสสเถระ
ทานก็ไมไดแสดงดวยญาณของตน แตไดแสดงตามนัยยะที่พระศาสดาไดทรงประทานไวให ดังน้ัน 
คัมภีรกถาวัตถุจึงไดช่ือวา พระผูมีพระภาคทรงไดตรัสไวน่ันเอง ภายหลังจากการสังคายนาครั้งที่ ๓ 
พระอภิธรรมปฎกไดถูกนํามาเผยแผยังลังกาทวีป โดยมีพระมหินทะ เปนตน ไดเดินทางจากชมพูทวีป
ไปที่เกาะสิงหล 

ตอมา ภายหลังพระอภิธรรมปฎกไดถูกพระเถระทั้งหลายซึ่งเปนลูกศิษยของพระเถระใน
กาลกอนชวยกันรักษาสืบทอดเรื่อยมา ในชวง พ.ศ. ๑๕๐๐ ในลังกาทวีปปรากฏพระภิกษุนักปราชญ 
ช่ือวา พระอนุรุทธาจารยไดประมวลพระอภิธรรมปฎกทั้ง ๗ คัมภีร โดยยอใหเหลืออยูในรูปของคัมภีร
พระอภิธัมมัตถสังคหะ โดยทําใหกระชับสั้น เขาใจงาย และสะดวกแกการกําหนดจดจาํของผูศึกษาเลา
เรียนพระอภิธรรม นอกจากน้ีหลักฐานในอัฏฐสาลินีอรรถกถา ยังไดระบุอีกวา พระภิกษุผูที่ทรงพระ
อภิธรรมเทาน้ัน จึงช่ือวาเปนพระธรรมกถึกโดยสวนเดียว สวนบุคคลผูคัดคานพระอภิธรรม ช่ือวาเปน
ผูคัดคานพระสัพพัญุตญาณของพระสัมมาสัมพุทธเจา 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดในสมมติฐานทั้ง ๒ ประเด็น ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา พระ
อภิธรรมเปนพระพุทธพจน 

๒. วิเคราะหสภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษา
วิเคราะหตอในบทที่ ๔ ซึ่งเปนหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผคํา
สอนในประเด็นสภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต  โดยมีรายละเอียด
ดังตอไปน้ี 

๑. พระศาสดาตรัสวาฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหาอันใดที่มีอยูในรูป เวทนา สัญญา สังขาร 
วิญญาณ พระองคเรียกวา สัตว สัตวไมใชขันธ ๕ ก็แสดงวามสีิ่ง ๒ สิ่ง คือ (๑) สิ่งที่ถูกยึด (ขันธ ๕) กับ 
(๒) สิ่งที่เขาไปยึดขันธ ๕ ที่มันเขาไปยึดเพราะมันมีอวิชชาความไมรู พระองคจึงเรียกสิ่งน้ีวา ผูยึดติด  

๒. เมื่อขันธ ๕ แตกทําลาย (ตาย) พระอรหันตปลอยวางขันธ ๕ ไดสบาย แตเมื่อนาย ก. 
ขันธ ๕ แตกทําลาย (ตาย) ไมสามารถปลอยวางขันธ ๕ ได เพราะมีอุปาทาน และสิ่งที่เขาไปยึดในขันธ
ทั้ง ๕ พระองคเรียกวา สัตตานัง (ผูยึดติด) ซึ่งสัตตานังก็ไมใชขันธ ๕ แตสัตตานังเปนผูเขาไปยึดในขันธ
ทั้ง ๕  

๓. ขันธ ๕ (คือสังขตธรรมหรือสังขตธาตุ) แลวมีธรรมชาติอันหน่ึงที่มีฉันทะ ราคะ นันทิ 
เขาไปยึดขันธ ๕ จึงทําใหธรรมชาติน้ี (สัตตานัง) ตองแลนไป ทองเที่ยวไปในสังสารวัฏ เมื่อสัตตานัง



๑๖๗ 

 

หมดอวิชชาความไมรูแลว และถาขันธ ๕ แตกทําลาย (ตาย) ผูยึดติด (สัตตานัง) ก็ไมยึดตอเพราะ
ปลอยวางขันธ ๕ ได และตัวของมันก็เปนอิสระจากขันธ ๕ โดยไมตองเวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏ
อีกตอไป 

๔. พระพุทธเจาตรัสวา เมื่อเธอปลอยวางขันธ ๕ แลว สิ่งน้ี (นิพพาน) ยังคงดํารงอยู แต
ความดํารงอยูตรงน้ี อยาไปพูดวามันเปนตัวตน (อัตตา) เพราะความดํารงอยูตรงน้ีมันไมใชขันธ ๕ แต
มัน(ผูยึดติด)กําลังปลอยวางขันธ ๕ และขันธ ๕ มีแตการเกิดดับ และอีกฝงนึง(นิพพาน) ไมมีการเกิด
ดับ 

๕. แมจะกลาววาเปนความดํารงอยู แตมันไมใชเกิดปรากฏ มันเปนเพียงบัญญัติศัพทเพื่อ
ใชเรียกเปรียบเทียบระหวางสิ่ง ๒ สิ่งของสังสารวัฏทั้งระบบ คือ สังขตธาตุ (ขันธ ๕) ที่สัตวทองเที่ยว
อยูกับสิ่งที่เขามายึดขันธ ๕ ดังน้ันฝงน้ี(อสังขตธาตุคือนิพพาน)เปนหนาตาเดิมของพวกเรา 

๖. เมื่อเราถึงความเปนอรหนัตแลว เราก็จะไปสัมผัสสภาพน้ัน ซึ่งจริง ๆ สภาพน้ันมันมีอยู
แลวในขณะน้ี แตเราไมสามารถรูจักสภาพน้ันได เพราะเรามาเพลินพอใจกับสภาพน้ี (ขันธ ๕) น่ีเปน
ปญหา พอวิญญาณดวงเกาดับไป เราก็ไปเพลินพอใจกับวิญญาณดวงใหมอีก น่ีคือปญหาที่ทําใหเรา
เขาไปสูสภาพเดิมของเราไมได เพราะมีการเขาไปจับยึดตลอดเลย จึงทําใหปลอยวางไมได  

๗. นิพพาน คือ ชองวางในที่คับแคบ ที่จิตดวงเกาดับไป แลวจิตดวงใหมยังไมเกิดข้ึน ณ ที่
ตรงน้ันไมมีวิญญาณ วิญญาณดวงเกาที่เกาะลมหายใจดับไปแลว ลมก็ดับ ดังน้ันเมื่อวิญญาณดับ ลม
จะดับ วิญญาณดวงเกาดับไปแลว วิญญาณดวงใหมยังไมเกิด ณ เสี้ยววินาทีตรงน้ี คือสุญญตา ความ
วาง ที่ตรงน้ีไมมีวิญญาณ ไมมีนามรูป ใครหยุดสภาวะตรงน้ีได นิพพาน วิชาวิมุติปรากฏ 

ดวยเหตุน้ีผูวิจัยจึงต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระคึกฤทธ์ิจึงกลาวยืนยันเชนน้ัน 
ดังน้ัน ผูวิจัยจึงต้ังสมมติฐานเพื่อนําขอมูลมาวิเคราะหและวินิจฉัยเปน ๓ ประเด็น คือ 

๑) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเปนอัตตา (ตัวตน) 
๒) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเปนอุจเฉท (ขาดสูญ)  
๓) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพดับขันธ ๕ 

โดยผูวิจัยจะใชหลักฐานจากคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถาเปนตน เพื่อนํามา
วิเคราะหและวินิจฉัยในแตละประเด็นตอไป 

๑) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเปนอัตตา (ตัวตน)  

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา อนุปาทิเสส 
นิพพานมีสภาพเปนอัตตา (ตัวตน) ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

 

 

 



๑๖๘ 

 

ในคลิปช่ือ “พุทธวจน-สัตตานัง คืออะไร?” ชวงนาทีที่ ๐.๕๓-๒.๕๑ เปนการสนทนาถาม-
ตอบ ดังตอไปน้ี 

พระคึกฤทธ์ิ : แตตอนที่มันยังมีอวิชชาเน่ียะ มันถูกบัญญัติศัพทวา “สัตตานัง” ดังน้ันสัตตานัง
มันเปนเพียงแคบัญญัติศัพทแคน้ันนะ สําหรับใชเรียกสิ่ง ๆ หน่ึง ดังน้ันพวกเราทุกคนเปนสิ่ง ๆ 
หน่ึง ก็คือเปนสภาวะของตัวน้ี 

อุบาสิกา : คือสิ่ง ๆ น้ีคือสิ่งที่ไปเวียนวายตายเกิดอยูตลอดเวลาใชมั้ยเจาคะ? 

พระคึกฤทธ์ิ : ถูกตอง ๆ แตยังเรียกนิพพานไมได เพราะเรายังมีอวิชชาเปนเครื่องกั้น ... น่ัน
คือพวกเรานะเปนสภาพธรรมที่เปนอมตะอยูแลว แตไมสามารถเขาถึงสภาพธรรมตัวเองได 
เพราะดันไปเพลินพอใจกับขันธ ๕ แคน้ันเอง เราก็เลยตองมาเกิดตายกับขันธ ๕ คราวน้ีเราได
เปนมนุษย คราวหนาเราไดเปนเทวดา หลนจากเทวดาไปเปนเปรต ไปเปนสัตวนรก ไปเปน
เดรัจฉาน ผานไป ๙๑ กัป ข้ึนมาเปนมนุษยใหม เห็นมะ น้ีมันไปมา ๆ อยางน้ีไปเรื่อย ๆ … เมื่อ
มันรูมรรค ๘ ไดสดับในคําตถาคต ประพฤติมรรค ๘ อวิชชาหมดไปแลว สิ่ง ๆ หน่ึงจะถูกเรียก
ใหมวา วิมุตติญาณทัสสนะ๒๙๓ 

ในหลักฐานการบรรยาย พระคึกฤทธ์ิไดอธิบายหลักการเวียนวายตายเกิดวา ในตัวของ
พวกเราทุกคนมีสิ่ง ๆ หน่ึงอยู ซึ่งเปนสภาพของอมตะธรรมอยูแลว แตยังเรียกวา นิพพานไมได เพราะ
เน่ืองจากสิ่ง ๆ น้ียังมีอวิชชาเปนเครื่องกั้น มันจึงถูกบัญญัติศัพทเรียกวา “สัตตานัง” ดวยไมสามารถ
เขาถึงสภาพธรรมเดิมของตนเองได เพราะดันไปหลงเพลนิพอใจกบัขันธ ๕ ก็เลยตองเวียนวายตายเกิด
ในภพภูมิตาง ๆ ไปกับขันธ ๕ แตเมื่อใดที่รูมรรคมีองค ๘ ประพฤติมรรคมีองค ๘ แลว อวิชชาก็จะ
หมดไป และสิ่ง ๆ หน่ึงน้ีก็จะถูกเรียกใหมวา วิมุตติญาณทัสสนะ 

เมื่อผูวิจัยไดสืบคนขอมูลเพิ่มเติม พบวา หลักการเวียนวายตายเกิดที่พระคึกฤทธ์ิได
บรรยายขางตน มีความเสมือนกับหลักการเวียนวายตายเกิดในปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ ซึ่งเปน
หลักการของศังกราจารยในศาสนาพราหมณ-ฮินดู มีหลักฐานปรากฏในหนังสือปรัชญาอินเดีย 
ปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ (ฮินดู) แสดงทรรศนะเรื่องอาตมันและพรหมัน ความวา 

อาตมันคือผูเสวยสุข เสวยทุกข ผูรู ผูจดจําสิ่งตาง ๆ ขณะที่ต่ืนอยูและนอนหลับ อาตมันหน่ึง
มีอยูในคนหน่ึงเทาน้ัน ดังน้ันอาตมันจึงมากเทากับจํานวนคน แตละคนมีอาตมันของตน เมื่อคน
ตายอาตมันก็จะไปถือกําเนิดใหมตามกรรมที่ทําไว ... 

ปรัชญาเวทานตะถือวา พรหมันกับอาตมันเปนอยางเดียวกัน แตที่แตกตางก็เพราะอาตมัน
เขาใจผิด กลาวคือ เมื่ออาตมันมาอยูในรางของคนดุจถูกคุมขัง ซ้ําถูกกิเลสที่มาเยายวนทาง หู ตา 
จมูก ลิ้น กาย และใจ มากข้ึนเรื่อย ๆ ก็ทําใหอาตมันสําคัญผิดไปยึดมั่นถือมั่นในสิ่งน้ัน ๆ วาเปน
ตัวเปนตน จึงเกิดอหังการวาน่ันเปนเรา น่ันของเรา ทําใหอาตมันแยกออกจากรางกายไมได แต

                                            

๒๙๓ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-สัตตานัง คืออะไร?, [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=mWGar1sIPHo [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 



๑๖๙ 

 

กลับหลงผิดคิดวารางกายเปนตัวตน รางกายคืออาตมัน อาตมันคือรางกาย จึงตองเสวยสุข ทุกข 
ตามกรรมที่ทําไว ทําใหอาตมันตองเศราหมองหางไกลจากพรหมันมากข้ึนทุกที ตองเวียนวาย
ตายเกิดในภพภูมิตาง ๆ  

แตเมื่อใดอาตมันรูจักวาตนไมใชรางกาย และสิ่งตาง ๆ แลวพยายามสํารอกกิเลสทั้งหลาย
ออกใหหมด อาตมันก็จะบรรลุโมกษะ คือการกลับไปสูพรหมันตามเดิม ผูน้ันก็จะทราบชัดวาตัว
เขาเองน่ันแหละคือพรหม 

ดุจแมนํ้าตาง ๆ เมื่อไหลลงทะเลแลวก็จะละช่ือของตน ๆ  กลายเปนนํ้าทะเลเหมือนกนัหมด ผู
ที่บรรลุโมกษะแลว แมจะยังมีชีวิตอยู แตกระแสโลกก็หาไดครอบงําจิตใจของเขาไมได๒๙๔ 

นอกจากน้ี ในปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ ยังระบุอีกวา 

การที่อาตมันไมรูวาเปนอันหน่ึงอันเดียวกับพรหมัน ก็เพราะอวิชชามาบังไว ทานศังกราจารย
กลาววา เพราะอวิทยามาบังไว และเพราะอาตมันไมรูจกัตัวเองดีน่ีเอง อาตมันจึงตองเวียนวายใน
สงสารสาครน้ี คืออาตมันออกจากรางหน่ึง ไปเขารางอื่นเรื่อย ๆ ไปจนรูจักตัวเองดี อวิทยา
เกิดข้ึนอยางไร ทานวา เกิดเพราะอาตมันสัมพันธกับกายแลวเขาใจผิดวา กายเปนตัวของตัว ... 
การเขาใจผิดน้ีเองเปนเหตุใหอาตมนัมีอาการเหมือนเปนทกุข เปนสุข เกิดตาย สลับกันไปเรื่อย ๆ 
ทั้งหมดน้ีเปนเพียงมายาน่ันเอง ความจริงอาตมันตัวจริงหาไดเปนทุกข หาไดเกิดตายไม เพราะ
อาตมันที่แทเปนตัวสุข เปนตัวรู เปนตัวสัตอยางเดียวกับพรหมันที่กลาวมาแลว และมายาที่วาน้ี
จะหมดไดก็ดวยความรูแจงเกิดข้ึน กลาวคือ เมื่ออาตมันรูจักตัวถูกตองแลว อาตมันก็พนทุกข 
และไมตองเวียนวายในสงสารสาครน้ีอีกตอไป๒๙๕ 

ในปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ ศังกราจารยไดอธิบายหลักการเวียนวายตายเกิดวา ในแตละ
คนจะมีอาตมันของตนเอง อาตมันคือผูเสวยสุข ทุกข ผูรูจดจําสิ่งตาง ๆ  และเพราะดวยอวิชชามาบังไว 
อาตมันจึงไมรูวาตนเปนอยางเดียวกับพรหมัน เมื่ออาตมันเขามาอยูในรางของคนประดุจถูกคุมขัง ซ้ํา
ถูกกิเลสที่มาเยายวนทางตา หู จมูก เปนตน จึงทําใหอาตมันหลงผิดคิดวารางกายเปนตน ทําให
อาตมันไมสามารถแยกออกจากรางกายได และตองเสวยสุข ทุกข ตามกรรมที่ทําไว ทําใหตองเวียน
วายตายเกิดในภพตาง ๆ แตเมื่อใดที่อาตมันมีความรูแจงวา ตนไมใชรางกายแลว และพยายามสํารอก
กิเลสทั้งหลายออกใหหมดก็จะพนจากทุกข กลับไปสูพรหมันตามเดิม โดยไมตองเวียนวายตายเกิดใน
สังสารวัฏอีกตอไป 

และเมื่อนําทรรศนะของทั้ง ๒ ฝาย มาเทียบเคียงกันแลว จะเห็นไดวา ในทรรศนะเรื่อง
หลักการเวียนวายตายเกิดของพระคึกฤทธ์ิมีความเสมือนโดยหลักการและเน้ือหา แลวก็เปนไปใน
แนวทางเดียวกันกับทรรศนะของศังกราจารยในศาสนาพราหมณฮินดู ซึ่งยึดถือวามีอัตตา (ตัวตน)   

                                            

๒๙๔ อดิศักดิ์ ทองบุญ, ปรัชญาอินเดีย, หนา ๓๓๐-๓๔๕. อางใน รศ.นงเยาว ชาญณรงค, “ปรัชญา
อินเดีย”, พิมพครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพมหาวิทยาลัยรามคําแหง, ๒๕๔๒), หนา ๑๙๗. 

๒๙๕ เรื่องเดียวกัน, หนา ๒๐๘-๒๐๙. 



๑๗๐ 

 

นอกจากน้ี ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ยังไดอธิบายอีกวา 

ปรมาตมัน อาตมันสูงสุด หรืออัตตาสูงสุด (บรมอาตมัน หรือบรมอัตตา) เปนสภาวะแทจริง
และเปนจุดหมายสงูสดุตามหลักความเช่ือของศาสนาฮินดู (เดิมคือศาสนาพราหมณ) ซึ่งถือวา ใน
บุคคลแตละคนน้ี มีอาตมัน คืออัตตาหรือตัวตน สิงสูอยูครอง เปนสภาวะเที่ยงแทถาวร เปนผูคิด
ผูนึกผูเสวยเวทนา เปนตน ซึ่งเปนสวนยอยที่แบงภาคออกมาจากปรมาตมันน่ันเอง เมื่อคนตาย 
อาตมันน้ีออกจากรางไปสิงอยูในรางอื่นตอไป ... สุดแตกรรมที่ไดทําไว เวียนวายตายเกิดเรื่อยไป 
จนกวาจะตระหนักรูวาตนเองเปนอันหน่ึงอันเดียวกับปรมาตมัน และเขาถึงความบริสุทธ์ิจากบาป
โดยสิ้นเชิง จึงจะไดกลับเขารวมกับปรมาตมันดังเดิม ไมเวียนตายเวียนเกิดอีกตอไป …๒๙๖ 

จากทรรศนะทั้ง ๒ ฝายขางตนที่ผูวิจัยไดยกมาแสดงน้ันจดัเปนทรรศนะที่ยึดถือวา มีอัตตา 
โดยหลักการทางพระพุทธศาสนาแลว จัดเปนสัสสตทฏิฐิ ซึ่งพระผูมีพระภาคทรงปฏิเสธทรรศนะเชนน้ี 
มีหลักฐานปรากฏในพระอภิธรรมปฎก กถาวัตถุ มหาวรรค ปุคคลกถา ความวา 

บรรดาศาสดา ๓ จําพวกน้ัน ศาสดาที่บัญญัติอัตตาในปจจุบันโดยความเปนของมีจริง โดย
ความเปนของย่ังยืน และบัญญัติอัตตาในภพหนาโดยความเปนของมจีรงิ โดยความเปนของย่ังยืน 
(วาทะ) น้ีเรียกวา สัสสตวาทะ (วาทะวาอัตตาและโลกเที่ยง) ฯลฯ  

บรรดาศาสดา ๓ จําพวกน้ัน ศาสดาที่ไมบัญญัติอัตตาในปจจุบันโดยความเปนของมีจริง โดย
ความเปนของย่ังยืน และไมบัญญัติอัตตาในภพหนาโดยความเปนของมีจริง โดยความเปนของ
ย่ังยืน (วาทะ) น้ีเรียกวา สัมมาสัมพุทธะ...๒๙๗ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

สัสสตทิฏฐิ ความเห็นวาเที่ยง คือความเห็นวาอัตตาและโลก เปนสิ่งเที่ยงแทย่ังยืน คงอยู
ตลอดไป เชน เห็นวาคนและสัตวตายไปแลว รางกายเทาน้ันทรุดโทรมไป สวนดวงชีพหรือเจตภูต
หรือมนัสเปนธรรมชาติไมสูญ ยอมถือปฏิสนธิในกําเนิดอื่นสืบไป เปนมิจฉาทิฏฐิอยางหน่ึง๒๙๘ 

อัตตา ตัวตน, อาตมัน; ปุถุชนยอมยึดมั่นมองเห็นขันธ ๕ อยางใดอยางหน่ึงหรือทั้งหมดเปน
อัตตา หรือยึดถือวามีอัตตาเน่ืองดวยขันธ ๕ โดยอาการอยางใดอยางหน่ึง๒๙๙ 

นอกจากน้ี ผูวิจัยยังไดต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระผูมีพระภาคจึงทรงปฏิเสธ
ความเห็นวา มีอัตตา ดังน้ันผูวิจัยจึงทําการสืบคนขอมูลเพื่อสรางความประจักษในประเด็นน้ีตอไป 

                                            

๒๙๖ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๒๐๕. 
๒๙๗ อภ.ิก. (ไทย) ๓๗/๒๓๖/๑๐๖-๑๐๗. 
๒๙๘ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๔๓๘. 
๒๙๙ เรื่องเดียวกัน, หนา ๕๓๓. 



๑๗๑ 

 

เมื่อผูวิจัยทําการสืบคนขอมูล พบวา ดวยเพราะมีความยึดมั่นถือมั่นในรูป เปนตน จึงเกิด
ทรรศนะวามีอัตตา ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค ทิฏฐิสังยุต 
ทุติยคมนวรรค รูปอัตตาสูตร ความวา 

… “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อมีรูป เพราะถือมั่นรูป เพราะยึดมั่นรูป ทิฏฐิอยางน้ีจึงเกิดข้ึนวา 
‘หลังจากตายแลว อัตตาที่มีรูปไมสลายไป’ เมื่อมีเวทนา ฯลฯ เมื่อมีสัญญา ... เมื่อมีสังขาร ... 

เมื่อมีวิญญาณ เพราะถือมั่นวิญญาณ เพราะยึดมั่นวิญญาณ ทิฏฐิอยางน้ีจึงเกิดข้ึนวา 
‘หลังจากตายแลว อัตตาที่มีรูปไมสลายไป’๓๐๐ 

ในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค มหาวรรค ทิฏฐิกถา ไดอธิบายวา 

ทิฏฐิ คือ ความยึดมั่นถือมั่น เปนอยางไร 

ทิฏฐิ คือ ความยึดมั่นถือมั่นรูปวา “น่ันของเรา เราเปนน่ัน น่ันเปนอัตตาของเรา” ทิฏฐิ คือ 
ความยึดมั่นถือมั่นเวทนา ฯลฯ สัญญา ฯลฯ สังขาร ฯลฯ ทิฏฐ ิคือ ความยึดมั่นถือมั่นวิญญาณวา 
“น่ันของเรา เราเปนน่ัน น่ันเปนอัตตาของเรา”๓๐๑ 

และเพราะดวยความด้ินรนของผูที่ยังมีตัณหา จึงไดบัญญัติวา มีอัตตาเที่ยง ปรากฏ
หลักฐานในพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย บรรดาสมณพราหมณเหลาน้ัน พวกที่มีวาทะวาเที่ยงบัญญัติอัตตาและโลก
วาเที่ยง ดวยมูลเหตุ ๔ อยาง ขอน้ันเปนความเขาใจของพวกเขาผูไมรูไมเห็น เปนความแสหา ความ
ด้ินรนของคนมีตัณหาเทาน้ัน๓๐๒ 

สรุปความวา พระคึกฤทธ์ิไดอธิบายหลักการเวียนวายตายเกิดวา ในตัวของพวกเราทุกคน
มีสิ่ง ๆ หน่ึงอยู ซึ่งเปนสภาพของอมตะธรรมอยูแลว แตยังเรียกวา นิพพานไมได เพราะเน่ืองจากสิ่ง ๆ 
น้ียังมีอวิชชาเปนเครื่องกั้น มันจึงถูกบัญญัติศัพทเรียกวา “สัตตานัง” ดวยไมสามารถเขาถึงสภาพ
ธรรมเดิมของตนเองได เพราะดันไปหลงเพลินพอใจกับขันธ ๕ ก็เลยตองเวียนวายตายเกิดในภพภูมิ
ตาง ๆ ไปกับขันธ ๕ แตเมื่อใดที่รูมรรคมีองค ๘ ประพฤติมรรคมีองค ๘ แลว อวิชชาก็จะหมดไป และ
สิ่ง ๆ หน่ึงน้ีก็จะถูกเรียกใหมวา วิมุตติญาณทัสสนะ 

เมื่อผูวิจัยไดสืบคนขอมูลเพิ่มเติม พบวา หลักการเวียนวายตายเกิดที่พระคึกฤทธ์ิได
บรรยายขางตน มีความเสมือนกับหลักการเวียนวายตายเกิดในปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ ซึ่งเปน
หลักการของศังกราจารยในศาสนาพราหมณ-ฮินดู ในปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ โดยศังกราจารยได
อธิบายหลักการเวียนวายตายเกิดวา ในแตละคนจะมีอาตมันของตนเอง อาตมันคือผูเสวยสุข ทุกข ผูรู
จดจําสิ่งตาง ๆ และเพราะดวยอวิชชามาบังไว อาตมันจึงไมรูวาตนเปนอยางเดียวกับพรหมัน เมื่ อ

                                            

๓๐๐ ส.ข. (ไทย) ๑๗/๒๔๒/๓๐๗. 
๓๐๑ ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๑๒๓/๑๘๘. 
๓๐๒ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๐๕/๔๐. 



๑๗๒ 

 

อาตมันเขามาอยูในรางของคนดุจถูกคุมขัง ซ้ําถูกกิเลสที่มาเยายวนทางตา หู จมูก เปนตน จึงทําให
อาตมันหลงผิดคิดวารางกายเปนตน ทําใหอาตมันไมสามารถแยกออกจากรางกายได และตองเสวยสุข 
ทุกข ตามกรรมที่ทําไว ทําใหตองเวียนวายตายเกิดในภพตาง ๆ แตเมื่อใดที่อาตมันมีความรูแจงวา ตน
ไมใชรางกายแลว และพยายามสํารอกกิเลสทั้งหลายออกใหหมดก็จะพนจากทุกข กลับไปสูพรหมัน
ตามเดิม โดยไมตองเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฏอีกตอไป 

และเมื่อนําทรรศนะของทั้ง ๒ ฝาย มาเทียบเคียงกันแลว จะเห็นไดวา ในทรรศนะเรื่อง
หลักการเวียนวายตายเกิดของพระคึกฤทธ์ิมีความเสมือนโดยหลักการและเน้ือหา แลวก็เปนไปใน
แนวทางเดียวกันกับทรรศนะของศังกราจารยในศาสนาพราหมณฮินดูซึ่งยึดถือวามีอัตตา และเมื่อ
กลาวโดยหลักการทางพระพุทธศาสนาแลว ทรรศนะทั้ง ๒ ฝายขางตนน้ัน จัดเปนทรรศนะที่ยึดถือวา
มีอัตตา เรียกวา สัสสตทิฏฐิ ซึ่งพระผูมีพระภาคทรงปฏิเสธทรรศนะเชนน้ี ผูวิจัยยังไดต้ังขอสังเกตอีก
วา เพราะเหตุใดพระผูมีพระภาคจึงทรงปฏิเสธความเห็นวา มีอัตตา เมื่อทําการสืบคนขอมูล พบวา 
ทรรศนะที่บัญญัติวา มีอัตตา เพราะยังมีความยึดมั่นถือมั่นในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ จึง
เกิดทรรศนะวามีอัตตา และพระศาสดายังตรัสอีกวา ผูที่บัญญัติวามีอัตตา ก็ดวยความไมรูความด้ินรน
แสหาของคนที่มีตัณหา 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในการวิเคราะหสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยจึง
วินิจฉัยวา อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเปนอัตตา (ตัวตน) จึงตกไป 

๒) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเปนอุจเฉท (ขาดสูญ) 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา อนุปาทิเสส 
นิพพานมีสภาพเปนอุจเฉท (ขาดสูญ) ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

เมื่อผูวิจัยทําการศึกษาคนควาขอมูล พบวา ในสมัยครั้งพุทธกาลมีพระภิกษุผูมีความเห็น
วา “พระอรหันตหลังจากตายแลวขาดสูญ พินาศ ไมเกิดอีก” มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก 
สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค ขันธสังยุต มัชฌิมปณณาสก เถรวรรค ยมกสูตร ความวา  

สมัยที่พระสารีบุตรพักอาศัยอยู ณ วัดพระเชตวันมหาวิหาร ครั้งน้ันมีพระภิกษุรูปหน่ึง ช่ือวา
พระยมกะเกิดความเห็นผิดวา “เรารูทั่วถึงธรรมที่พระผูมีพระภาคทรงแสดงไววา ‘ภิกษุขีณาสพ
หลังจากตายแลวยอมขาดสูญ พินาศ ไมเกิดอีก” 

เมื่อภิกษุทั้งหลายไดยินเชนน้ีจึงไดพากันเขาไปหาพระยมกะถึงที่อยู แลวสอบถามไดความวา 
เปนความจริง ภิกษุทั้งหลายจึงกลาวกับพระยมกะวา ทานอยาไดกลาวอยางน้ัน อยากลาวตูพระ
ผูมีพระภาค เพราะการกลาวตูพระผูมีพระภาคไมดีเลย แมพระยมกะจะถูกตักเตือนอยูเชนน้ี แต
พระยมกะก็ยังยึดถือความเห็นผิดน้ันอยางมั่นคงเชนเดิม พระภิกษุทั้งหลายจึงพากันเขาไปหา
พระสารีบุตรถึงที่อยู เพื่อขอใหชวยอนุเคราะหและปรับทัศนคติของพระยมกะใหมีความเห็นตรง 
พระสารีบุตรรับนิมนตโดยอาการน่ิง  



๑๗๓ 

 

ตอมา ในเวลาเย็น พระสารีบุตรไดเขาไปหาพระยมกะถึงที่อยู แลวไดถามพระยมกะวา “ทาน
ยมกะ ทราบวา ทานเกิดความเห็นผิดเชนน้ีวา ‘เรารูทั่วถึงธรรมที่พระผูมีพระภาคทรงแสดงไววา 
‘ภิกษุขีณาสพหลังจากตายแลวยอมขาดสูญ พินาศ ไมเกิดอีก’ จริงหรือ” 

พระยมกะตอบวา “จริง ขอรับ” 
ทานยมกะ ทานจะเขาใจความขอน้ันวาอยางไร ทานพิจารณาเห็นรูปวา ‘เปนตถาคต’ หรือ”  
“ไมใช ขอรับ” 
“ทานพิจารณาเห็นเวทนาวา ‘เปนตถาคต’ หรือ” 
“ไมใช ขอรับ” 
“ทานพิจารณาเห็นสัญญา ... สังขาร ... วิญญาณวา ‘เปนตถาคต’ หรือ” 
“ไมใช ขอรับ” 

“ทานยมกะ แทจริง ทานจะคนหาตถาคต๓๐๓ ในขันธ ๕ ประการน้ีในปจจุบันไมไดเลย ควร
หรือที่ทานจะกลาววา ‘เรารูทั่วถึงธรรมที่พระผูมีพระภาคทรงแสดงไววา ‘ภิกษุขีณาสพหลังจาก
ตายแลวยอมขาดสูญ พินาศ ไมเกิดอีก”๓๐๔ 

ในยมกสูตร ความวา พระยมกะมีความเห็นและเขาใจวา ตนรูทั่วถึงธรรมที่พระผูมีพระ
ภาคทรงแสดงไววา “พระอรหันตขีณาสพ หลังจากตายแลวขาดสูญ พินาศ ไมเกิดอีก” เมื่อภิกษุ
ทั้งหลายทราบขาวจึงพากันเขาไปหาพระยมกะเพื่อปรับทัศนคติ แตไมเปนผล ภิกษุเหลาน้ันจึงพากัน
ไปขอความอนุเคราะหจากพระสารีบุตรใหชวยเหลือ พระสารีบุตรรับนิมนต และตอมา ในเวลาเย็น 
พระสารีบุตรเขาไปหาพระยมกะเพื่อปรับทัศนคติ โดยถามวา รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ 
เปนตัวตนหรือ พระยมกะตอบวา ไมใช ขอรับ พระสารีบุตรจึงกลาววา ทานจะหาความเปนตัวตนของ
ขันธ ๕ ในปจจุบันไมไดเลย แลวควรหรือที่จะกลาววา พระอรหันตหลังจากตายแลวขาดสูญ ดวย
เพราะในทีแรก พระยมกะมีความคิดวา สัตวขาดสูญ สัตวพินาศ เพราะความคิดเชนน้ีจึงเปนทิฏฐิ 
ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี ขันธวารวรรค ขันธสังยุต 
เถรวรรค ยมกสุตตวัณณนา อธิบายวา 

... คําวา ทิฏฐิ (ทิฏ ิคต) ความวา ก็ถาพระยมกะน้ันจะพึงมีความคิดอยางน้ีวา “สังขาร
ทั้งหลายเกิดข้ึนและดับไป ความเปนไปแหงสังขารน่ันแลที่ไมเปนไป มีอยู” (ความคิดดังวามาน้ี) 
ยังไมควรเปนทิฏฐิ ควรเปนญาณที่ทองเที่ยวไปในคําสอน แตเพราะเหตุที่พระยมกะน้ันไดมี
ความคิดวา “สัตวขาดสูญ สัตวพินาศ” ฉะน้ัน ความคิดน้ันจึงเปนทิฏฐิ ...๓๐๕ 

คัมภีรอรรถกถา อธิบายวา เมื่อบุคคลยังมีความเห็นวาขาดสูญอยู การเจริญมรรคก็ไมมี
ประโยชน ดวยเหตุน้ี พระผูมีพระภาคจึงตรสัวา การประพฤติพรหมจรรยยอมไมมี ปรากฏหลักฐานใน

                                            

๓๐๓ ตถาคต เปนคําที่ลัทธิอ่ืน ๆ ใชมากอนพุทธกาลหมายถึงอัตตา (อาตมัน) ไมไดหมายถึงพระพุทธเจา 
ในที่น้ีหมายถึงสัตว (เทียบ ที.สี.อ. (ไทย) -/๖๕-๖๖/๑๖๘, ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๒๒/๑๓๕). 

๓๐๔ ดูรายละเอียดใน ส.ข. (ไทย) ๑๗/๘๕/๑๔๗-๑๔๙. 
๓๐๕ ส.ข.อ. (ไทย) ๒/๘๕/๔๕๕. 



๑๗๔ 

 

อรรถกถาพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี นิทานวรรค นิทานสังยุต กฬารขัตติยวรรค 
อวิชชาปจจยสุตตวัณณนา อธิบายวา 

... แตถาจะพึงยึดถือเอาวา “สังขารทั้งหลายแลยอมเกิดข้ึนและดับไป” ความเห็นที่หย่ังลงใน
พระศาสนาพึงเปนสัมมาทิฏฐิ ก็ช่ือวา อริยมรรคน้ีเกิดข้ึนดับวัฏฏะ ตัดขาดวัฏฏะ เมื่อสภาวะแหง
อาการที่ถือเอาดวยอุจเฉททิฏฐิยังมีอยู (ถา) เวนมรรคภาวนาเสีย วัฏฏะน้ันแลยอมดับได เพราะ
เหตุน้ันมรรคภาวนา (การเจริญมรรค) ยอมไมมีประโยชน ดวยเหตุน้ัน พระผูมีพระภาคจึงตรัสวา 
“การประพฤติพรหมจรรยยอมไมมี”๓๐๖ 

จากทรรศนะขางตนที่ผูวิจัยไดยกมาแสดงน้ัน จัดเปนทรรศนะที่ยึดถือวา มีความขาดสูญ 
โดยหลักการทางพระพุทธศาสนาแลว จัดเปนอุจเฉททิฏฐิ ซึ่งพระผูมีพระภาคทรงปฏิเสธทรรศนะ
เชนน้ี มีหลักฐานปรากฏในพระอภิธรรมปฎก กถาวัตถุ มหาวรรค ปุคคลกถา ความวา 

บรรดาศาสดา ๓ จําพวกน้ัน ศาสดาที่บัญญัติอัตตาในปจจุบันโดยความเปนของมีจริง โดย
ความเปนของย่ังยืน แตไมบัญญัติอัตตาในภพหนาโดยความเปนของมีจริง โดยความเปนของ
ย่ังยืน (วาทะ) น้ีเรียกวา อุจเฉทวาทะ (วาทะวาอัตตาและโลกขาดสูญ) 

บรรดาศาสดา ๓ จําพวกน้ัน ศาสดาที่ไมบัญญัติอัตตาในปจจุบันโดยความเปนของมีจริง โดย
ความเปนของย่ังยืน และไมบัญญัติอัตตาในภพหนาโดยความเปนของมีจริง โดยความเปนของ
ย่ังยืน (วาทะ) น้ีเรียกวา สัมมาสัมพุทธะ...๓๐๗ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

อุจเฉททิฏฐิ ความเห็นวาขาดสูญ เชน เห็นวาคนและสัตวจุติจากอัตภาพน้ีแลวขาดสูญ๓๐๘ 

นอกจากน้ี ผูวิจัยยังไดต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระผูมีพระภาคจึงทรงปฏิเสธ
ความเห็นวา ขาดสูญ ดังน้ันผูวิจัยจึงทําการสืบคนขอมูลเพื่อสรางความประจักษในประเด็นน้ีตอไป 

เมื่อผูวิจัยทําการสืบคนขอมูล พบวา ดวยเพราะมีความยึดมั่นถือมั่นวามีอัตตาเฉพาะใน
ปจจุบัน จึงเกิดทรรศนะวาหลังสิ้นชีวิตขาดสูญ ปรากฏหลักฐานในพระอภิธรรมปฎก วิภังค ทุกนิทเทส 
ขุททกวัตถุวิภังค อุจเฉททิฏฐิ ความวา 

อุจเฉททิฏฐิ เปนไฉน 

ความเห็นวา อัตตาและโลกขาดสูญ ดังน้ี ทิฏฐิ ความเห็นผิด ฯลฯ ความยึดถือโดยวิปลาส 
มีลักษณะเชนวาน้ี น้ีเรียกวา อุจเฉททิฏฐิ๓๐๙ 

                                            

๓๐๖ ส.นิ.อ. (ไทย) ๒/๓๕/๑๐๕. 
๓๐๗ อภ.ิก. (ไทย) ๓๗/๒๓๖/๑๐๗. 
๓๐๘ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๕๕๙. 
๓๐๙ อภ.ิวิ. (ไทย) ๓๕/๘๙๗/๕๖๓. 



๑๗๕ 

 

และในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย ปปญจสูทนี มูลปณณาสก มูลปริยายรรค 
สัพพาสวสุตตวัณณนา อธิบายวา 

... สวน ทิฏฐิน้ีวา อัตตาของเราไมมี ช่ือวา อุจเฉททิฏฐิ เพราะยึดถือความไมมีภพน้ัน ๆ ของ
สัตวที่มีอยู ... ทิฏฐิที่ยึดถือวา สรรพสิ่งมีอยูเฉพาะปจจุบันเทาน้ัน ช่ือวา อุจเฉททิฏฐิ เพราะ
ยึดถือวาสรรพสิ่งไมมีในอดีตและอนาคต ดุจอุจเฉททิฏฐิของเหลาชนผูยึดถือทิฏฐิวา การบูชา
ทั้งหลายมีเถาเปนที่สุด ...๓๑๐ 

และเพราะดวยความด้ินรนของผูที่ยังมีตัณหา จึงไดบัญญัติวา มีอัตตาขาดสูญ ในพระ
สุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร ความวา 

พวกที่มีวาทะวา หลังจากตายแลวอัตตาขาดสูญ บัญญัติความขาดสูญ ความพินาศ และ
ความไมเกิดอีกของสัตว ดวยมูลเหตุ ๗ อยาง ขอน้ันเปนความเขาใจของพวกเขาผูไมรูไมเห็น เปน
ความแสหา ความด้ินรนของคนมีตัณหาเหมือนกัน๓๑๑ 

สรุปความวา ในยมกสูตร ระบุวา พระยมกะมีความเห็นและเขาใจวา ตนรูทั่วถึงธรรมที่
พระผูมีพระภาคทรงแสดงไววา “พระอรหันตขีณาสพ หลังจากตายแลวขาดสูญ พินาศ ไมเกิดอีก” 
เมื่อภิกษุทั้งหลายทราบขาวจึงพากันเขาไปหาพระยมกะเพื่อปรับทัศนคติ แตไมเปนผล ภิกษุเหลาน้ัน
จึงพากันไปขอความอนุเคราะหจากพระสารีบุตรใหชวยเหลือ พระสารีบุตรรับนิมนต และตอมา ใน
เวลาเย็น พระสารีบุตรเขาไปหาพระยมกะเพื่อปรับทัศนคติ โดยถามวา รูป เวทนา สัญญา สังขาร 
และวิญญาณ เปนตัวตนหรือ พระยมกะตอบวา ไมใช ขอรับ พระสารีบุตรจึงกลาววา ทานจะหาความ
เปนตัวตนของขันธ ๕ ในปจจุบันไมไดเลย แลวควรหรือที่จะกลาววา พระอรหันตหลังจากตายแลว
ขาดสูญ ดวยเพราะในทีแรก พระยมกะมีความคิดวา สัตวขาดสูญ สัตวพินาศ เพราะความคิดเชนน้ีจึง
เปนทิฏฐิ  

ในอรรถกถาอวิชชาปจจยสูตร ยังอธิบายอีกวา เมื่อถือเอาอุจเฉททิฏฐิ คือยังมีความเห็นวา
ขาดสูญอยู จะเขาใจวา ถึงแมเวนจากการเจริญมรรค วัฏฏะสงสารก็สามารถดับได เพราะเหตุน้ัน
มรรคภาวนา (การเจริญมรรค) ยอมไมมีประโยชน ดวยเหตุน้ีพระผูมีพระภาคจึงตรสัวา “การประพฤติ
พรหมจรรยยอมไมเกิดข้ึน” และเมื่อกลาวโดยหลักการทางพระพุทธศาสนาแลว ทรรศนะขางตนน้ัน
จัดเปนทรรศนะที่ ยึดถือวา มีความขาดสูญ เรียกวา อุจเฉททิฏฐิ ซึ่งพระผูมีพระภาคทรงปฏิเสธ
ทรรศนะเชนน้ี ผูวิจัยยังไดต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระผูมีพระภาคจึงทรงปฏิเสธความเห็นวา
ขาดสูญ เมื่อผูวิจัยทําการสืบคนขอมูล พบวา ดวยเพราะมีความยึดมั่นถือมั่นวา มีอัตตาเฉพาะใน
ปจจุบัน จึงเกิดทรรศนะวา หลังสิ้นชีวิตขาดสูญ และพระศาสดายังตรัสอีกวา ผูที่บัญญัติวาอัตตาขาด
สูญ ก็ดวยความไมรูความด้ินรนแสหาของคนที่มีตัณหา 

                                            

๓๑๐ ม.มู.อ. (ไทย) ๑/๑๙/๑๑๕. 
๓๑๑ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๑๔/๔๑. 



๑๗๖ 

 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในการวิเคราะหสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยจึง
วินิจฉัยวา อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเปนอุจเฉท (ขาดสูญ) จึงตกไป 

๓) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพดับขันธ ๕ 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา อนุปาทิเสส 
นิพพานมีสภาพดับขันธ ๕ ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดงตอไป 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยจะศึกษาขอมูลต้ังแตชวงการเปลี่ยนถายภพของสัตวผูที่ใกลจะตาย มี
หลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก วิภังควัณณนา สัมโมหวิโนทนี ปฏิจจสมุปบาทวิภังค 
พรรณนาสุตตันตภาชนีย วิญญาณนิทเทส (วาดวยจุติจิตและปฏิสนธิจิต) อธิบายวา 

ความจริง เมื่อสัตวใกลตอความตาย ... เมื่อสรีระซูบซีดโดยลําดับดุจใบตาลสดที่ตากไวกลาง
แดด เมื่ออินทรียมีจักขุเปนตนดับไปแลว เมื่อกายินทรีย มนินทรีย และชีวิตินทรีย ยังดํารงอยู ใน
ฐานสักวาหทยวัตถุวิญญาณอาศัยหทยวัตถุที่ยังเหลือในขณะน้ัน ก็ปรารภกรรมกลาว คือ ... 
บรรดาครุกรรม อาจิณณกรรม อาสันนกรรม และกรรมที่ทําไวกอน หรือปรารภอารมณกลาวคือ
กรรม กรรมนิมิต คตินิมิต ที่เขาไปปรากฏแลวน้ันเปนไป ...๓๑๒ 

(วาดวยอารมณของปฏิสนธิ) 

วาโดยสังเขป อารมณของปฏิสนธิจิต มี ๓ คือ กรรม กรรมนิมิต คตินิมิต บรรดาอารมณทั้ง ๓ 
เหลาน้ัน เจตนาที่เปนกุศลและอกุศลที่ถูกประมวลมา ช่ือวากรรม วัตถุที่ถูกกรรมประมวลมาทํา
ใหเปนอารมณ ช่ือวากรรมนิมิต ในกรรมและกรรมนิมิตน้ัน เมื่อสัตวทํากรรมไวในอดีต แมในที่สุด
แหงแสนโกฏิกัป กรรมก็ดี กรรมนิมิตก็ดี ยอมมาปรากฏไดในขณะน้ัน๓๑๓ 

ภาพ (วรรณะ) อยางหน่ึง ปรากฏในภูมิ (โอกาส) ของสัตวที่จะบังเกิดข้ึน ช่ือวาคตินิมิต ในคติ
นิมิตน้ัน เมื่อนรกจะปรากฏ ภาพก็จะปรากฏเปนเชนกับโลหกุมภีนรก (นรกหมอทองแดง) เมื่อ
มนุษยโลกจะปรากฏ ทองของมารดาก็จะปรากฏเปนภาพเชนกับผากัมพลและยาน เมื่อเทวโลก
จะปรากฏ ภาพสถานที่ เชน ตนกัลปพฤกษ วิมาน และที่นอน เปนตน จะปรากฏ ปฏิสนธิมี
อารมณ ๓ อยาง โดยสังเขป คือ (๑) กรรม (๒) กรรมนิมิต (๓) คตินิมิต ดวยประการฉะน้ี๓๑๔ 

วิญญาณน้ันน่ันแล เมื่อเปนไป เพราะยังละตัณหาและอวิชชาไมไดจึงถูกตัณหาใหนอมไป ... 
วิญญาณน้ันเมื่อถูกตัณหาใหนอมไปอยู ถูกสังขารทั้งหลายซัดไปอยู ดวยอํานาจการสืบตอ ยอม
ละหทัยอันเปนที่อาศัยอันมีมากอน และ ... อันกรรมใหต้ังข้ึนอื่นอีก ยอมเปนไปดวยปจจัย
ทั้งหลายมีอารมณเปนตนทีเดียว เหมือนบุรุษเหน่ียวเชือกที่ผูกกับตนไมฝงน้ีแลวขามเหมืองไป 
ฉะน้ัน 

                                            

๓๑๒ อภ.ิวิ.อ. (ไทย) ๒๒๗/๒๗๑-๒๗๒. 
๓๑๓ อภิ.วิ.อ. (ไทย) -/๒๒๗/๒๖๐. 
๓๑๔ อภิ.วิ.อ. (ไทย) -/๒๒๗/๒๖๒. 



๑๗๗ 

 

อน่ึง ในวิญญาณทั้งหลายน้ี วิญญาณดวงกอน เรียกวา จุติ เพราะเคลื่อนไป ดวงหลัง เรียกวา 
ปฏิสนธิ เพราะสืบตอภพอื่นเปนตน ปฏิสนธิวิญญาณน้ีน้ัน บัณฑิตพึงทราบวา มิใชจากภพกอน
แลวมาในภพน้ี ...๓๑๕ 

ในพจนานุกรมพระอภิธรรมเจ็ดคัมภีร พระอภิธรรมเปนพุทธพจน อธิบายวา 

จุติจิต (ก) จิตสุดทายในปจจุบันภพ เกิดข้ึนแกบุคคลที่จะตายในระยะใกลที่สุด ในสุดทายแหง
วิถีจิต หรือในเมื่อภวังคจิตสิ้นสุดลง แลวก็ดับไปดวยอํานาจการทําหนาที่ยายจากภพเกา และเมือ่
จุติจิตดับลง ในลําดับแหงจุติจิตโดยไมมีระหวางค่ันจิตที่ช่ือวาปฏิสนธิ เพราะเน่ืองดวยสืบตอชาติ
ใหม และชาติเกาทั้ง ๒ ตอกัน ต้ังอยูในภพใหมทันทีขณะที่เกิดข้ึนน่ันเอง …๓๑๖ 

ปฏิสนธิจิต (ก) การสืบตอของจิตที่เกิดข้ึนในภพใหม ตอจากจุติจิตซึ่งเปนจิตสุดทายของ
ปจจุบันภพ คือเมื่อจุติจิตดับลง (ตาย) ในลําดับแหงจุติจิตโดยไมมีระหวางค่ันน้ันเอง จิตที่ช่ือวา
ปฏิสนธิ เพราะเน่ืองดวยสืบตอชาติใหม และชาติเกาทั้ง ๒ ตอกันต้ังข้ึนในภพใหมทันที ...๓๑๗  

ในวิญญาณนิทเทส อธิบายวา เมื่อสัตว (มนุษย) ใกลจะเสียชีวิตรางกายจะซูบซีดออนแรง 
เมื่อประสาทตาเปนตนหยุดทํางานไปแลว เมื่อรางกาย ใจ และชีวิตยังดํารงอยู วิญญาณที่ยังเหลือใน
ขณะน้ันซึ่งต้ังอาศัยอยูที่หัวใจ จะประมวลการกระทําทีไ่ดทําไว มีครุกรรม เปนตน น้ีช่ือวากรรม “สิ่งที่
ถูกกรรมประมวลมาทําใหเปนอารมณ ช่ือวากรรมนิมิต”๓๑๘ ในกรรมและกรรมนิมิตที่สัตวไดเคยทําไว
แมในอดีตแสนโกฏิกัปก็ตาม จักมาปรากฏในขณะน้ัน และภาพที่ปรากฏซึ่งเปนภูมิที่เกิด (ภพ) ใหม
ของสัตวผูใกลจะตาย เชน ภาพนรก เปนตน น้ีช่ือวาคตินิมิต ดังน้ันในขณะจุติจิตเกิดข้ึนรางกายจะดับ 
(ตาย) ไปพรอมกับนามขันธ (เวทนา สัญญา สังขาร รวมวิญญาณคือจุติจิตดวย) ทันที และเมื่อจุติจิต
ดับลงไป เน่ืองจากยังเปนผูที่มีกิเลส คือ ยังละตัณหาและอวิชชาไมได จึงถูกตัณหาชักนําใหเกิดในภพ
ใหมโดยตัณหาจะชักนําปฏิสนธิจิตใหเกิดข้ึน ซึ่งปฏิสนธิจิตน้ีจะเกิดข้ึนสืบตอจากจุติจติทันที ทําใหสัตว
ผูยังมีตัณหาและอวิชชาเกิดและไดอัตภาพรางกายในภพใหมอีก และดวยอํานาจแหงกรรมจึงทําให
สัตวถูกจําแนกอยูในคติ ๕ ปรากฏหลักฐานในอรรถกถกาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถทีปนี 
อุทาน มุจจลินทวรรค สุปปวาสาสุตตวัณณนา อธิบายวา 

... ธรรมดาวาคติน้ี ยอมเกิดจากกรรมช่ือน้ี และหมูสัตวเหลาน้ียอมแตกตางกันอยางน้ีเปน
แผนก ๆ เพราะแตกตางกันโดยวิภาคอยางน้ี ดวยปจจัยพิเศษแหงกรรมน้ัน ดวยเหตุน้ัน พระผูมี
พระภาคจึงตรัสคําเปนตนวา สารีบุตร คติเหลาน้ีมีอยู ๕ แล คติ ๕ เปนไฉน คือ (๑) นรก (๒) 
กําเนิดสัตวดิรัจฉาน (๓) เปรตวิสัย (๔) มนุษย (๕) เทพ ...๓๑๙  

                                            

๓๑๕ อภิ.วิ.อ. (ไทย) -/๒๒๗/๒๗๒. 
๓๑๖ ส. บุญอารักษ , ในพจนานุกรมพระอภิ ธรรมเจ็ดคัมภี ร พระอภิ ธรรมเปนพุทธพจน , 

(กรุงเทพมหานคร: อภิธรรมโชติกะวิทยาลัย วัดมหาธาต)ุ, ม.ป.ป., หนา ๙๓. 
๓๑๗ เรื่องเดียวกัน, หนา ๒๕๐. 
๓๑๘ ดูรายละเอียดใน ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๕๔/๘๖. 
๓๑๙ ขุ.อุ.อ. (ไทย) -/๑๘/๑๗๐. 



๑๗๘ 

 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

คติ ... ๒. ที่ไปเกิดของสัตว, ภพที่สัตวไปเกิด, แบบการดําเนินชีวิต มี ๕ คือ ๑. นิรยะ นรก ๒. 
ติรัจฉานโยนิ กําเนิดดิรัจฉาน ๓. เปตวิสัย แดนเปรต ๔. มนุษย สัตวมีใจสูงรูคิดเหตุผล ๕. เทพ 
ชาวสวรรค ต้ังแตช้ันจาตุมมหาราชิกาถึงอกนิษฐพรหม ... คติ ๕ เมื่อจัดเขาใน ภพ ๓ พึงทราบวา 
๔ คติแรกเปนกามภพทั้งหมด สวนคติที่ ๕ คือ เทพ มีทั้งกามภพ รูปภพ และอรูปภพ (เทพน้ัน 
แบงออกไปเปน ก.เทวดาในสวรรค ๖ ช้ัน อยูในกามภพ ข.รูปพรหม ๑๖ ช้ัน อยูในรูปภพ และ 
ค.อรูปพรหม ๔ ช้ัน อยูในอรูปภพ); เทียบ ภพ๓๒๐ 

ซึ่งในบรรดาสัตวผูเกิดในคติทั้ง ๕ ดังที่กลาวมาแลวขางตน ยังจําแนกลักษณะการเกิดได
อีกเปน ๔ ชนิด ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสตุตันตปฎก มัชฌิมนิกาย ปปญจสูทนี มูลปณณาสก 
มูลปริยายวรรค สัมมาทิฏฐิสุตตวัณณนา (พรรณนาวาระแหงชาติ) อธิบายวา 

... ความหย่ังลง เพราะกาวลง (สูครรภ) ความหย่ังลงน้ันประกอบแลวดวยอัณฑชะ (เกิดในไข) 
และชลาพุชะ (เกิดในครรภ) อธิบายวา เพราะสัตวเหลาน้ันหย่ังลง คือถือปฏิสนธิ เหมือนกาวลง
เขาไปสูกระเปาะฟองไขและรังมดลูก ช่ือวา ความบังเกิดเฉพาะ เพราะเกิดผุดข้ึน ความบังเกิด
เฉพาะน้ันประกอบแลวดวยสังเสทชะ (เกิดในเถาไคล) และโอปปาติกะ (เกิดผุดข้ึน) จริงอยูสัตว
เหลาน้ันเกิดปรากฏข้ึนทันที ... 

นอกจากน้ี สัตวผูที่อยูในกําเนิดทั้ง ๔ คติ ๕ เมื่อจุติและปฏิสนธิบอย ๆ ยอมไมพนไปจาก
อบาย มีหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี มหาวรรค มหาปทานสูตร 
อปสาทนาวัณณนา ความวา 

... หมูสัตวยอมลวงเลย คือ ยอมกาวพนอบายเปนตนแมทั้งปวงน้ันไปไมไดเลย โดยที่แท หมู
สัตวเมื่อจุติและปฏิสนธิบอย ๆ อยางน้ี คือ จากจุติสูปฏิสนธิ จากปฏิสนธิสูจุติ ยอมหมุนเวียนไป
ในภพ ๓ ในกําเนิด ๔ ในคติ ๕ ในวิญญาณฐิติ ๗ ในสัตตาวาส ๗ เทาน้ัน ดุจเรือที่ถูกลมซัดไปใน
มหาสมุทร และดุจโคที่ถูกเทียมไวในยนต (ยาน) ...๓๒๑ 

และเมื่อยังเปนผูที่จะตองทองเที่ยวอยูในสังสารวัฏ คติที่ไปยอมมีความไมแนนอน มี
หลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค สัจจสังยุต สีสปาวนวรรค ทัณฑสูตร 
ความวา  

ภิกษุทั้งหลาย ทอนไมที่ขวางไปบนอากาศ บางคราวเอาโคนลงมา บางคราวเอาตรงกลาง
ลงมา บางคราวเอาปลายลงมา แมฉันใด สัตวทั้งหลายผูมีอวิชชาปดกั้น มีตัณหาโยงใยจึงแลนไป 
ทองเที่ยวไป บางคราวจากโลกน้ีไปสูโลกอื่น บางคราวจากโลกอื่นมาสูโลกน้ี ก็ฉันน้ันเหมือนกัน๓๒๒ 

                                            

๓๒๐ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๓๗-๓๘. 
๓๒๑ ที.ม.อ. (ไทย) -/๙๕/๑๓๕. 
๓๒๒ ส.ม. (ไทย) ๑๙/๑๑๐๓/๖๑๔. 



๑๗๙ 

 

สวนในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี มหาวารวรรค สัจจสังยุต 
สีสปาวนวรรค ทัณฑสุตตวัณณนา อธิบายวา 

... คําวา จากโลกน้ีไปสูโลกอื่น (อสฺมา โลกา ปร โลก) ความวา จากโลกน้ีไปสูโลกอื่น คือ 
นรกบาง กําเนิดสัตวดิรัจฉานบาง เปรตวิสัยบาง มนุษยโลกบาง เทวโลกบาง อธิบายวา เกิดในวัฏฏะ
น่ันแหละบอย ๆ๓๒๓  

ในอรรถกถาสุปปวาสาสูตร ระบุวา คติที่ไปเกิดของสัตวทั้งหลายยอมแตกตางกันเพราะ
ดวยอํานาจแหงกรรม ซึ่งในคติ ๕ น้ียังสามารถจําแนกลักษณะการเกิดออกเปน ๔ ชนิด หรือเรียกอีก
อยางวา กําเนิด ๔ นอกจากน้ี ในอรรถกถามหาปทานสตูร ยังระบุอีกวา บรรดาสัตวผูที่อยูในกําเนิดทั้ง 
๔ คติ ๕ น้ัน เมื่อจุติและปฏิสนธิบอย ๆ ยอมไมพนไปจากอบายภูมิ ซึ่งในทัณฑสูตรและอรรถกถา ยัง
ไดกลาวอีกวา เพราะดวยอาศัยอํานาจแหงกิเลส คือ ตัณหาและอวิชชา จึงทําใหสัตวผูที่ยังจะตอง
ทองเที่ยวอยูในสังสารวัฏมีคติที่ไปเกิดไมแนนอน เปรียบเสมือนดวยทอนไมที่โยนข้ึนไปในอากาศ ไม
แนวาจะเอาสวนใดตกลงมากอน  

สวนบุคคลผูที่ไดช่ือวา เปนพระอรหันตขีณาสพ เปนผูที่ไมตองเวียนเกิดเวียนตายใน
สังสารวัฏอีกตอไป ดังหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปารายนวรรค 
มาณวปญหานิทเทส อชิตมาณวปญหานิทเทส ความวา 

ปญญา สติ นามและรูป ยอมดับ คือ เขาไปสงบ ถึงความต้ังอยูไมไดระงับไปในที่น้ัน เพราะ 
จริมวิญญาณของพระอรหันตผูปรินิพพานดวยอนุปาทิเสสปรินิพพานธาตุดับไป รวมความวา 
นามและรูปน้ันดับไปในที่น้ันเพราะวิญญาณดับ ดวยเหตุน้ัน พระผูมีพระภาคจึงตรัสตอบวา 

อชิตะ เธอไดถามปญหาน้ันใด 
เราจะกลาวแกปญหาน้ันแกเธอ 
นามและรูปน้ันดับไมมีสวนเหลือในที่ใด 
นามและรูปน้ันดับไปในที่น้ันเพราะวิญญาณดับ๓๒๔  

อีกนัยหน่ีง ทานเหลาน้ันดํารงอยูในที่สุดแหงขันธ ในที่สุดแหงธาตุ ในที่สุดแหงอายตนะ ใน
ที่สุดแหงคติ ในที่สุดแหงอุปบัติ ในที่สุดแหงปฏิสนธิ ในที่สุดแหงภพ ในที่สุดแหงสงสาร ในที่สุด
แหงวัฏฏะ ดํารงอยูในภพสุดทาย อัตภาพสุดทาย เปนพระอรหันต ผูทรงรางกายสุดทายไว 

พระอรหันตขีณาสพเหลาน้ันมีภพน้ีเปนภพสุดทาย 
มีการประชุมแหงขันธเปนครั้งสุดทาย 
ไมมีการเวียนเกิด เวียนตาย และภพใหมก็ไมมีอีก๓๒๕  

                                            

๓๒๓ ส.ม.อ. (ไทย) ๓/๑๑๐๓/๕๑๐. 
๓๒๔ ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๖/๖๑-๖๒. 
๓๒๕ ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๗/๖๒-๖๓. 



๑๘๐ 

 

ในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย สัทธัมมปชโชติกา จูฬนิทเทส ปารายวรรค 
อชิตมาณวสุตตนิทเทสวัณณนา อธิบายวา  

คําวา ของพระอรหันต (อรหโต) ไดแก ของพระขีณาสพผูไดช่ือวาพระอรหันตเพราะเปนผู
ไกลจากกิเลสทั้งหลาย คําวา ดวยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ (อนุปาทิเสสายนิพฺพานธาตุยา) คือ … 
ช่ือวาอนุปาทิเสส เพราะไมมีเบญจขันธเหลืออยู ... คําวาผูปรินิพพาน (นิพฺพายนฺตสฺส) ไดแก ดับ 
คือเขาถึงความเปนไปไมได เหมือนไฟหมดเช้ือ ฉะน้ัน … อน่ึง ธรรมเหลาใดเกิดพรอมกับจิตดวง
ที่ ๑๖ กอนหนาจุติจิต ธรรมเหลาน้ันยอมดับไปพรอมกับจุติจิต น้ีช่ือวาจุติจริมะ จุติจริมะน้ี
ประสงคเอาวา จริมะ ในที่น้ี พระพุทธเจา พระปจเจกพุทธเจา พระอริยสาวกทั้งหลาย โดยที่สุด
แมแตมดดํามดแดงทั้งหมด ยอมกระทํากาละดวยภวังคจิตน่ันแหละ อันเปนอัพยากฤต ... 
เพราะฉะน้ัน คําวา เพราะจริมวิญญาณ ... ดับไป (จริมวิฺ ฺาณสฺส นิโรเธน) ความวา เพราะดับ
จุติจิต 

พึงกําหนดเอาอรูปขันธ ๔ ดวยคําน้ีวา ปญญา สติ นาม (ปฺา จ สติ จ นามฺจ) พึงกําหนด
เอามหาภูตรูป ๔ และอุปาทายรูป ๒๔ ดวยคําน้ีวา และรูป (รูปฺจ) บัดน้ี พระผูมีพระภาคเมื่อ
จะทรงแสดงถึงอุบายเปนเครื่องดับนามรูปน้ัน จึงตรัสวา เพราะวิญญาณดับ นามและรูปน้ีจึงดับ 
ณ ที่น้ี (วิฺาณสฺส นิโรเธน เอตฺเถต อุปรุชฺฌติ) ในคาถาน้ัน คําวา วิญญาณ (วิฺาณ) ไดแก 
จริมวิญญาณบาง อภิสังขารวิญญาณบาง อธิบายวา เพราะละและดับอภิสังขารวิญญาณ นาม
และรูปน้ีจึงดับ ณ ที่น้ี ยอมถึงความไมมีบัญญัติ ดุจเปลวประทีปดับไป ฉะน้ัน เพราะความที่จริม
วิญญาณเปนปจจัยแหงความไมเกิด นามและรูปจึงดับไปดวยอํานาจความไมเกิดข้ึน ดวยความ
ดับ คือ ความไมเกิด๓๒๖ (แหงจริมวิญญาณ)๓๒๗ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท อธิบายวา 

อนุปาทิเสสนิพพาน นิพพานไมมีอุปาทิเหลือ, ดับกิเลสไมมีเบญจขันธเหลือ คือ สิ้นทั้ง
กิเลสและชีวิต หมายถึง พระอรหันตสิ้นชีวิต, นิพพานในแงที่เปนภาวะดับภพ๓๒๘ 

การทองเที่ยวในสังสารวัฏสิ้นสุดลง เพราะนามรูป (ขันธ ๕) ไมเกิดข้ึนก็ดวยไมมีปฏิสนธิ
วิญญาณ อันเน่ืองมาจากการละไดตัณหา ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย 
ปรมัตถโชติกา สุตตนิบาต จูฬวรรค รตนสุตตวัณณนา อธิบายวา 

... และชนทั้งหลายเหลาใด ช่ือวาคายกําหนัดในภพตอไปไดแลว เพราะละเสียไดซึ่งตัณหา
น้ันเอง ชนทั้งหลายเหลาน้ัน ช่ือวาเปนภิกษุขีณาสพ ช่ือวามีพืชสิ้นแลว เพราะสิ้นปฏิสนธิ
วิญญาณ ซึ่งพระผูมีพระภาคตรัสไวในคาถาน้ีวา กรรมจึงช่ือวาเปนไรนา วิญญาณจึงช่ือวาเปนพืช 
(กมฺม เขตฺต วิ ฺาณ พีช) เปนตน เพราะความสิ้นกรรมน้ันเอง แมความพอใจดวยอํานาจตัณหา 

                                            

๓๒๖ ที.สี.อ. (ไทย) -/๔๙๙/๔๗๔-๔๗๕. 
๓๒๗ ขุ.จู.อ. (ไทย) -/๖/๘-๙. 
๓๒๘ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๔๙๒. 



๑๘๑ 

 

กลาวคือตัณหาในภพใหม ซึ่งเจริญข้ึนแมอันใด ไดมีแลวในกาลกอน เพราะตัณหาที่เจริญข้ึนแม
น้ันอันตนละเสียได ดวยการละสมุทัยน่ันเอง พระอริยบุคคลเหลาน้ัน จึงช่ือวาเปนผูมีความพอใจ
อันไมเจริญข้ึน เพราะไมมีสมภพ (ความเกิด) ในเวลาจุติ เหมือนในกาลกอน ... เพราะความดับ
แหงวิญญาณดวงสุดทาย เหมือนดวงประทีปน้ีที่ดับไปฉะน้ัน คือยอมลวงบทบัญญัติมีอาทิอยางน้ี
วา “เปนรูปหรืออรูปอีก” ...๓๒๙ 

การดับขันธของพระอรหันตเปรียบดวยไฟที่ดับสนิทเพราะเช้ือคือหญาและไมมอดไหม
หมดสิ้นไป ดังปรากฏหลักฐานใน พระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปณณาสก ปริพพาชกวรรค 
อัคคิวัจฉโคตตสูตร ความวา  

“ถาใคร ๆ จะพึงถามทานอยางน้ีวา ‘ไฟที่ลุกโพลงอยูตอหนาทานน้ี อาศัยอะไรจึงลุกโพลง’ 
ทานถูกถามอยางน้ีแลว จะพึงตอบอยางไร” 

“ถาใคร ๆ ถามขาพระองคอยางน้ีวา ‘ไฟที่ลุกโพลงอยูตอหนาทานน้ี อาศัยอะไรจึงลุกโพลง’ 
ขาพระองคถูกถามอยางน้ีแลว ก็จะตอบอยางน้ีวา ‘ไฟที่ลุกโพลงอยูตอหนาขาพระองคน้ี อาศัย
เช้ือคือหญาและไมจึงลุกโพลง ทานพระโคดม” 

“ถาไฟน้ันจะพึงดับไปตอหนาทาน ทานรูไดไหมวา ‘ไฟน้ีดับไปตอหนาทานแลว” 

“ถาไฟน้ันจะพึงดับไปตอหนาขาพระองค ขาพระองคก็รูไดวา ‘ไฟน้ีดับไปตอหนาขาพระองค
แลว ทานพระโคดม” 

“วัจฉะ ถาใคร ๆ จะพึงถามทานวา ‘ไฟที่ดับไปแลวตอหนาทานน้ัน ดับจากทิศน้ีแลวไปยังทิศ
ไหน คือ ทิศตะวันออก ทิศตะวันตก ทิศใต หรือ ทิศเหนือ’ ทานถูกถามอยางน้ีแลวจะพึงตอบ
อยางไร” 

“ขาแตทานพระโคดม ไมควรถามเชนน้ัน เพราะไฟอาศัยเช้ือคือหญาและไมจึงลุกโพลง แต
เพราะเช้ือน้ันถูกไฟเผามอดไหมและเพราะไมมีของอื่นเปนเช้ือ ไฟน้ันจึงนับไดวาไมมีเช้ือ ดับสนิท
แลว”๓๓๐ 

ในอชิตมานวปญหานิทเทสและอรรถกถา อธิบายวา พระอรหันตดํารงอยูในที่สุดแหงขันธ 
ธาตุ อายตนะ คติ อุปปติ ปฏิสนธิ ภพ สงสาร วัฏฏะ มีการประชุมขันธเปนครั้งสุดทาย ไมมีการเวียน
เกิดเวียนตายในภพใหมอีกดวยอนุปาทิเสสนิพพาน  

อน่ึง ธรรมเหลาใดเกิดพรอมกับจิตดวงที่ ๑๖ กอนหนาจุติจิต ธรรมเหลาน้ันจะดับไป
พรอมกับจุติจิต พระพุทธเจา พระปจเจกพุทธเจา พระอริยสาวกทั้งหลายจะทํากาละ (ตาย) ดวย
ภวังคจิตที่เปนกลางน้ี เพราะจริมวิญญาณ (จิตดวงสุดทาย) ดับไป ในที่น้ีเจาะจงเอาเฉพาะนามขันธทั้ง 
๔ คือ ปญญา สติ นาม และรูปขันธ คือ มหาภูตรูป ๔ และอุปาทายรูป ๒๔ เมื่อพระผูมีพระภาคจะ

                                            

๓๒๙ ขุ.สุ.อ. (ไทย) ๒/๒๓๘/๔๕. 
๓๓๐ ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๙๑/๒๒๕. 



๑๘๒ 

 

ทรงแสดงวิธีดับนามรูป จึงตรัสวา เพราะวิญญาณดับ นามและรูปจึงดับ คําวา วิญญาณในที่น้ี คือ จริม
วิญญาณ เพราะจริมวิญญาณดับไป นามและรูปจึงดับไป ยอมไมมีบัญญัติ ดุจประทีปดับไปเชนน้ัน ใน
อรรถกถารตนสูตร ยังอธิบายอีกวา พระขีณาสพคายความกําหนัดในภพตอไปไดแลวดวยการละ
ตัณหาได เพราะละตัณหาคือสมุทัย พระอริยบุคคลเหลาน้ันจะไมมีการเกิดอีกในเวลาที่จุติ (ตาย) 
เหมือนในครั้งกอน เพราะวิญญาณดวงสุดทายดับไป เสมือนดวงประทีปที่ดับไปเชนน้ัน จะไมสามารถ
บัญญัติไดวาเกิดในรูปภพหรืออรูปภพ ในอัคคิวัจฉโคตตสูตร เปรียบการดับขันธของพระอรหันตวา 
เหมือนไฟที่มอดดับสนิท เพราะเช้ือคือหญาและไมถูกไฟเผาไหมหมดไปและไมมีเช้ืออื่น ๆ อีก จึงไม
สามารถระบุไดวาดับไปทางทิศใด นอกจากน้ียังมีหลักฐานระบุวา หลังการดับขันธของพระอรหันตจะ
ไมมีผูใดไดพบเห็นอีก ดังปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร 
(วาดวยไมมีวัฏฏะเปนตน) ความวา 

ภิกษุทั้งหลาย กายของตถาคตขาดตัณหาที่พาไปสูภพเสียแลว เทวดาและมนุษยจักเห็น
กายของตถาคตไดช่ัวเวลายังดํารงอยู หลังจากกายแตกสลายไปเพราะสิ้นชีวิตแลว เทวดาและมนุษย
จักไมเห็นกายน้ันอีก๓๓๑ 

สรุปความวา จิตดวงสุดทายของผูที่ยังมีกิเลส เรียกวา จุติจิต ขณะจุติจิตเกิดข้ึนในรางกาย 
รางกาย (รูปขันธ) จะดับ(ตาย)ลงไปพรอมกันกับการดับลงของนามขันธทั้ง ๔ (เวทนา สัญญา สังขาร 
รวมวิญญาณคือจุติจิตดวย) ซึ่งในขณะที่จุติจิตเกิดข้ึน นามขันธทั้ง ๔ จะไมสามารถต้ังอาศัยอยูใน
รางกายได จะดับลงไปพรอมกันกับการตายของรางกายทันที เมื่อการทํางานของขันธทั้ง ๕ (รวมจุติ
จิต) ดับลง เน่ืองจากผูที่มีกิเลสยังกําจัดตัณหาและอวิชชาไมได ตัณหาจะชักนําใหปฏิสนธิจิต (จิตดวง
แรกในชาติใหม) เกิดข้ึนอีก ซึ่งปฏิสนธิจิตน้ีจะเกดิข้ึนสืบตอจากจติุจิตในทันท ีโดยไมมีจิตดวงอื่นมาค่ัน
ระหวางกลาง ซึ่งปฏิสนธิจิตจะเปนเหตุใหรางกายหรือขันธเกิดข้ึนในภพใหมอีก จึงทําใหผูที่ยังมีกิเลส
คือตัณหาและอวิชชาไดการเกิดในภพใหมอีกตอไป ดังน้ัน การเวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏจึงยังไม
สิ้นสุดลง  

สวนจิตดวงสุดทายของพระอรหันต เรียกกวา จริมจิต ขณะจริมจิตเกิดข้ึนในรางกาย 
รางกาย (รูปขันธ) จะดับ (ตาย) ลงไปพรอมกันกับการดับลงของนามขันธทั้ง ๔ (เวทนา สัญญา สังขาร 
รวมวิญญาณคือจริมจิตดวย) ซึ่งในขณะที่จริมจิตเกิดข้ึน นามขันธทั้ง ๔ จะไมสามารถต้ังอาศัยอยูใน
รางกายได จะดับลงไปพรอมกันกับการดับ (ตาย) ของรางกายทันที เมื่อการทํางานของขันธทั้ง ๕ 
(รวมจริมจิต) ดับลง เน่ืองจากเปนผูที่หมดกเิลส คือกําจัดตัณหาและอวิชชาไดแลว จะไมมีตัณหาชักนํา
ใหปฏิสนธิจิต (จิตดวงแรกในชาติใหม) เกิดข้ึนอีก เมื่อตัณหาซึ่งเปนตนเหตุใหเกิดปฏิสนธิจิตไดดับ
หมดแลว จึงไมมีปฏิสนธิจิตที่เปนเหตุใหรางกายหรือขันธเกิดข้ึนในภพใหมอีก จึงทําใหพระอรหันตไม
มีการเกิดในภพใหมอีกตอไป  

ดังน้ัน ในขณะจริมจิต (จิตดวงสุดทาย) เกิดข้ึนในรางกาย รางกาย (รูปขันธ) จะตายไป
พรอมกันกับการดับลงของนามขันธทั้ง ๔ ทันที เมื่อการทํางานของขันธทั้ง ๕ (รวมจริมจิต) ดับลง การ

                                            

๓๓๑ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๔๗/๔๖. 



๑๘๓ 

 

เวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏจึงสิ้นสุดลงเพียงเทาน้ี เปรียบเสมือนไฟที่ลุกโพลงเพราะอาศัยเช้ือคือ
หญาและไม เมื่อเช้ือคือหญาและไมถูกไฟมอดไหมหมดไป ไฟที่ลุกโพลงก็มอดดับสนิท ไฟที่มอดดับ
สนิทเพราะเช้ือคือหญาและไมมอดไหมหมดสิ้นไปมีสภาพเปนเชนใด การดับไปซึ่งขันธทั้ง ๕ ของพระ
อรหันตเพราะหมดเช้ือคือตัณหาก็มีสภาพเปนเชนน้ัน การดับขันธดวยอนุปาทิเสสนิพพานก็มีดวย
อาการอยางน้ี  

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในการวิเคราะหสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผูวิจัยจึง
วินิจฉัยวา อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพดับขันธ ๕ 

เมื่อผูวิจัยพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นวิเคราะหที่ ๑ ถึง
ประเด็นวิเคราะหที่ ๓ แลว ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพดับขันธทั้ง ๕ 

๔.๑.๔ วิเคราะหการเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกา 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปประเด็นไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อ
ศึกษาวิเคราะหและวินิจฉัย โดยแบงออกเปน ๑ ประเด็น คือ ๑. วิเคราะหคัมภีรอรรถกถาสมควร
ตัดทิ้งเพราะขัดแยงกับพระพุทธพจน ซึ่งมีการศึกษาวิเคราะหและวินิจฉัย ดังตอไปน้ี 

๑. วิเคราะหคัมภีรอรรถกถาสมควรตัดท้ิงเพราะขัดแยงกับพระพุทธพจน 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมและสรุปไวแลวในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษา
วิเคราะหตอในบทที่ ๔ ซึ่งเปนหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผคํา
สอนในประเด็นการตัดคัมภีรอรรถกถาทิ้งเพราะเปนคําอธิบายของสาวกที่ขัดแยงกับพระพุทธพจน 
โดยมีรายละเอียดดังตอไปน้ี 

๑. คําสอนของพระพุทธเจาเปนอกาลิโก พระองคเปนสัพพัญูมองทะลุเปนกัป เปนแสน
กัป เปนอสงไขย พระองคไดวางระบบทุกอยางครอบคลุมไวหมดแลว สวนเรื่องของการตีความ จริง ๆ 
แลว ธรรมะที่จะตองตีความน้ันมีไมกี่พระสูตร 

๒. ที่มีปญหาขอถกเถียงกันมีไมกี่พระสูตร พระสูตรที่ชัดเจนมีจํานวนมากมาย อยางพระ
สูตรที่ไมตองตีความเลยและเหมือนกันทั่วโลก เชน “สุตตันตะเหลาใดที่นักกวีแตงข้ึนใหม” พระสูตรน้ี 
ไมเห็นจะตองตีความเลย หรือศีล ๕ ก็ไมตองตีความอะไร ไมฆาสัตว ไมลักทรัพย ไมประพฤติผิดใน
กาม ไมพูดโกหก ไมด่ืมสุรายาเมา พระสูตรตรง ๆ เชนน้ีมีมากมายไปหมด  

๓. อาตมาดูแลวไมคอยมีพระสูตรอะไรที่จะตองตีความเลย อาตมาวามีไมถึง ๑ หรือ ๒ 
เปอรเซ็นตของพระสูตรทั้งหมด เรามักจะไปดิสเครดิตคําสอนของพระพุทธเจาวา คงจะตองตีความ 

๔. อุบาสิกาถามวา แมแตพระดวยกันเอง ไมทราบวาคําสอนมีการตีความผิดพลาดบาง
หรือเปลาคะ พระคึกฤทธ์ิตอบวา ตรงน้ีจริง ๆ ก็ไมไดยากในการตีความอะไรเลย และที่ถกเถียงกันไม
ลงตัวทุกวันน้ีกเ็พราะถือคัมภีรอรรถกถา ถืออาจารยรุนหลัง ถาใชพุทธวจนะแลวทุกอยางชัดเจนเลย 

๕. หลักฐานที่มีอยูในพุทธวจนปฎก อาตมา(พระคึกฤทธ์ิ)ใชขอมูลจาก ๒ ตัวน้ี (ช้ีน้ิวไปที่
พระไตรปฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐและพระไตรปฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง) เพียงแตดึงเอาคําที่



๑๘๔ 

 

พระพุทธเจาไมไดบัญญัติไวออก เพราะหนาปกก็เขียนอยูแลววา พระสูตรและอรรถกถา พระสูตรคือ
คําสอนของพระพุทธเจา อรรถกถาคือคําที่สาวกรุนหลังแตงอธิบายข้ึนมาใหม เชน ถาอานพระสูตร 
จบไป ๑ หนา อรรถกถาจะบอกวา ที่พระพุทธเจาตรัสอยางน้ีขออธิบายวาอยางน้ี คําสอนที่ตํ่ากวาคํา
ของพระพุทธเจาเราดึงออก ซึ่งเขาแยกไวใหแลว เรารวบรวมเฉพาะคําสอนของพระศาสดา  

๖. อุบาสิกาขอใหพระคึกฤทธ์ิชวยอธิบายคําวา อรรถกถาและพยัญชนะ และกลาวอีกวา 
เทาที่ไดฟงมาในสมัยพุทธกาลเหมือนกับวาพยัญชนะเปนคําพูด สวนอรรถกถาคือคําอธิบาย อธิบาย
โดยพระพุทธเจาหรืออรรถกถาทั่ว ๆ ไป พระคึกฤทธ์ิตอบวา พยัญชนะคือคําตรัสของพระพุทธเจาทุก
คํา สวนอรรถกถา คือ พยัญชนะที่มาอธิบายบทพยัญชนะของพระองคเองไมใชคําของผูอื่น อุบาสิกา
จึงถามอีกวา แลวคําอธิบายที่ตอเน่ืองโดยผูอื่นก็เปนอรรถกถาที่เราบอกวาไมใชพุทธวจนะ ใชมั้ยคะ 
พระคึกฤทธ์ิตอบวา ถูกตอง 

๗. คําอธิบายที่แตงข้ึนมาใหมของอรรถกถาจารยที่มีอยูในพระไตรปฎก ถามวาใครแตง 
เมื่อไมรูก็เขียนวา พระโบราณจารยรจนาไววา พระสังคีติกาจารยรจนาไววา แลวช่ืออะไรละ นาย ก. 
นาย ข. ภิกขุ ก. ภิกขุ ข. เมื่อไมรูก็ตีคลุม ๆ รวม ๆ ไป แลวผูที่ทําคําพูดไดไมผิดพลาด มีพระพุทธเจา
องคเดียว แสดงวาที่เหลือ(นอกเหนือจากพระพุทธเจา)ขอมูลเหลาน้ันตองมขีอผิดพลาดแนนอน 

ดวยเหตุน้ีผูวิจัยจึงต้ังขอสังเกตอีกวา เพราะเหตุใดพระคึกฤทธ์ิจึงกลาวยืนยันเชนน้ัน 
ดังน้ัน ผูวิจัยจึงต้ังสมมติฐานเพื่อนําขอมูลมาวิเคราะหและวินิจฉัยเปน ๒ ประเด็น คือ 

๑) คัมภีรอรรถกถาไมสมควรตัดทิ้งเพราะเปนคําอธิบายขยายความพระพุทธพจน 
๒) คัมภีรอรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแยงกับพระพุทธพจน 

โดยผูวิจัยจะใชหลักฐานจากคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถาเปนตน เพื่อนํามา
วิเคราะหและวินิจฉัยในแตละประเด็นตอไป 

๑) คัมภีรอรรถกถาไมสมควรตัดท้ิงเพราะเปนคําอธิบายขยายความพระพุทธพจน 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา คัมภีรอรรถกถาไม
สมควรตัดทิ้งเพราะเปนคําอธิบายขยายความพระพุทธพจน ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนํา
หลักฐานมาแสดงตอไป 

ในสมัยพุทธกาลน้ันอรรถกถาไดแบงออกเปน ๒ ประเภท มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถา
พระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค บทนํา ความวา 

อรรถกถา หมายถึง ถอยคําที่เรียกกันวา กถามรรค ทําหนาที่อธิบายพระบาลีพุทธพจน เริ่มมี
ปรากฏต้ังแตสมัยพุทธกาลเปนตนมา สมดวยกับคําที่พระธรรมปาลเถระแหงอินเดียใต ผูมีชีวิต
อยูในราวพุทธศตวรรษที่ ๑๖ กลาวไววา 

“ปฐมสงฺคีติย ยา อกถา สงฺคีตาติ วจเนน สา ภควโต ธรมานกาเลป อกถา สวิชฺชติ.  

อรรถกถาที่พระสังคีติกาจารยรอยกรองไว เมื่อคราวปฐมสังคายนา คือ อรรถกถาที่มีมาแต
สมัยที่พระผูมีพระภาคยังทรงพระชนมอยู” 



๑๘๕ 

 

อรรถกถาน้ันแบงออกเปน ๒ ประเภท ดังน้ี 

๑. พุทธสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระพุทธองคทรงแสดงไขความดวยพระองคเอง 
นิยมเรียกอรรถกถาประเภทน้ีวาปกิณณกเทศนา ตอมา ภายหลังพระสงฆสาวกจึงไดถือเอาเปน
กถามรรคคือแบบอยางในการอธิบายสืบทอดตอ ๆ กันมา ในรูปแบบของการสังคายนาเปนตน  

๒. อนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถา หรือ สาวกสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระสาวก
ทั้งหลายมีพระอัครสาวก เปนตน ซึ่งเปนผูตรัสรูตามจนไดนามวา “อนุพุทธะ” อธิบายไว๓๓๒ 

ในสุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค (บทนํา) ไดอธิบายวา อรรถกถา หมายถึง ถอยคําที่เรียก
กันวา กถามรรค ทําหนาที่อธิบายพระบาลีพุทธพจน ซึ่งอรรถกถาน้ันไดแบงออกเปน ๒ ประเภท คือ 
๑. พุทธสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระพุทธเจาทรงไขความดวยพระองคเอง นิยมเรียกวา 
ปกิณณกเทศนา ตอมา ภายหลังบรรดาพระสงฆสาวกไดยึดถือเอาเปนแบบอยางในการอธิบาย และ 
๒. อนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระสาวกทั้งหลายมีพระอัครสาวก เปนตน ไดอธิบาย
ไว ซึ่งอรรถกถาทั้ง ๒ ประเภทน้ีไดมีมาต้ังแตสมัยที่พระผูมีพระภาคยังทรงพระชนมอยูแลว นอกจากน้ี 
ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ยังไดอธิบายเพิ่มเติมอีกวา 

... อรรถกถามีมาเดิมสืบแตพุทธกาลเปนของเน่ืองอยูดวยกันกับการศึกษาคําสอนของ
พระพุทธเจา ดังที่เขาใจงาย ๆ วา “อรรถกถา” ก็คือคําอธิบายพุทธพจน ...คําอธิบายพุทธพจน
น้ัน ก็เริ่มตนที่พุทธพจน คือพระดํารัสของพระพุทธเจาน่ันเอง ซึ่งเปนพระดํารัสที่ตรัสประกอบ
เสริมขยายความในเรื่องที่ตรสัเปนหลักในคราวน้ัน ๆ  บาง เปนขอที่ทรงช้ีแจงอธิบายพุทธพจนอื่น
ที่ตรัสไวกอนแลวบาง เปนพระดํารัสปลีกยอยที่ตรัสอธิบายเรื่องเล็ก ๆ นอย ๆ ทํานองเรื่อง
เบ็ดเตล็ดบาง ... สวนที่เปนพระดํารัสรายละเอียดหรือขอปลีกยอยขยายความ ซึ่งเรียกวาปกิณก-
เทศนา (จะเรียกวาปกิณกธรรมเทศนา ปกิณกธรรมกถา ปกิณกกถา หรือบาลีมุตธรรมกถาก็ได) 
แมจะไมไดรวมไวเปนสวนของพระไตรปฎก แตพระสาวกก็ถือวาสําคัญย่ิง คือเปนสวนอธิบาย
ขยายความที่ชวยใหเขาใจพุทธพจนที่บันทึกไวเปนพระสูตรเปนตนน้ันไดชัดเจนข้ึน พระสาวก
ทั้งหลายจึงกําหนดจดจําปกิณกเทศนาเหลาน้ีไวประกอบพวงคูมากับพุทธพจนในพระไตรปฎก 
เพื่อเปนหลักฐานที่ชวยใหเขาใจชัดเจนในพระพุทธประสงคของหลักธรรมที่ตรัสในคราวน้ัน ๆ 
และเฉพาะอยางย่ิงจะไดใชในการช้ีแจงอธิบายหลักธรรมในพุทธพจนน้ันแกศิษยเปนตน พระ
ปกิณกเทศนาน้ีแหละ ที่เปนแกนหรือเปนที่กอรูปของสิ่งที่เรียกวาอรรถกถา ...๓๓๓ 

เมื่อผู วิจัยทําการสืบคนขอมูลเพิ่มเติม ยังพบอีกวา พระผูมีพระภาคทรงประกาศวา 
พระองคแสดงธรรมพรอมดวยอรรถะ มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค 
สามัญญผลสูตร ผลแหงความเปนสมณะที่ประณีตกวาที่ผานมา ความวา 

                                            

๓๓๒ ที.สี.อ. (ไทย) -/-/๖. 
๓๓๓ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๕๐๗-

๕๐๘. 



๑๘๖ 

 

ภควา เอตทโวจ อิธ มหาราช ตถาคโต โลเก อุปฺปชฺชติ อรห สมฺมาสมฺพุทฺโธ  
วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน สุคโต โลกวิทู อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ สตฺถา เทวมนุสฺสาน พุทฺโธ  
ภควาติ โส อิม โลก สเทวก สมารก สพฺรหมฺก สสฺสมณพฺราหฺมณึ ปช สเทวมนุสฺส สย อภิฺา 

สจฺฉิกตฺวา ปเวเทติ ฯ โส ธมฺม  เทเสติ อาทิกลฺยาณ มชฺเฌกลฺยาณ ปริโยสานกลฺยาณ สาตฺถ 
สพฺยฺชน เกวลปริปุณฺณ ปริสุทฺธ พฺรหฺมจริย ปกาเสติ ฯ๓๓๔ 

พระผูมีพระภาคตรัสวา มหาบพิตร ตถาคตอุบัติข้ึนมาในโลกน้ี เปนพระอรหันต … แสดง
ธรรมมีความงามในเบื้องตน มีความงามในทามกลางและมีความงามในที่สุด ประกาศพรหมจรรย
พรอมทั้งอรรถและพยัญชนะ บริสุทธ์ิบริบูรณครบถวน๓๓๕ 

นอกจากพระผูมีพระภาคเจาจะทรงแสดงธรรมพรอมดวยอรรถะแลว พระองคยังรับสั่งให
พระสาวกทั้งหลายแสดงธรรมพรอมดวยอรรถะดังเชนเดียวกันกับพระองคดวย ปรากฏหลักฐานใน
พระวินัยปฎก มหาวรรค มหาขันธกะ มารกถา สงพระอรหันต ๖๐ รูป ไปประกาศศาสนา ความวา 

… จรถ ภิกฺขเว จาริก พหุชนหิตาย พหุชนสุขาย โลกานุกมฺปาย อตฺถาย หิตาย สุขาย  
เทวมนุสฺสาน มา เอเกน เทฺว อคมิตฺถ เทเสถ ภิกฺขเว ธมฺม  อาทิกลฺยาณ มชฺเฌกลฺยาณ 

ปริโยสานกลฺยาณ สาตฺถ สพฺยฺชน เกวลปริปุณฺณ ปริสุทฺธ พฺรหฺมจริย ปกาเสถ๓๓๖ 

... ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชนสุขแกชนจํานวนมาก เพื่ออนุเคราะห
ชาวโลก ... จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องตน มีความงามในทามกลาง และมีความงามในที่สุด 
จงประกาศพรหมจรรย พรอมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธ์ิบริบูรณครบถวน ...๓๓๗ 

ในสามัญญผลสูตร ระบุวา พระผูมีพระภาคไดตรัสกับพระราชาวา พระองคแสดงธรรม
พรอมทั้งอรรถะและพยัญชนะ สวนในมารกถา ยังระบุอีกวา พระองคยังรับสั่งกําชับใหพระสาวก
ทั้งหลาย แสดงธรรมพรอมทั้งอรรถะและพยัญชนะดังเชนเดียวกันกับพระองค ซึ่งคําวา อรรถะ เมื่อไป
ตรวจสอบขอมูลในสามัญญผลสูตรและมารกถา (ฉบับบาลีอักษรไทย) ใชคําศัพทวา สาตฺถ ซึ่งคําวา 
สาตฺถ น้ีมีคําอธิบายปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถโชติกา สุตตนิบาต 
มหาวรรค เสลสุตตวัณณนา อธิบายวา 

ในคํามีอาทิวา พรอมทั้งอรรถ พรอมทั้งพยัญชนะ (สาตฺถ สพฺยฺชน) ... เพราะพระผูมีพระ
ภาค เมื่อจะทรงแสดงธรรมน้ียอมประกาศศาสนพรหมจรรยและมรรคพรหมจรรย ทรงแสดง
โดยนัยตาง ๆ ช่ือวาพรอมทั้งอรรถ เพราะสมบูรณดวยอรรถตามเหตุเกิด ช่ือวาพรอมทั้ ง
พยัญชนะ เพราะความสมบูรณดวยพยัญชนะ ช่ือวาพรอมทั้งอรรถ เพราะประกอบเสมอดวยการ
ประกาศ การขยายความ การเปดเผย การจําแนก การทําใหงาย การบัญญัติและบทแหงอรรถ 

                                            

๓๓๔ ที.สี. (บาลี) ๙/๑๙๐/๖๓. 
๓๓๕ ที.สี. (ไทย) ๙/๑๙๐/๖๔. 
๓๓๖ วิ.ม. (บาลี) ๔/๓๒/๒๗. 
๓๓๗ วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐. 



๑๘๗ 

 

ช่ือวาพรอมทั้งพยัญชนะ เพราะสมบูรณดวยอักขระ บท พยัญชนะ อาการ ภาษา และการ
แนะนํา ... ช่ือวาพรอมทั้งอรรถ เพราะเปนวิสัยแหงการแตกฉานดวยอรรถและปฏิภาณ ช่ือวา
พรอมทั้งพยัญชนะ เพราะเปนวิสัยแหงการแตกฉานดวยธรรมและภาษา ...๓๓๘ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ยังไดอธิบายอีกวา 

อัตถะ ... ความหมาย, ความหมายแหงพุทธพจน, พระสูตร พระธรรมเทศนา หรือพุทธพจน 
วาโดยการแปลความหมาย แยกเปน อัตถะ ๒ คือ ๑. เนยยัตถะ (พระสูตร) ซึ่งมีความหมายที่
จะตองไขความ, พุทธพจนที่ตรัสตามสมมติ อันจะตองเขาใจความจริงแทที่ซอนอยูอีกช้ันหน่ึง 
เชนที่ตรัสเรื่องบุคคล ตัวตน เรา-เขา วา บุคคล ๔ ประเภท ... เปนตน ๒. นีตัตถะ (พระสูตร) ซึ่ง
มีความหมายที่แสดงชัดโดยตรงแลว, พุทธพจนที่ตรัสโดยปรมัตถ ซึ่งมีความหมายตรงไปตรงมา
ตามสภาวะ เชนที่ตรัสวา รูป เสียง กลิ่น รส เปนตน; อรรถ ก็เขียน๓๓๙ 

และยังปรากฏหลักฐานวา การแสดงธรรมของพระสาวกสาวิกาทั้งหลาย เมื่อเทียบโดย
อรรถะกับอรรถะ พยัญชนะกับพยัญชนะแลว เขากันได ลงกันไดกับคําสอนของพระศาสดา ไมมี
ผิดเพี้ยนเลย โดยผูวิจัยจะยกตัวอยางหลักฐานบางสวนมาแสดง ดังตอไปน้ี 

ในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย เอกาทสกนิบาต นิสสยวรรค ปฐมสัญญาสูตร ความวา 

ผูมีอายุ นาอัศจรรยจริง ไมเคยปรากฏ การที่อรรถกับอรรถ พยัญชนะกับพยัญชนะของพระ
ศาสดาและพระสาวก เปรียบเทียบกันได เสมอกัน ไมผิดกัน ในบทอันเลิศ ทานผูมีอายุ เมื่อสักครู
น้ี ผมเขาไปเฝาพระผูมีพระภาคไดทูลถามเน้ือความน้ีแลว แมพระผูมีพระภาคก็ทรงตอบ
เน้ือความน้ีแกผมดวยบทเหลาน้ี ดวยพยัญชนะเหลาน้ี เหมือนที่ทานสารีบุตรตอบ …๓๔๐ 

ในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย อปทาน พุทธวรรค เถราปทาน สารีปุตตเถราปทาน 
ความวา 

คุณวิเศษเหลาน้ีคือ ปฏิสัมภิทา ๔ วิโมกข ๘ และอภิญญา ๖ ขาพเจาไดทําใหแจงแลว 
คําสั่งสอนของพระพุทธเจา ขาพเจาก็ไดทําสําเร็จแลว ดังน้ีแล ไดทราบวา ทานพระสารีบุตรเถระได
ภาษิตคาถาเหลาน้ี ดวยประการฉะน้ี๓๔๑ 

 

 

                                            

๓๓๘ ขุ.สุ.อ. (ไทย) ๒/-/๓๑๒-๓๑๓. 
๓๓๙ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๕๓๓-

๕๓๔. 
๓๔๐ อง.ฺเอกาทสก. (ไทย) ๒๔/๗/๔๐๐-๔๐๑. 
๓๔๑ ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๓๗๔/๕๘. 



๑๘๘ 

 

นอกจากน้ี ในพระสุตตันตปฎก สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค อัพยากตสังยุต เขมาสูตร 
พระเจาปเสนทิโกศลไดกลาววา 

ขาแตพระองคผูเจริญ นาอัศจรรยจริง ไมเคยปรากฏ ที่อรรถกับอรรถ พยัญชนะกับพยัญชนะ
ของพระศาสดากับของพระสาวิกาเทียบเคียงกันได เหมือนกันไมผิดเพี้ยนในบทที่สําคัญ ... ขา
พระองคเขาไปหานางเขมาภิกษุณีไดถามเรื่องน้ี แมพระแมเจารูปน้ันก็ไดตอบเรื่องน้ีดวยบทและ
พยัญชนะเหลาน้ีแกขาพระองคเหมือนพระผูมีพระภาค๓๔๒ 

ในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย อปทาน เอกูโปสถิกวรรค เขมาเถริยาปทาน ความวา 

คุณวิเศษเหลาน้ี คือ ปฏิสัมภิทา ๔ วิโมกข ๘ และอภิญญา ๖ หมอมฉันก็ไดทําใหแจงแลว
คําสั่งสอนของพระพุทธเจา หมอมฉันก็ไดทําสําเร็จแลว ดังน้ีแล ไดทราบวา พระเขมาภิกษุณีไดภาษิต
คาถาเหลาน้ี ดวยประการฉะน้ี๓๔๓ 

ในสารีปุตตเถราปทานและเขมาเถริยาปทานขางตน ปรากฏขอความวา พระเถระเถรีทั้ง 
๒ ประกอบดวยปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ซึ่งคําศัพทวา ปฏิสัมภิทา ๔ มีการอธิบายไวในพระอภิธรรมปฎก 
วิภังค ปฏิสัมภิทาวิภังค สุตตันตภาชนีย สังคหวาร ความวา 

ปฏิสัมภิทา ๔ คือ 

๑. อัตถปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในอรรถ) 
๒. ธัมมปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในธรรม) 
๓. นิรุตติปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในนิรุตติ) 
๔. ปฏิภาณปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในปฏิภาณ)๓๔๔ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม ไดอธิบายวา 

๑. อัตถปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในอรรถ, ปรีชาแจงในความหมาย, เห็นขอธรรมหรือ
ความยอ ก็สามารถแยกแยะอธิบายขยายออกไปไดโดยพิสดาร เห็นเหตุอยางหน่ึง ก็สามารถคิด
แยกแยะกระจายเช่ือมโยงตอออกไปไดจนลวงรูถึงผล ...) 

๒. ธัมมปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในธรรม, ปรีชาแจงในหลัก, เห็นอรรถาธิบายพิสดาร ก็
สามารถจับใจความมาต้ังเปนกระทูหรือหัวขอได เห็นผลอยางหน่ึง ก็สามารถสืบสาวกลับไปหา
เหตุได ...) 

๓. นิรุตติปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในนิรุกติ, ปรีชาแจงในภาษา, รูศัพท ถอยคําบัญญัติ
และภาษาตาง ๆ เขาใจใชคําพูดช้ีแจงใหผูอื่นเขาใจและเห็นตามได ...) 

                                            

๓๔๒ ส.สฬา. (ไทย) ๑๘/๔๑๐/๔๗๒. 
๓๔๓ ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๓๘๓/๔๓๘. 
๓๔๔ อภ.ิวิ. (ไทย) ๓๕/๗๑๘/๔๕๙. 



๑๘๙ 

 

๔. ปฏิภาณปฏิสัมภิทา (ปญญาแตกฉานในปฏิภาณ, ปรีชาแจงในความคิดทันการ, มีไหวพริบ
ซึมซาบในความรูที่มีอยู เอามาเช่ือมโยงเขาสรางความคิดและเหตุผลข้ึนใหม ใชประโยชนไดสบ
เหมาะ เขากับกรณีเขากับเหตุการณ ...)๓๔๕ 

จากหลักฐานในปฐมสัญญาสูตรและเขมาสูตร ช้ีใหเห็นวา การแสดงธรรมของพระสาวก
สาวิกามีพระสารีบุตรเถระและพระเขมาเถรี เปนตน เมื่อเทียบโดยอรรถะกับอรรถะ และเทียบโดย
พยัญชนะกับพยัญชนะแลว เขากันได ลงกันไดกับคําสอนของพระศาสดา ซึ่งในสารีปุตตเถราปทาน
และเขมาเถริยาปทาน ยังระบุอีกวา พระสารีบุตรเถระและพระเขมาเถรีทั้ง ๒ ลวนเปนพระอรหันตผู
แตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ซึ่งปฏิสัมภิทา ๔ น้ีมีคุณสมบัติอยางหน่ึง คือ ปญญาแตกฉานในอรรถ 
(อัตถปฏิสัมภิทา) และดวยคุณสมบัติทั้ง ๔ ในปฏิสัมภิทาจึงทําใหพระสาวกสาวิกาผูเปนพระอรหันต
ทั้งหลาย ยกตัวอยาง เชน พระโมคคัลลานเถระ๓๔๖ พระมหากัสสปเถระ๓๔๗ พระอนุรทุธเถระ๓๔๘ พระ
ปุณณมันตานีบุตรเถระ๓๔๙ พระสุเมธาเถรี๓๕๐ พระเมขลทายิกาเถรี๓๕๑ พระมัณฑปทายิกาเถรี๓๕๒   
พระสังกมนทาเถรี๓๕๓ เปนตน เขาใจพุทธประสงคและสามารถอรรถาธิบายเขากันได ลงกันไดกับคํา
สอนของพระศาสดา นอกจากน้ียังมีพระอรหันตสาวกสาวิกาผูแตกฉานในปฏิสัมภิทา ๔ อีกเปน
จํานวนมากที่ไมไดยกมาแสดง ณ ที่น้ี๓๕๔  

นอกจากพระอรหันตสาวกสาวิกาผูแตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ผูต้ังอยูในอเสกขภูมิแลว 
ยังมีพระอริยสาวกสาวิกาช้ันอื่น ๆ ผูต้ังอยูในเสกขภูมิ อีกเปนจํานวนมากที่แตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง 
๔ สวนปุถุชนแมจะเรียนพระพทธพจนมากมาย ก็ไมสามารถบรรลุปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ได มีหลักฐาน
ปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย สัทธรรมปกาสินี ปฏิสัมภิทามรรค คันถารัมภกถา 
ความวา 

... ก็ปุถุชนถึงจะเรียนเอาพระพุทธพจนแมมากมาย จะช่ือวามีการบรรลุปฏิสัมภิทาก็หาไม 
สวนพระอริยสาวกช่ือวาจะไมบรรลุปฏิสัมภิทายอมไมมี ...  

...พึงทราบปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ประการน้ีวา ยอมถึงความแตกฉานในฐานะ ๒ ประการ ยอมผอง
ใสดวยเหตุ ๕ ประการ ยอมถึงความแตกฉานในฐานะ ๒ ประการ ๒ ประการ เปนไฉน คือ ใน
เสกขภูมิและอเสกขภูมิ ในภูมิทั้ง ๒ น้ัน ปฏิสัมภิทาของพระมหาเถระ ๘๐ องค ซึ่งมีนามอยางน้ี 

                                            

๓๔๕ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม, หนา ๑๒๑. 
๓๔๖ ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๓๙๗/๖๑. 
๓๔๗ ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๔๒๐/๖๔. 
๓๔๘ ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๔๓๓/๖๖. 
๓๔๙ ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๔๔๐/๖๘. 
๓๕๐ ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๑๙/๓๖๘. 
๓๕๑ ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๒๕/๓๖๙. 
๓๕๒ ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๓๐/๓๗๐. 
๓๕๓ ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๓๖/๓๗๑. 
๓๕๔ ดูรายละเอียดใน ข.ุอป. (ไทย) ๓๒/๓๗๓/๕๘.-๓๒/๓๗๘/๗๐๓, ๓๓/๓๐/๕.-๓๓/๒๓๓/๕๕๒. 



๑๙๐ 

 

คือ พระสารีบุตรเถระ พระมหาโมคคัลลานเถระ พระมหากัสสปเถระ พระมหากัจจายนเถระ 
พระมหาโกฏฐิตเถระ เปนตน ถึงความแตกฉานในอเสกขภูมิ ปฏิสัมภิทาของพระอริยบุคคลผูมี
นามอยางน้ี คือ พระอานนทเถระ จิตตคหบดี ธัมมิกอุบาสก อุบาลีคหบดี ขุชชุตตราอุบาสิกา 
เปนตน ถึงความแตกฉานในเสกขภูมิ ปฏิสัมภิทายอมถึงความแตกฉานในภูมิทั้ง ๒ เหลาน้ี 
ดังกลาวมาน้ี๓๕๕ 

นอกจากน้ี พระผูมีพระภาคยังมีพระดํารัสรับสั่งใหผูที่เขามาบวชเปนภิกษุในพระศาสนา
จะตองศึกษาเลาเรียนพระบาลีและอรรถจากพระอุปชฌายอาจารย ดังหลักฐานตอไปน้ี 

ในพระวินัยปฎก มหาวรรค มหาขันธกะ อุปชฌายวัตตกถา ความวา 

สเจ อุทฺทิสาเปตุกาโม โหติ อุทฺทิสาเปตพฺโพ สเจ ปริปุจฺฉิตุกาโม โหติ ปริปุจฺฉิตพฺโพ ฯ๓๕๖ 

ถาอุปชฌายตองการจะใหเรียน พึงเรียน 
ถาอุปชฌายตองการจะใหสอบถามอรรถ พึงสอบถาม๓๕๗ 

ในพระวินัยปฎก มหาวรรค มหาขันธกะ อาจริยวัตตกถา ความวา 

สเจ อุทฺทิสาเปตุกาโม โหติ อุทฺทิสาเปตพฺโพ สเจ ปริปุจฺฉิตุกาโม โหติ ปริปุจฺฉิตพฺโพ ฯ๓๕๘ 

ถาอาจารยตองการจะใหเรียน พึงเรียน 
ถาอาจารยตองการจะใหสอบถามอรรถ พึงสอบถาม๓๕๙ 

ในอุปชฌายวัตตกถาและอาจริยวัตตกถา มีพระพุทธดํารัสวา ภิกษุจะตองศึกษาเลาเรียน
บาลีและอรรถจากพระอุปชฌายอาจารย และคําวา อรรถ ในที่น้ีพระบาลีใชคําศัพทวา ปริปุจฺฉิตุกาโม 
ซึ่งในอรรถกถาสัทธิวิหาริกวัตตกถา อธิบายวา ปริปุจฉา ไดแก การพรรณนาเน้ือความบาลี มีหลักฐาน
ปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปฎก สมันตปาสาทิกา มหาวรรค มหาขันธกะ สัทธิวิหาริกวัตตกถา 
อธิบายวา 

ที่ช่ือวา อุทเทส ไดแก การบอกบาลี 
ที่ช่ือวา ปริปุจฉา ไดแก การพรรณนาเน้ือความบาลี๓๖๐ 

ในพจนานุกรมไทย ฉบับทันสมัยและสมบูรณ อธิบายวา 
พรรณนา [พันนะ-] ก. บรรยายหรือกลาวไวโดยละเอียดเพื่อใหผูอานหรือผูฟงนึกเห็น

ภาพ๓๖๑ 

                                            

๓๕๕ ขุ.ป.อ. (ไทย) ๑/-/๘. 
๓๕๖ วิ.ม. (บาลี) ๔/๖๖/๖๑. 
๓๕๗ วิ.ม. (ไทย) ๔/๖๖/๘๔. 
๓๕๘ วิ.ม. (บาลี) ๔/๗๘/๘๐. 
๓๕๙ วิ.ม. (ไทย) ๔/๗๘/๑๐๙. 
๓๖๐ วิ.ม.อ. (ไทย) ๓/๖๗/๕๒. 



๑๙๑ 

 

หลักฐานในอุปชฌายวัตตกถาและอาจริยวัตตกถาขางตน ระบุวา ใหภิกษุเรียนบาลีและ
อรรถจากพระอุปชฌายอาจาย ซึ่งการเรียนอรรถในที่น้ีหมายถึง การเรียนอรรถกถาน่ันเอง เพราะคํา
วา อรรถ (ปริปุจฉา) ที่มีปรากฏอยูทั่วไปในพระไตรปฎกฉบบัแปลภาษาไทย ก็คืออรรถกถา มีหลักฐาน
ปรากฏในพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปฐมวรรค ขัคควิสาณสุตตนิทเทส ความวา 

... แมบรรพชิตบางพวกในธรรมวินัยน้ี เมื่ออุปชฌายอาจารยกําลังใหนิสัย ใหอุทเทส(บาลี) 
ใหปริปุจฉา(อรรถกถา) ใหจีวร ใหบาตร ...๓๖๒ 

นอกจากน้ี ยังปรากฏหลักฐานที่ช้ีใหเห็นวา คําวา อรรถ ที่ปรากฏอยูทั่วไปในพระไตรปฎก 
ก็คือ อรรถกถา ยกตัวอยางหลักฐานในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต ปฐมปณณาสก 
ภัณฑคามวรรค อัปปสสุตสูตร ความวา 

... บุคคลบางคนในโลกน้ีมีสุตะ คือ สุตตะ เคยยะ เวยยากรณะ คาถา อุทาน อิติวุตตกะ 
ชาตกะ อัพภูตธรรม เวทัลละนอย ทั้งเขาก็หารูอรรถ รูธรรม ...๓๖๓ 

ในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี จตุกกนิบาต ปฐมปณณาสก 
ภัณฑคามวรรค อัปปสสุตสุตตวัณณนา อธิบายวา 

... คําวา หารูอรรถรูธรรม ... ไม (น อตฺถมฺาย ธมฺมมฺาย) ไดแก ไมรูทั้งอรรถกถาทั้ง
พระบาลี ...๓๖๔ 

ตอมา ภายหลังไดมีพระพุทธดํารัสรับสั่งใหพระสาวกสอบทานอรรถกถาแลวใหยกข้ึนสู
การสังคายนา มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย ปาฎิกวรรค ปาสาทิกสูตร ธรรมที่ควร
สังคายนา ความวา 

จุนทะ ... พึงพรอมเพรียงกันประชุม สอบทานอรรถกับอรรถ พยัญชนะกับพยัญชนะในธรรม
น้ัน แลวพึงสังคายนา ไมพึงวิวาทกัน เพื่อใหพรหมจรรยน้ีต้ังอยูไดนาน ดํารงอยูไดนาน ขอน้ันพึง
เปนไปเพื่อเกื้อกูลแกคนหมูมาก เพื่อสุขแกคนหมูมาก เพื่ออนุเคราะหชาวโลก เพื่อประโยชน 
เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย๓๖๕ 

ภายหลังการพระพุทธเจาปรินิพพาน พระอรหันตสาวกทั้ง ๕๐๐ ไดยกอรรถกถาข้ึนสูการ
สังคายนา ดังหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี เอกนิบาต 
บทนําและคันถารัมภกถา ความวา 

                                                                                                                             
๓๖๑ ฝายวิชาการภาษาไทย บริษัท ซีเอ็ดยูเคชั่น จํากัด (มหาชน), พจนานุกรมไทย ฉบับทันสมัยและ

สมบูรณ, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพดี จํากัด, ๒๕๕๒), หนา ๗๔๔.  
๓๖๒ ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๑๒๙/๔๓๐. 
๓๖๓ อง.ฺจตุกฺก. (ไทย) ๒๑/๖/๑๐. 
๓๖๔ อง.ฺจตุกฺก.อ. (ไทย) ๒/๖/๓๘๔. 
๓๖๕ ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๑๗๗/๑๓๘. 



๑๙๒ 

 

พระอรหันตผูเช่ียวชาญ ๕๐๐ องค ไดสังคายนาอรรถกถาใดไวต้ังแตตน และไดสังคายนา
อรรถกถาใดไว โดยลําดับแมในภายหลัง แทจริง พระมหามหนิทเถระผูเช่ียวชาญไดนําอรรถกถาน้ันมา
สูเกาะสีหล จารึกไวดวยภาษาสีหล เพื่อประโยชนแกชาวเกาะ๓๖๖ 

ความเสียหายท่ีเกิดจากการตัดและทําลายคัมภีรอรรถกถาพระไตรปฎก 

ตอมา เมื่อพระพุทธเจาปรินิพพานลวงไปได ๑๐๐ ป ภายหลังการสังคายนาครั้งที่ ๒ พวก
ภิกษุชาววัชชีบุตรทั้งหลายไดบัญญัติขอปฏิบัติข้ึนมาใหม ๑๐ ขอ เรียกวา วัตถุ ๑๐ ประการ๓๖๗ 
นอกจากน้ี พวกภิกษุชาววัชชีบุตรทั้งหลายยังไดพากันทําลายพระธรรมวินัยใหเสียหาย ดังปรากฏ
หลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ปญจปกรณ กถาวัตถุวัณณนา นิทานกถา ความวา 

ภิกษุผูลามกทั้งหลาย ผูเปนชาววัชชีบุตร ผูเปนอธรรมวาที ถูกพระเถระผูเปนธรรมวาที
ทั้งหลายขับออกแลว ไดพวกอื่นจึงต้ังคณาจารยใหม ภิกษุเหลาน้ันมีประมาณหมื่นรูปไดประชุม
กันรวบรวม คือ ทําการรอยกรองพระธรรมวินัย เพราะฉะน้ันการรอยกรองพระธรรมวินัยน้ี ทาน
จึงเรียกวา มหาสังคีติ ภิกษุทั้งหลายผูทํามหาสังคีติไดทําความขัดแยงไวในพระศาสนา ทําลาย
สังคายนาเดิม แลวทําการรวบรวมธรรมวินัยไวเปนอีกอยางหน่ึง ภิกษุเหลาน้ันไดแตงพระสูตรที่
สังคายนาไวแลวใหเปนอยางอื่น และทําลายอรรถและธรรมในพระวินัยในนิกายทั้ง ๕ ดวย 

อน่ึง ... ภิกษุเหลาน้ัน ๆ ไดกําหนดอรรถไวเปนอยางอื่นจากอรรถที่พระผูมีพระภาคตรัสไว
โดยหมายเอาอยางหน่ึง ไดยังอรรถมากมายใหพินาศไป เพราะฉายาแหงพยัญชนะ ภิกษุเหลาน้ัน
ละทิ้งพระสูตรบางอยางและพระวินัยอันลึกซึ้งเสียแลวแตงพระสูตรเทียม พระวินัยเทียมทําให
เปนอยางอื่น ... แตกาลน้ันมาไดเกิดแตกแยกกันข้ึนในมหาสังฆิกะน้ัน ... ก็นิกายทั้ง ๕ เหลาน้ี
ทั้งหมดมีมูลมาจากพวกทํามหาสังคีติที่ทําลายอรรถและธรรม และทําลายการสงเคราะหธรรม
วินัยบางอยาง ภิกษุเหลาน้ันละทิ้งคัมภีรบางคัมภีร และกระทําใหเปนอยางอื่นทั้ง นาม ลิงค 
บริขาร และอากัปปกรณียะ  

อน่ึง ในเถรวาทผูบริสุทธ์ิ เหลาภิกษุผูละทิ้งปกติภาวะและกระทําใหเปนอยางอื่นน้ันไดเกิด
การแตกแยกกันข้ึนอีก ... ไดแตกแยกกันมาโดยลําดับดังน้ี วาทะ คือนิกายเหลาน้ีทั้ง ๑๑ นิกาย
แตกแยกออกไปจากเถรวาททั้งสิ้น ภิกษุเหลาน้ันทําลายทั้งอรรถและธรรม ทําการรวบรวมอรรถ
ธรรมไวบางอยาง และไดทอดทิ้งคัมภีรบางคัมภีร ทั้งกระทําใหเปนอยางอื่น ตลอดทั้งนาม ลิงค 
บริขาร และอากัปปกรณียะ ไดพากันละทิ้งความเปนปกติเสียแลว นิกายที่แตกแยกกัน ๑๗ 
นิกาย นิกายที่ไมแตกแยกกันมี ๑ นิกาย คือเถรวาท รวมนิกายทั้งหมดเปน ๑๘ นิกาย ... นิกายที่
เหลือ คือนอกจากเถรวาท เกิดข้ึนแลวเปนดุจกาฝากเกิดอยูที่ตนไม นิกายที่แตกแยกกันมาทั้ง 

                                            

๓๖๖ อง.ฺเอกก.อ. (ไทย) -/-/๒. 
๓๖๗ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๔๖/๓๙๓. 



๑๙๓ 

 

๑๗ นิกายน้ี ไมมีใน ๑๐๐ ปแรก แตในระหวาง ๑๐๐ ป ที่ ๒ คือภายในพระพุทธศักราช ๒๐๐ ป 
ไดเกิดข้ึนแลวในศาสนาของพระชินะพุทธเจา ดวยประการฉะน้ีแล๓๖๘ 

ในอรรถกถากถาวัตถุ กลาววา พวกภิกษุชาววัชชีบุตรผูเปนอธรรมวาทีไดรวบรวมภิกษุ
จํานวน ๑๐,๐๐๐ รูป แลวประชุมสังคายนาพระธรรมวินัย เรียกวา มหาสังคีติ และเรียกคณะตนวา 
มหาสังฆิกะ ภิกษุทั้ งหลายผูทํามหาสังคีติไดทําความขัดแยงไวในพระศาสนา ดวยการทําให
พระไตรปฎกและอรรถกถาผิดเพี้ยนไปจากพุทธประสงค ทําอรรถกถามากมายใหพินาศเสียหาย และ
แตงพระสูตรพระวินัยเทียมข้ึนมาแทน ภายหลังมีนิกายที่แตกออกไปจากมหาสังฆิกะอีก ๕ นิกาย 
สวนในฝายเถรวาท เหลาภิกษุไดละทิ้งความเปนเถรวาทแลวแยกตัวออกไปต้ังนิกายตาง ๆ รวมได ๑๑ 
นิกาย ภิกษุเหลาน้ีไดทําลายอรรถกถาและธรรมใหผิดเพี้ยนไปเปนตน ซึ่งตอมาในภายหลังไดมีนิกาย
ตาง ๆ แตกแยกออกมาทั้งหมด ๑๗ นิกาย โดยยังไมรวมกับนิกายที่ยังยึดถือหลักการเดิม คือ เถรวาท 
โดยสาเหตุหลักของการแตกแยกเปนนิกายตาง ๆ ก็เน่ืองมาจากภิกษุทั้งหลายไดพากันทําลาย
พระไตรปฎกและอรรถกถา โดยการแกไขและเพิ่มเติมใหผิดเพี้ยนไปจากพุทธประสงค ซึ่งเหตุการณ
เชนน้ีก็ตรงกับพระพุทธดํารัสที่ปรากฏในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต ปฐมปณณาสก 
อักโกสวรรค วิวาทสูตร (วาดวยเหตุใหเกิดวิวาทข้ึนในสงฆ) ความวา  

พระผูมีพระภาคตรัสวา อุบาลี ภิกษุทั้งหลายในธรรมวินัยน้ี 
... แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดภาษิตไว ไมไดกลาวไววา ‘ตถาคตไดภาษิตไว ไดกลาวไว’ 
แสดงสิ่งที่ตถาคตไดภาษิตไว ไดกลาวไววา ‘ตถาคตไมไดภาษิตไว ไมไดกลาวไว’ 
แสดงกรรมที่ตถาคตไมไดประพฤติมาวา ‘ตถาคตไดประพฤติมา’ 
แสดงกรรมที่ตถาคตไดประพฤติมาวา ‘ตถาคตไมไดประพฤติมา’ 
แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดบัญญัติไววา ‘ตถาคตไดบัญญัติไว’ 
แสดงสิ่งที่ตถาคตไดบัญญัติไววา ‘ตถาคตไมไดบัญญัติไว’ 

อุบาลี น้ีเปนเหตุ น้ีเปนปจจัยใหเกิดความบาดหมาง ทะเลาะ แกงแยง และวิวาทกันข้ึนใน
สงฆ ซึ่งเปนเหตุใหภิกษุทั้งหลายอยูไมสําราญ๓๖๙ 

เมื่ออรรถกถาถูกแกไขใหผิดเพี้ยนไป ช่ือวาเปนการทําลายพระสัทธรรมใหเสื่อมสูญ ซึ่ง
ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย ทุกนิบาต ตติยปณณาสก อธิกรณวรรค ความวา 

ธรรม ๒ ประการน้ียอมเปนไปเพื่อความเสื่อมสูญหายไปแหงสัทธรรม  

ธรรม ๒ ประการ อะไรบาง คือ 

 ๑. บทพยัญชนะที่สืบทอดกันมาไมดี  
 ๒. อรรถที่สืบทอดขยายความไมดี 

                                            

๓๖๘ อภ.ิป ฺจ.อ. (ไทย) -/-/๑๖๒-๑๖๖. 
๓๖๙ อง.ฺทสก. (ไทย) ๒๔/๔๑/๙๓. 



๑๙๔ 

 

แมอรรถแหงบทพยัญชนะที่ต้ังไวไมดีก็ช่ือวาเปนการสืบทอดขยายความไมดี 
ภิกษุทั้งหลาย ธรรม ๒ ประการน้ีแลยอมเปนไปเพื่อความเสื่อมสูญหายไปแหงสัทธรรม๓๗๐ 

และบุคคลผูคัดคานอรรถกถาโดยสูตรที่ตนเรียนไวไมดี ดวยบทพยัญชนปฏิรูป ช่ือวาได
ทําลายพระสัทธรรมใหเสื่อมสูญดวยเชนกัน ดังหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปฎก อังคุตตรนิกาย 
ทุกนิบาต สมจิตตวรรค บุคคลผูทําใหศาสนาเสื่อมและเจริญ ความวา 

ภิกษุพวกที่คัดคานอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไวไมดีดวยพยัญชนปฏิรูปน้ันช่ือวาปฏิบติั
เพื่อไมเกื้อกูลแกคนหมูมาก เพื่อไมใชสุขแกคนหมูมาก เพื่อไมใชประโยชนแกคนหมูมาก เพื่อไม
เกื้อกูล เพื่อทุกขแกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย ภิกษุยอมประสพสิ่งไมใชบุญเปนอันมาก และช่ือ
วาทําใหสัทธรรมน้ีสูญหายไป ...๓๗๑ 

นอกจากน้ี หลักฐานทางคัมภีรฯ ยังระบุอีกวา คัมภีรอรรถกถาน้ันไดรับการยกข้ึนสูการ
สังคายนาถึง ๓ ครั้ง คือ ต้ังแตการสังคายนาครั้งที่ ๑ จนถึงการสังคายนาครั้งที่ ๓ ปรากฏหลักฐานใน
อรรถกถาพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค บทนําและคันถารัมภกถา ความวา 

... พุทธสังวัณณิตอรรถกถากับอนุพุทธสงัวัณณิตอรรถกถาซึง่เปนอรรถกถาที่อธิบายพุทธพจน
ดวยภาษามคธ ที่พระสังคีติกาจารยไดยกข้ึนทําการสังคายนาถึง ๓ ครั้ง ซึ่งตอมาพระมหามหินท
เถระผูเปนโอรสของพระเจาอโศกมหาราชไดนําอรรถกถาดังกลาวมาจากชมพูทวีป มาเผยแผที่
เกาะลังกาหรือประเทศศรีลังกา ภายหลังพระมหาเถระชาวสิงหลไดแปลอรรถกถาน้ันเปนภาษา
สิงหลเพื่อหลีกเลี่ยงการกลืนจากลัทธินิกายอื่น๓๗๒ 

ในสุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค อธิบายวา อรรถกถาทั้ง ๒ คือ พุทธสังวัณณิตอรรถกถา
และอนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถาไดถูกยกข้ึนสูการสังคายนาทั้ง ๓ ครั้ง ภายหลังการสังคายนาครั้งที่ ๓ 
พระมหินทเถระไดนําอรรถกถาทั้ง ๒ น้ีจากชมพูทวีปไปเผยแผที่เกาะลังกา ตอมา ภายหลังไดมีการ
แปลอรรถกถาภาษามคธเปนภาษาสิงหล ซึ่งปรากฏหลักฐานในเอกสารประกอบการสอนรายวิชา
วรรณคดีบาลี ความวา 

... ตอมาในป พ.ศ. ๓๕๐ ในรัชสมัยของพระเจาวัฏฏคามินีอภัยแหงศรีลังกา พระมหาเถระ
ชาวศรีลังกาผูแตกฉานในพระไตรปฎกไดแปลเรียบเรียงและจารึกอรรถกถา (พรอมทั้ ง
พระไตรปฎก) ภาษาบาลีมคธน้ันเปนภาษาสิงหล เพื่อหลีกเลี่ยงการกลืนจากลัทธินิกายและเพื่อ
สะดวกแกวงการการศึกษาของชาวศรีลังกา เรียกอรรถกถาฉบับแปลจารึกน้ีวา “สีหลัฏฐกถา” 
ซึ่งมีทั้งอรรถกถาพระวินัยปฎก อรรถกถาพระสุตตันตปฎก อรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ดังน้ี๓๗๓ 

                                            

๓๗๐ อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๒๐/๗๒. 
๓๗๑ อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๔๒/๘๗. 
๓๗๒ ที.สี.อ. (ไทย) -/-/๖. 
๓๗๓ คณาจารยมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, เอกสารประกอบการสอนรายวิชา

วรรณคดีบาลี, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐), หนา ๘๒. 



๑๙๕ 

 

หลักฐานขางตน ระบุวา ในป พ .ศ. ๓๕๐ พระมหาเถระชาวศรีลังกาผูแตกฉานใน
พระไตรปฎกไดแปลเรียบเรียงและจารึกอรรถกถา (พรอมทั้งพระไตรปฎก) จากภาษามคธเปนภาษา
สิงหล แตในพระวินัยปฎก มหาวิภังค คําปรารภ ระบุวา 

...หลังจากพุทธปรินิพพานพระมหาสาวกทั้งหลายไดทําสังคายนาพระธรรมวินัยครั้งแรกดวย
การรวบรวมคําสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจาจัดเปนพระไตรปฎก คือ พระวินัยปฎก พระ
สุตตันตปฎก และพระอภิธรรมปฎก พระสงฆสาวกตอ ๆ มา ก็ทรงจําเปนแบบจากปากตอปาก 
เรียกวา มุขปาฐะ ตอมาไดมีการสังคายนาพระธรรมวินัย คือ พระไตรปฎก โดยการจารึกเปนลาย
ลักษณอักษร เมื่อสังคายนา ครั้งที่ ๕ ประมาณพุทธศักราช ๔๓๓ ที่ประเทศศรีลังกา ในรัชสมัย
ของพระเจาวัฏฏคามณีอภัย๓๗๔ 

ในป พ.ศ. ๓๕๐ รัชสมัยพระเจาวัฏฏคามณีอภัย คณะสงฆไดทําสังคายนาครั้งที่ ๕ แตใน
พระวินัยปฎก มหาวิภังค(คําปรารภ) ระบุวา การสังคายนาครั้งที่ ๕ ประมาณ พ.ศ. ๔๓๓ ซึ่งการ
สังคายนาในครั้งน้ี พระมหาเถระชาวศรีลังกาไดแปลและจารึกอรรถกถาภาษามาคธี เปนภาษา
สิงหล๓๗๕ เพื่อหลีกเลี่ยงการกลืนของลัทธินิกายอื่น และเพื่อสะดวกแกการศึกษาของชาวศรีลังกา 
ตอมา พระพุทธโฆสาจารยไดเดินทางจากชมพูทวีปไปยังประเทศศรีลังกาเพื่อคัดลอกอรรถกถา
พระไตรปฎก ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค 
บทนํา ความวา 

… ประมาณป พ.ศ. ๙๐๐ เศษ ... ในชวงที่ทานอาศัยอยูกับพระอุปชฌาย ทานไดรจนาคัมภีร
ไว ๓ คัมภีร คือ  

๑. ญาโณทยะ   คัมภีรแรกที่ทานแตง 
๒. อัฏฐสาลินีอรรถกถา แกพระอภิธรรมปฎกธัมมสังคณี 
๓. ปริตรตอรรถกถา  อธิบายพระไตรปฎกฉบับกะทัดรัด  

เมื่อพระเรวตเถระทราบเรื่องจึงแนะนําใหทานเดินทางไปเกาะสิงหล เพื่อแปลอรรถกถา ดวย
วาในยุคน้ันในชมพูทวีปมีเหลืออยูเฉพาะพระบาลีไตรปฎก ขาดอรรถกถาและอาจริยวาทตาง ๆ 
ซึ่งคัมภีรที่ขาดอยูน้ี จะหาไดแตที่เกาะสิงหลเทาน้ัน 

ดังน้ัน พระพุทธโฆสาจารยจึงเดินทางไปยังเกาะสิงหล และไดศึกษาอรรถกถา ตลอดถึง 
อาจริยวาทตาง ๆ จนหมดสิ้น หลังจากน้ันจึงไดรจนาอรรถกถาใหม (อภินวอรรถกถา) ... โดย

ยึดอรรถกถาเกา (โบราณอรรถกถา) เปนตนแบบแลวต้ังช่ือข้ึนใหมวา “อภินวอรรถกถา” สวน
อรรถกถาที่มีขอความพิสดารยืดยาวมาก ทานก็จะรจนาในเชิงเรียบเรียงตามของเดิม แตตัด
ขอความอธิบายที่ซ้ํา ๆ กันออกเสีย เหลือไวเพียงคําอธิบาย และขอวินิจฉัยที่เห็นวามีประโยชน
จริง ๆ โดยใหช่ืออรรถกถาประเภทน้ีวา “สังคหอรรถกถา” 

                                            

๓๗๔ วิ.มหา. (ไทย) ๑/-/๑. 
๓๗๕ ดูรายละเอียดใน ขุ.ป.อ. (ไทย) -/-/๗-๘. 



๑๙๖ 

 

อน่ึง แมอรรถกถาทั้งหลายที่ทานอาจารยรูปอื่น เชน พระธรรมปาลเถระ พระอุปเสนเถระ 
รจนาไวกเ็ปน “อภินวอรรถกถา” เชนกัน๓๗๖ 

และเมื่อกลาวโดยยุคสมัยแลว คัมภีรอรรถกถาจําแนกไดเปน ๒ ยุค ดังปรากฏหลักฐานใน
อรรถกถาพระสุตตันตปฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถโชติกา ขุททกปาฐะ บทนํา ความวา 

๑. โปราณอรรถกถา อรรถกถาเกา 

๒. อภินวอรรถกถา หรือสังคหอรรถกถา อรรถกถาใหม 

 ๑.๑ โปราณอรรถกถา (ก) หมายถึง พุทธสังวัณณิตอรรถกถากับอนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถา
ซึ่งเปนอรรถกถาที่อธิบายพุทธพจนดวยภาษามคธ ที่พระสังคีติกาจารยไดยกข้ึนทําการสังคายนา
ถึง ๓ ครั้ง ซึ่งตอมาพระมหามหินทเถระ...ไดนําอรรถกถาดังกลาวมาจากชมพูทวีป มาเผยแผที่
เกาะลังกาหรือประเทศศรีลังกา ภายหลังพระมหาเถระชาวสิงหลไดแปลอรรถกถาน้ันเปนภาษา
สิงหลเพื่อหลีกเลี่ยงการกลืนจากลัทธินิกายอื่น (ข) หมายถึง มหาอรรถกถา หรือมูลอรรถกถา 
หรือที่นิยมเรียกกันวา สิงหลอรรถกถา ซึ่งไดรับการแปลไวเปนภาษาสิงหลภายหลัง 

 ๒.๑ อภินวอรรถกถา หมายถึง อรรถกถาที่พระพุทธโฆสาจารยแตงไว และที่แปลจากมหา
อรรถกถาและมูลอรรถกถา ซึ่งบันทึกไวดวยภาษาสิงหล๓๗๗ 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท ยังไดอธิบายเพิ่มเติมอีกวา 

... พระพุทธโฆสเริ่มงานแปลใน พ.ศ. ๙๗๓ ต้ังตนที่อรรถกถาแหงพระวินัยปฎก (คือ สมันต-
ปาสาทิกา, คํานวณปจาก วินย. ๓/๖๓๕) เมื่อทํางานแปลเสร็จพอควรแลว ก็เดินทางกลับไปยัง
ชมพูทวีป งานแปลของพระพุทธโฆสน้ัน แทจริง มิใชเปนการแปลอยางเดียว แตเปนการแปล
และเรียบเรียง ดังที่ทานเองเขียนบอกไววา ในการสังวรรณนาพระวินัยทานใชมหาอรรถกถาเปน
เน้ือหาหลัก (เปนสรีระ) พรอมทั้งเก็บเอาอรรถะที่ควรกลาวถึงจากขอวินิจฉัยที่มีในอรรถกถา
มหาปจจรี และอรรถกถากุรุนที เปนตน (คือรวมตลอดถึงอันธกัฏฐกถา และสังเขปฏฐกถา) 
อธิบายใหครอบคลุมประดาเถรวาทะ (คือขอวินิจฉัยของพระมหาเถระวินัยธรโบราณในลังกา
ทวีปถึง พ.ศ. ๖๕๓), แตในสวนของพระสุตตันตปฎกและพระอภิธรรมปฎก อรรถกถาโบราณ 
(โปราณัฏฐกถา) ภาษาสิงหฬ มีเพียงมหาอรรถกถาอยางเดียว (มีมหาอรรถกถาในสวนของคัมภีร
แตละหมวดน้ัน ๆ ซึ่งถือวาเปนมูลัฏฐกถา) พระพุทธโฆสจึงใชมหาอรรถกถาน้ันเปนแกน 
ขอความที่ยืดยาวกลาวซ้ํา ๆ ก็จับเอาสาระมาเรียบเรียงแปลเปนภาษามคธ โดยเก็บเอาวาทะ 
เรื่องราว และขอวินิจฉัยของพระเถระสิงหฬโบราณ ถึง พ.ศ. ๖๕๓ มารวมไวดวย๓๗๘ 

… ในการอธิบายหลักหรือสาระบางอยาง บางทีก็ยกเรื่องราวมาประกอบหรือเปนตัวอยาง 
ประเภทเรื่องปนอิทธิฤทธ์ิปาฏิหาริยบาง เรื่องในวิถีชีวิตและความเช่ือของชาวบานบางตลอดจน

                                            

๓๗๖ ที.สี.อ. (ไทย) -/-/๘-๙. 
๓๗๗ ขุ.ขุ.อ. (ไทย) -/-/๖-๗. 
๓๗๘ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๕๑๑. 



๑๙๗ 

 

เหตุการณในยุคสมัยตาง ๆ ซึ่งมากทีเดียวเปนเรื่องความเปนไปของบานเมืองในลังกาทวีป ซึ่งใน
อดีตผานยุคสมัยตาง ๆ ระหวางที่พระสงฆเลาเรียนกัน คงมีการนําเอาเรื่องราวในยุคสมัยน้ัน ๆ 
มาเลาสอนและบันทกึไวสืบกนัมา จึงเปนเรื่องตํานานบาง ประวัติศาสตรบาง แหงกาลเวลาหลาย
ศตวรรษอันเห็นไดชัดวา พระอรรถกถาจารยดังเชนพระพุทธโฆสาจารย ไมอาจรูไปถึงได 
นอกจากยกเอาจากคัมภีรที่เรียกวา โปราณัฏฐกถาข้ึนมาถายทอดตอไป 

สําหรับผูที่เขาใจรูจักอรรถกถา สิ่งสําคัญที่เขาตองการจากอรรถกถา ก็คือสวนที่เปนคําบอก
ความหมายไขความอธิบายเน้ือหาในพระไตรปฎก ซึ่งก็คือตองการตัวอรรถกถาแท ๆ น่ันเอง 
และก็ตรงกันกับหนาที่การงานของอรรถกถาอันไดแกการรักษาสืบทอดคําบอกความหมายที่เปน
อัตถะในพระไตรปฎก สวนอื่นนอกเหนือจากน้ี เชนเรื่องราวเลาขานตาง ๆ เปนเพียงเครื่องเสริม
ประกอบ ที่จริงมันไมใชอรรถกถา แตเปนสิ่งที่พวงมาดวยในหนังสือหรือคัมภีรที่เรียกวา อรรถ-
กถา เน่ืองจากผูอานพระไตรปฎกบาลีตองพบศัพทที่ตนไมรูเขาใจบอยครั้งและจึงตองปรึกษา
อรรถกถา คลายคนปรึกษาพจนานุกรม เมื่อแปลพระไตรปฎกเปนภาษาไทย เปนตน จึงมักแปล
ไปตามคําไขความหรืออธิบายของอรรถกถา พระไตรปฎกแปลภาษาไทยเปนตนน้ัน จึงมีสวนที่
เปนคําแปลผานอรรถกถา หรือเปนคําแปลของอรรถกถาอยูเปนอันมาก และผูอานพระไตรปฎก
แปลก็ไมรูตัววาตนกําลังอานอรรถกถาพรอมไปดวย หรือวาตนกําลังอานพระไตรปฎกตามคํา
แปลอรรถกถา๓๗๙ 

ในพุทธศตวรรษที่ ๑๐ ชวงที่พระพุทธโฆสาจารยอาศัยอยูกับพระเรวตถระซึ่งเปนพระ
อุปชฌาย ทานไดรจนาคัมภีรข้ึนมา ๓ คัมภีร เมื่อพระเรวตเถระทราบเรื่องจึงมอบงานใหทานเดินทาง
ไปที่เกาะสิงหลเพื่อแปลและคัดลอกอรรถกถา เพราะในตอนน้ันชมพูทวีปเหลือแตพระไตรปฎกบาลี 
สวนอรรถกถาและอาจริยวาทมอียูที่เกาะสงิหลเทาน้ัน “เมื่อทานเดินทางไปถึงที่เกาะสิงหล ทานไดรับ
การทดสอบความสามารถจากพระภิกษุสงฆชาวมหาวิหาร และเมื่อทานผานการทดสอบแลวคณะสงฆ
มหาวิหารจึงมอบอรรถกถาใหทั้งหมด”๓๘๐ ในป พ.ศ. ๙๗๓ พระพุทธโฆสาจารยไดเริ่มแปลและเรียบ
เรียงอรรถกถาพระวินัยปฎก โดยทานใชมหาอรรถกถาเปนแกนหลกัแลวเสริมดวยมหาปจจรีอรรถกถา
และกุรุนทีอรรถกถาเปนตน สวนในการแปลและเรียบเรียงอรรถกถาพระสุตตันตปฎกและอรรถกถา
พระอภิธรรมปฎก ทานใชมหาอรรถกถาเพียงอยางเดียว ซึ่งการรจนาคัมภีรอรรถกถาครั้งน้ีเปนการ
เรียบเรียงเน้ือความตามของเดิม แตตัดขอความที่อธิบายซ้ํา ๆ กันออกไป เหลือไวแตเพียงคําอธิบาย
และขอวินิจฉัยที่เห็นวามีประโยชนจริง ๆ แมพระอรรถกถาจารยทานอื่น ๆ เชน พระธรรมปาลเถระ 
พระอุปเสนเถระ เปนตน ก็แปลและเรียบเรียงในรูปแบบเดียวกัน การแปลและเรียบเรียงอรรถกถา
พระไตรปฎกในครั้งน้ีเปนการแปลและเรียบเรียงจากภาษาสิงหลเปนภาษามาคธี โดยเรียกอรรถกถา
ประเภทน้ีวา “สังคหอรรถกถา” และไดต้ังช่ือคัมภีรอรรถกถาที่ถูกแปลและเรียบเรียงข้ึนมาใหมน้ีวา 
“อภินวอรรถกถา”  

                                            

๓๗๙ เรื่องเดียวกัน, หนา ๕๑๒-๕๑๓. 
๓๘๐ ดูรายละเอียดใน วิสุทฺธิ. (ไทย) -/๑๑-๑๓. (ประวัติพระพุทธโฆสะ). 



๑๙๘ 

 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในการวิเคราะหสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผูวิจัยจึง
วินิจฉัยวา คัมภีรอรรถกถาไมสมควรตัดทิ้งเพราะเปนคําอธิบายขยายความพระพุทธพจน 

๒) คัมภีรอรรถกถาสมควรตัดท้ิงเพราะขัดแยงกับพระพุทธพจน 

ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผูวิจัยต้ังขอสังเกตวาอาจมีความเปนไปไดวา คัมภีรอรรถกถา
สมควรตัดทิ้งเพราะขัดแยงกับพระพุทธพจน ดังน้ัน ผูวิจัยจะสืบคนขอมูลเพื่อนําหลักฐานมาแสดง
ตอไป 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ จึงทําใหสมมติฐานใน
ประเด็นที่ ๒ คือ คัมภีรอรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแยงกับพระพุทธพจน ตกไป  

สรุปความวา ในสมัยครั้งพุทธกาลน้ัน อรรถกถาไดแบงออกเปน ๒ ประเภท คือ ๑. 
พุทธสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระพุทธเจาทรงไขความดวยพระองคเอง นิยมเรียกวา 
ปกิณณกเทศนา ตอมา ภายหลังบรรดาพระสงฆสาวกไดยึดถือเอาเปนแบบอยางในการอธิบายคําสอน 
๒. อนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระสาวกทั้งหลายมีพระอัครสาวก เปนตน ไดอธิบาย
ไว ซึ่งอรรถกถาทั้ง ๒ น้ีเรียกวา โบราณอรรถกถา อรรถกถาทั้ง ๒ ประเภทน้ีไดเกิดข้ึนมาต้ังแตสมัยที่
พระผูมีพระภาคยังทรงพระชนมอยูแลว ในสามัญญผลสูตร ระบุวา พระผูมีพระภาคทรงประกาศวา 
พระองคแสดงธรรมพรอมดวยอรรถและพยัญชนะ สวนในมารกถา ยังระบุอีกวา พระองคยังทรงรับสั่ง
ใหพระสาวกทั้งหลายแสดงธรรมพรอมดวยอรรถและพยัญชนะเชนเดียวกันกับพระองค และยังปรากฏ
หลักฐานวา การแสดงธรรมของพระอริยสาวกสาวิกาทั้งหลาย เมื่อเทียบโดยอรรถกับอรรถ เทียบโดย
พยัญชนะกับพยัญชนะ ปรากฏวา การแสดงธรรมของพระอริยสาวกสาวิกาน้ันเขากันได ลงกันไดกับ
คําสอนของพระศาสดา ดวยความที่พระอริยสาวกสาวิกาทั้งหลายลวนเปนพระอรหันตผูแตกฉานใน
ปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ และดวยคุณสมบัติน้ีจึงทําใหพระอริยสาวกสาวิกาทั้งหลาย เชน พระสารีบุตรเถระ 
พระเขมาเถรี เปนตน นอกจากน้ี ยังมีพระอรหันตสาวกสาวิกาผูแตกฉานในปฏิสัมภิทา ๔ อีกเปน
จํานวนมาก ที่เขาใจพุทธประสงคและสามารถจะอธิบายขยายความเขากันได ลงกันไดกับคําสอนของ
พระศาสดาเชนกัน  

นอกจากพระอรหันตสาวกสาวิกาผูแตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ผูต้ังอยูในอเสกขภูมิแลว 
ยังมีพระอริยสาวกช้ันอื่น ๆ ผูต้ังอยูในเสกขภูมิ อีกเปนจํานวนมากที่แตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ 
ยกตัวอยาง เชน พระอานนทเถระ จิตตคหบดี ธัมมิกอุบาสก อุบาลีคหบดี ขุชชุตตราอุบาสิกา เปนตน  
และยังมีพระพุทธดํารัสรับสั่งใหผูที่เขามาบวชเปนภิกษุในพระศาสนา จะตองศึกษาเลาเรียนบาลีและ
อรรถจากพระอุปชฌายและอาจารย คําวา อรรถ ในที่น้ีพระบาลีใชคําศัพทวา ปริปุจฉา ซึ่งไดแก การ
พรรณนาเน้ือความบาลี ซึ่งการเรียนอรรถในที่น้ีหมายถึง การเรียนอรรถกถาน่ันเอง เพราะคําวา อรรถ 
(ปริปุจฉา) ที่มีปรากฏอยูทั่วไปในพระไตรปฎกฉบับแปลภาษาไทย ก็คืออรรถกถา ดังตัวอยางหลักฐาน
ในอรรถกถาอัปปสสุตสตูร เปนตน ตอมา ภายหลังไดมีพระดํารัสรบัสัง่ใหพระสาวกสอบทานอรรถกถา
แลวใหยกข้ึนสูการสังคายนา  

ภายหลังพุทธปรินิพพาน พระอรหันตสาวกทั้ง ๕๐๐ ไดยกอรรถกถาทั้ง ๒ น้ีข้ึนสูการ
สังคายนาครั้งที่ ๑ ตอมา หลังการสังคายนาครั้งที่ ๒ คณะสงฆไดเกิดการแตกแยกเปนนิกายตาง ๆ ถึง 



๑๙๙ 

 

๑๘ นิกาย โดยมีมูลเหตุมาจากพวกภิกษุวัชชีบุตรไดแยกตนออกจากคณะสงฆ แลวทําสังคายนาพระ
ธรรมวินัย เรียกวา มหาสังคีติ และเรียกคณะตนวา มหาสังฆิกะ ภิกษุเหลาน้ีไดทําใหพระไตรปฎกและ
อรรถกถาผิดเพี้ยนไปจากพระพุทธพจน ทั้งยังทําลายพระไตรปฎกและอรรถกถาใหพินาศเสียหาย 
ภายหลังมีนิกายแตกออกจากมหาสังฆิกะอีก ๕ นิกาย สวนฝายของเถรวาท เหลาภิกษุผูทิ้งความเปน
เถรวาทไดแยกตัวออกไปเปนนิกายตาง ๆ รวมได ๑๑ นิกาย ภิกษุเหลาน้ีไดทําลายพระไตรปฎกและ
อรรถกถาใหผิดเพี้ยนไปจากพระพุทธพจนเปนตน ซึ่งตอมาในภายหลังไดมีนิกายตาง ๆ แตกแยก
ออกมาทั้งหมด ๑๗ นิกาย โดยยังไมรวมกับนิกายที่ยังยึดถือหลักการเดิม คือ เถรวาท โดยสาเหตุหลัก
ของการแตกแยกเปนนิกายตาง ๆ ก็เน่ืองมาจากบรรดาภิกษุทั้งหลาย ไดพากันทําลายพระไตรปฎก
และอรรถกถา โดยการแกไขและเพิ่มเติมใหคลาดเคลื่อนไปจากพุทธประสงค ภายหลังการสังคายนา
ครั้งที่ ๓ พระมหินทเถระไดนําพระไตรปฎกและอรรถกถาจากแผนดินชมพูทวีปไปเผยแผที่เกาะลังกา
ทวีป ในป พ.ศ. ๓๕๐ รัชสมัยพระเจาวัฏฏคามณีอภัย คณะสงฆไดทําสังคายนาครั้งที่ ๕ แตในพระ
วินัยปฎก มหาวิภังค(คําปรารภ) ระบุวา การสังคายนาครั้งที่ ๕ ประมาณ พ.ศ. ๔๓๓ ซึ่งการสังคายนา
ในครั้งน้ี พระมหาเถระชาวศรีลังกาไดแปลและจารึกอรรถกถาจากภาษามาคธีเปนภาษาสิงหล เพื่อ
หลีกเลี่ยงการกลืนของลัทธินิกายอื่น และเพื่อสะดวกแกการศึกษาของชาวศรีลังกา โดยเรียกคัมภีร
อรรถกถาน้ีวา มูลอรรถกถาหรือมหาอรรถกถา  

ในพุทธศตวรรษที่ ๑๐ พระเรวตเถระผูเปนอุปชฌายของพระพุทธโฆสาจารยไดเห็น
ความสามารถในการแตงคัมภีรของทาน จึงมอบงานใหเดินทางไปที่เกาะสิงหล เพื่อแปลและคัดลอก
อรรถกถากลับมา เพราะ ณ ขณะน้ันในชมพูทวีปเหลือแตเพียงพระไตรปฎกบาลี สวนอรรถกถาและ
อาจริยวาทมีอยูที่เกาะสิงหลเทาน้ัน เมื่อเดินทางไปถึงเกาะสิงหล ทานไดรับการทดสอบความสามารถ
จากพระภิกษุสงฆชาวมหาวิหาร และเมื่อผานการทดสอบแลวคณะสงฆจึงมอบอรรถกถาใหทาน
ทั้งหมด ในป พ.ศ. ๙๗๓ พระพุทธโฆสาจารยไดเริ่มแปลและเรียบเรียงอรรถกถาพระวินัยปฎก โดย
ทานไดใชมหาอรรถกถาเปนแกนหลักแลวเสริมดวยมหาปจจรีอรรถกถาและกุรุนทีอรรถกถาเปนตน 
สวนในการแปลและเรียบเรียงอรรถกถาพระสุตตันตปฎกและอรรถกถาพระอภิธรรมปฎก ทานไดใช
มหาอรรถกถาเพียงอยางเดียว ซึ่งการรจนาครั้งน้ีเปนการเรียบเรียงเน้ือความตามของเดิม แตตัด
ขอความที่อธิบายซ้ํา ๆ กันออกไป เหลือไวแตเพียงคําอธิบายและขอวินิจฉัยที่เห็นวามีประโยชนจริง ๆ 
แมพระอรรถกถาจารยทานอื่น ๆ เชน พระธรรมปาลเถระ พระอุปเสนเถระ เปนตน ก็แปลและเรียบ
เรียงในรูปแบบเดียวกัน ซึ่งการแปลและเรียบเรียงอรรถกถาในครั้งน้ีเปนการแปลและเรียบเรียงจาก
ภาษาสิงหลเปนภาษามาคธี โดยเรียกอรรถกถาประเภทน้ีวา สังคหอรรถกถา และต้ังช่ืออรรถกถาที่ถูก
แปลและเรียบเรียงข้ึนมาใหมน้ีวา “อภินวอรรถกถา” 

อน่ึง อรรถกถาเปนคูมือศึกษาพระไตรปฎกที่มีมาแตสมัยพุทธกาล ซึ่งคัมภีรอรรถกถาถูก
เรียบเรียงข้ึนมาเพื่ออธิบายความหมายของคําศัพทที่เขาใจยาก ความหมายวลี ประโยค หรือขอความ
ที่มีนัยสลับซับซอน ซึ่งอาจทําใหแปลและเขาใจผิดความหมายผิดไปจากพุทธประสงคในบริบทน้ัน ๆ 
ได ดวยเหตุน้ีบรรดาพระเถระทั้งหลายไดเล็งเห็นความสําคัญย่ิง จึงไดชวยกันรักษาและสืบทอดกัน
เรื่อยมาจวบจนถึงทุกวันน้ี  



๒๐๐ 

 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยูในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ และประเด็นที่ ๒ 
ผูวิจัยจึงวินิจฉัยวา คัมภีรอรรถกถาไมสมควรตัดทิ้งเพราะเปนคําอธิบายขยายความพระพุทธพจน 

๔.๒ ผลกระทบที่เกิดจากการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล 

 จากการศึกษาคนควาในงานวิจัยเรื่องน้ี ทําใหผูวิจัยสามารถสรุปผลกระทบที่เกิดจากการ
เผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ออกเปน ๓ ประเด็นดวยกัน คือ  

๔.๒.๑ ผลกระทบที่มีตอพระธรรมวินัย 
๔.๒.๒ ผลกระทบที่มีตอคณะสงฆ 
๔.๒.๓ ผลกระทบที่มีตอสังคมฆราวาส 

๔.๒.๑ ผลกระทบท่ีมีตอพระธรรมวินัย 

คําวา พระธรรมวินัยในที่น้ี หมายถึง คําสอนที่มีอยูในคัมภีรพระไตรปฎก๓๘๑ และนอกจาก
คําสอนที่มีอยูในคัมภีรพระไตรปฎกแลว ยังหมายรวมถึงคําสอนที่อยูในคัมภีรอืน่ ๆ ที่มีความเกี่ยวของ
เช่ือมโยงกับคัมภีรพระไตรปฎกอีกดวย เชน คัมภีรอรรถกถา คัมภีรฎีกา เปนตน๓๘๒ และจากการที่
ผูวิจัยไดศึกษาคนควาในประเด็นการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระ
ธรรมวินัยแลว ในประเด็นน้ียังสามารถแยกออกไดอีกเปน ๔ ประเด็น คือ  

๑. การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระวินัย 
๒. การเผยแผคําสอนที่มีที่มีผลกระทบตอพระสูตร 
๓. การเผยคําสอนที่มีผลกระทบตอพระอภิธรรม 
๔. การเผยคําสอนที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา  

โดยในการศึกษาการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรม
วินัยทั้ง ๔ ประเด็นขางตน ผูวิจัยไดยกประเด็นตาง ๆ ที่อยูใน ๔ ประเด็นขางตน มาทําการศึกษาแลว
แยกประเด็นวิเคราะหไวทั้งหมด ๘ ประเด็น ซึ่งอยูในหัวขอ ๔.๑ นอกจากน้ี เมื่อผูวิจัยไดศึกษาคนควา
เพิ่มเติม ปรากฏวา ยังมีคําสอนในอีกหลายประเด็นที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย แตไมสามารถนํา
ขอมูลที่ไดศึกษาคนควาทั้งหมดมาลงไวในวิทยานิพนธเลมน้ีได เพราะในแตละประเด็นมีเน้ือความ
คอนขางมาก จึงจําเปนจะตองตัดขอมูลสวนน้ันออกไป และทําไดแตเพียงนําขอมูลสวนที่ไดศึกษา
คนควาไวแลวมาลงไดเพียงบางสวนเทาน้ัน  

เมื่อผูวิจัยไดศึกษาคนควาการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอ
พระธรรมวินัยแลว จึงทําใหผูวิจัยสามารถสรุปประเด็นผลกระทบที่มีตอพระธรรมวินัยไดเปนขอ ๆ 
ดังตอไปน้ี 

                                            

๓๘๑ ส.ส.อ. (ไทย) ๑/๒๐/๖๘. 
๓๘๒ ที.ม.อ. (ไทย) -/-/๕. 



๒๐๑ 

 

๑. กลาวถอยคําเพื่อพยายามลดทอนและทําลายความนาเช่ือถือคําสอนที่มีอยูในคัมภีร
พระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถา เปนตน  

 พระคึกฤทธ์ิและคณะไดนําคัมภีรพระไตรปฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐ และพระไตรปฎก
แปลภาษาไทยฉบับหลวง มาเปนตนฉบับเพื่อจัดทําเปนพุทธวจนปฎก ซึ่งการจัดทําพุทธวจนปฎกน้ัน
ไดตัดคําสอนในสวนที่(เช่ือและเขาใจวา)ไมใชพุทธวจนะออกไป “โดยไดตัดคัมภีรพระไตรปฎกจาก 
๔๕ เลม ใหเหลือเพียง ๓๓ เลม คําสอนในสวนที่ถูกตัดออกไป คือ พระอภิธรรมปฎก ๑๒ เลม”๓๘๓ 
ซึ่งพระคึกฤทธ์ิไดใหเหตุผลวา เปนคําสอนที่แตงข้ึนมาใหม เพราะไมมีคําวา ดูกอนภิกษุทั้งหลาย เปน
ตน ทั้งยังไดกลาววา ในพระไตรปฎก ๓๓ เลมที่เหลือ โดยเฉพาะพระวินัยปฎก “ในสวนของคัมภีร
ปริวารก็เปนคําสอนที่แตงข้ึนใหม”๓๘๔ นอกจากน้ียังไดกลาวอีกวา “พุทธวจนปฎกจะมาแทน
พระไตรปฎกทั้งหมดในประเทศไทยและในโลก”๓๘๕ และดวยเหตุขางตนดังที่ไดกลาวมาแลวน้ี จึงทํา
ใหมีพระภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกาสวนหน่ึง ซึ่งเปนผูที่มีความรูไมทั่วถึงในพระธรรมวินัย เขาใจ
วาคําสอนที่มีอยูในคัมภีรพระไตรปฎกน้ัน มีความไมนาเช่ือถือ เพราะมีคําสอนที่ถูกแตงข้ึนมาใหม
ปะปนอยูดวย  

 และพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ยังไดกลาวอีกวา “คัมภีรอรรถกถาเปนคําสอนที่แตงข้ึนมาใหม
ของสาวก อรรถกถา คือ คําแตงใหมที่สาวกรุนหลังอธิบายข้ึน” ดวยการยกหลักฐานอางอิงที่นํามาจาก
ปริสวรรควา “พระศาสดาหามไมใหฟงคําสาวก” น่ีคือหลักฐานที่พระศาสดาหามฟงคําสาวก ใหฟง
เฉพาะคําสอนของพระพุทธเจาเทาน้ัน ทั้งยังกลาวอีกวา “ที่ถกเถียงกันไมลงตัวก็เพราะอรรถกถา 
เพราะถือคําสอนของอาจารยรุนหลัง” และยังบอกอีกวา “อรรถกถาน้ันทําใหคณะสงฆเกิดความ
แตกแยกกัน” ซึ่งพระคึกฤทธ์ิยังกลาวสําทับไปอีกวา “เห็นมั้ยครับวา การที่เรายอมอรรถกถาแมคน
เดียวมันจะบานไปขนาดเน่ียะ เห็นมั้ยครับ และมันจะเกิดการแตกแยกของสงฆ”๓๘๖ และการที่พระ
คึกฤทธ์ิไดใชถอยคําทําลายความนาเช่ือถือคัมภีรอรรถกถา จึงเปนการกลาวขัดแยงและคัดคานกับคํา
สอนพระศาสดาที่ตรัสวา “อรรถกถาเปนไปเพื่อความสุขแกมนุษยและเทวดาทั้งหลาย และช่ือวาได
ดํารงพระสัทธรรม” ซึ่งปรากฏหลักฐานในสมจิตตวรรค ความวา  

                                            

๓๘๓ ดูรายละเอียดใน The Buddha Code, พุทธวจนปฎก–ธรรมและวินัยจากพระโอษฐ, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=C0UTxQ-UNdc [๒๗ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่  ๓.๕๓-
๔.๒๕]. 

๓๘๔ พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. 
๒๕๕๒ , [ออนไลน ], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&feature=youtu.be 
[๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๕๔.๐๐-๕๔.๐๘]. 

๓๘๕ Jaima Mama, คึกพุทธวจนปฎก, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watc 
h?v=zpP-r50n97E [๒๓ มิถุนายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๑๖-๐.๒๑]. 

๓๘๖ Sodaban Buddhist, ความเขาใจผิดและความยึดม่ันใน “อรรถกถา”, [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=3isd_WcBOqQ [๙ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒๖.๐๒-๒๖.๑๑]. 



๒๐๒ 

 

ภิกษุพวกที่อนุโลมอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไวดีดวยพยัญชนปฏิรูปน้ัน ช่ือวาปฏิบัติ
เพื่อเกื้อกูลแกคนหมูมาก เพื่อสุขแกคนหมูมาก เพื่อประโยชนแกคนหมูมาก เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุข
แกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย ภิกษุเหลาน้ันยอมประสพบุญเปนอันมาก และช่ือวาดํารงสัทธรรม
น้ีไวได๓๘๗ 

 นอกจากน้ี สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ประยุทธ ปยุตฺโต) ยังไดอธิบายเรื่องเกี่ยวกับ
คัมภีรอรรถกถาไวในหนังสือรูจักพระไตรปฎก ใหชัด ใหตรง (กรณีพระคึกฤทธ์ิ) ความวา 

 พระไตรปฎกภาษาไทย ที่แปลจากพระไตรปฎกบาลี ไมวาฉบับสยามรัฐ หรือฉบับใด ๆ ได
แปลมาโดยยึดถืออรรถกถาเปนหลัก พูดอยางกวาง ๆ วาแปลตามอรรถกถา เมื่ออาน
พระไตรปฎกภาษาไทย ไมวาชุดใดฉบับใด พึงรูตัววากําลังอานคําแปลของอรรถกถา ไมมากก็
นอย น่ันก็คือกําลังอานพระไตรปฎกผานอรรถกถา ไมใชอานพระไตรปฎกจริงแทตรงตัว ถาจะ
อานพระไตรปฎกจริงแท ก็ตองอานพระไตรปฎกบาลี จะเปนฉบับสยามรัฐ หรือฉบับไหน ก็ไมวา 
แตไมใชพระไตรปฎกภาษาไทย หรือพระไตรปฎกภาษาอื่นใด 

 พระไตรปฎกสยามรัฐน้ัน เปนพระไตรปฎกบาลี แยกตางหากกันกับอรรถกถาอยูแลว ไมตอง
เอาอรรถกถาออกจากพระไตรปฎก ตรงที่ไหน แตพระไตรปฎกภาษาไทย ไมวาฉบับไหน ๆ มี
อรรถกถาเขาไปเปนเน้ือเปนตัว จึงไมมีทางที่จะดึงจะแยกอรรถกถาออกไป ... พระไตรปฎก
ภาษาไทยทุกฉบับ เทาที่มีที่ทํากันมาในประเทศไทย ลวนแปลมาโดยอาศัยคําแปลศัพท และ
คําอธิบายของอรรถกถา ยึดอรรถกถาเปนหลัก หรือถืออรรถกถานําทางทั้งสิ้น 

ดังน้ัน ถาผูใดไมยอมรับอรรถกถาโดยรวม ก็ตองไมยอมรับพระไตรปฎกภาษาไทยทุกฉบับที่มี
อยูในประเทศไทยดวย จะอางอิงจะคัดลอกไปใชในงานใด ก็เปนความไมจริงไมตรงตามที่ตนบอก
วาไมยอมรับอรรถกถา ถาใครวาไมเอาอรรถกถา จะเอาพระไตรปฎกที่ปลอดอรรถกถา ก็ตอง
แปลพระไตรปฎกข้ึนมาใหมโดยไมใชอรรถกถา ซึ่งทุกคนที่รูจักเขาใจวาอะไรเปนอะไร ยอมบอก
ไดทันทีวาไมมีทางที่จะเปนไปได๓๘๘ 

 และเน่ืองมาจากการที่พระคึกฤทธ์ิไดปฏิเสธคัมภีรอรรถกถาเปนตน ซึ่งเปนคัมภีรที่มีความ
จําเปนตอการศึกษาพระไตรปฎก เพราะดวยเหตุผลวา “พระศาสดาหามไมใหฟงคําสาวก” ซึ่งผลที่
เกิดจากการที่พระคึกฤทธ์ิไดสรางหลักการและแนวคิดเชนน้ี จึงทําใหเกิดผลที่ตามมาในขอที่ ๒  

 ๒. เมื่อปฏิเสธคําอธิบายขยายความในคัมภีรอรรถกถา จึงตองตีความหมายเพื่อการ
อธิบายขยายความพระพุทธพจนดวยตนเอง  

 การที่พระคึกฤทธ์ิไดกลาวปฏิเสธคําอธิบายขยายความพระพุทธพจนในคัมภีรอรรถกถา 
และคัมภีรอื่น ๆ ที่มีความจําเปนตอการศึกษาคัมภีรพระไตรปฎก จึงเปนเหตุใหพระคึกฤทธ์ิมีความ
จําเปนที่จะตองตีความหมายคําสอนที่มีอยูในพระไตรปฎกดวยตนเอง และดวยสาเหตุน้ี จึงเปนเหตุให

                                            

๓๘๗ อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๔๒/๘๗. 
๓๘๘ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), รูจักพระไตรปฎก ใหชัด ใหตรง, หนา ๔๑-๔๒. 



๒๐๓ 

 

พระคึกฤทธ์ิจําเปนตองหันมาประพฤติตนเย่ียงพระอรรถกถาจารย ซึ่งการจะศึกษาเรียนรูพระธรรม
วินัยที่มีอยูในพระไตรปฎก จําเปนจะตองอาศัยคําอธิบายจากคัมภีรอรรถกถาควบคูไปดวยกัน “ความ
เปนอรรถกถา ก็ตรงกับช่ือที่เรียกคือ คําบอกความหมาย หรือเปนถอยคําช้ีแจงอธิบายอัตถะของศัพท 
หรือขอความในพระไตรปฎก เฉพาะอยางย่ิงคืออธิบายพระพุทธพจน”๓๘๙ ดังน้ัน การตีความพระ
ธรรมวินัยดวยตนเอง จึงเปนการเปดโอกาสที่จะทําใหเกิดความเขาใจที่คลาดเคลื่อนในพระธรรมวินัย
ได ในประเด็นน้ี ผูวิจัยจะยกตัวอยาง ความเขาใจคลาดเคลื่อนซึ่งเกิดข้ึนมาจากการตีความพระธรรม
วินัยดวยตนเอง โดยมีดังตอไปน้ี 

ประเด็นที่ ๑ เรื่องสัมภเวสี  

พระคึกฤทธ์ิกลาววา เมื่อสัตวที่ตายแลว และยังไมไดไปเกิดใหม คือ ในชวงระหวางที่ตาย
ไปแลวจนถึงกอนการเกิดใหม เรียกวา สัมภเวสี๓๙๐  

ในอันตราภวกถา (วาดวยอันตรภพ) มีขอความปรากฏวา “ภิกษุในนิกายปุพพเสลิยะและ
สมิติยะ มีความเห็นผิดวา หลังจากสัตว (บุคคล) ตายไปแลว วิญญาณจะลองลอยไปหาที่เกิดใหม (ชวง
น้ีเรียกวา อันตรภพ)”๓๙๑ และในอรรถกถาอันตราภวกถา ไดอธิบายเพิ่มเติมอีกวา  

อันตราภพ คือ สถานที่เกิดซึ่งเปนชวงค่ันระหวางกอนการเกิดใหม โดยภิกษุทั้ง ๒ นิกาย
ขางตน มีความเห็นผิดวา สัตว (หมายถึง ผูจะปฏิสนธิ) ไมมีตาทิพยเปนเหมือนผูมีตาทิพย ไมมี
ฤทธ์ิเปนเหมือนกับผูมีฤทธ์ิ คอยดูการอยูรวมของบิดามารดา เขามีอายุอยูได ๗ วัน หรือเกินกวา
น้ัน ในที่ตรงน้ัน ช่ือวา อันตราภพ๓๙๒  

แตในอรรถกถาอาหารสูตร ไดอธิบายความหมายของคําวา “สัมภเวสี หมายถึง สัตว(ผู)ที่
ยังตองเวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏทั้งหมดทุกประเภท ยกเวนพระอรหันต”๓๙๓ 

 ประเด็นที่ ๒ เรื่องอนุสัยเปนเหตุใหไปเกิดในครอบครัวและมารดาคนน้ี  

พระมารคอานคําถาม : สาเหตุอะไรที่ทําใหไปเกิดในครอบครัวน้ี และมารดาคนน้ี  
พระคึกฤทธ์ิตอบ : อนุสัยความเคยชินพาใหเราไปสูธาตุแบบน้ัน ๆ๓๙๔  

                                            

๓๘๙ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๕๑๑. 
๓๙๐ ดูรายละเอียดใน Buddhakoss, สัมภเวสี คือ สัตวผูแสวงหาที่ เกิด , [ออนไลน], แหลงที่มา: 

https://www.youtube.com/watch?v=4dXcAEoTiBs [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๓.๐๙-๖.๒๙]. 
๓๙๑ ดูรายละเอียดใน อภิ.ก. (ไทย) ๓๗/๕๐๕/๕๓๗-๕๔๕. 
๓๙๒ ดูรายละเอียดใน อภ.ิปฺจ.อ. (ไทย) -/๕๐๕/๓๑๙. 
๓๙๓ ดูรายละเอียดใน ส.นิ.อ. (ไทย) ๒/๑๑/๓๖. 
๓๙๔ ดูรายละเอียดใน nirdukkha, สนทนาธรรมค่ําวันเสาร_๒๐๑๒-๐๔-๒๑, [ออนไลน], แหลงที่มา: 

https://www.youtube.com/watch?v=leulIS-gcyU [๒๘ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๔๐.๒๙-๔๑.๑๙]. 



๒๐๔ 

 

แตในอรรถกถากามาวจรกุสลปทภาชนีย อธิบายวา “เพราะอาศัยกรรม (การกระทําที่
ประกอบดวยเจตนา) จึงทําใหแตกตางกัน คือ สูงและเต้ีย เลวและประณีต ไปเกิดในสุคติและทุคติ มี
ผิวพรรณดีและผิวพรรณทราม เกิดดีและเกิดไมดี รูปรางดีและรูปรางไมดี”๓๙๕ 

ประเด็นที่ ๓ เรื่องทารกในครรภบรรลุธรรมไดดวยการฟงธรรม 

อุบาสกถาม : เด็กในครรภมีโอกาสบรรลุธรรมมั้ยครับ?  
พระคึกฤทธ์ิตอบ : มี มีหมด เพราะความเปนชีวิตเริ่มต้ังแตในครรภ ถาฟงธรรมะต้ังแตใน

ครรภแลวตายจะบรรลุธรรมดวย๓๙๖  

แตในอรรถกถาธัมมาภิสมยกถา ไดอธิบายวา “สัตวผูอยูในครรภ ช่ือวา ประมาทแลว 
เพราะไมมีการภาวนา ไมมีสติสัมปชัญญะ เมื่อเปนเชนน้ี การตรัสรูธรรมของสัตวในครรภจะมีมาแตที่
ไหน”๓๙๗ 

ประเด็นที่ ๔ เรื่องทําแทงอายุครรภ ๑ เดือนยังไมนาจัดวาเปนชีวิต 

อุบาสกถาม : การทําแทงอายุครรภ ๑ เดือน ในทางวิทยาศาสตรถือวาไมฆาชีวิต ในทางธรรม
ถือวาฆาชีวิต จะทําความเขาใจอยางไรไมใหขัดแยงกันครับ 

 พระคึกฤทธ์ิตอบ : ระหวางที่เกิดในครรภจนเปนเด็กชายหรือเด็กหญิง พระพุทธเจาไมได
กําหนดระยะเวลาไววากี่วัน กี่เดือน ชวงระหวางน้ีวิญญาณเขาออกไดตลอด เพราะฉะน้ัน ยังไม
นาจัดวาเปนชีวิตหรือยังก้ํากึ่ง๓๙๘  

แตในอรรถกถาตติยปาราชิก พรรณนาบทภาชนีย ไดอธิบายวา “จิตดวงแรกที่ปฏิสนธิใน
ครรภมารดา ช่ือวา เปนชีวิตมนุษยแลว”๓๙๙  

ประเด็นที่ ๕ เรื่องทําโสดาปตติมรรคใหเปนโสดาปตติผลคือจะตองทําศีล ๕ ใหบริบูรณ 

พระมารคอานคําถาม : โสดาปตติมรรคทําอยางไรจึงจะไดโสดาปตติผลครับ? 
พระคึกฤทธ์ิตอบ : รักษาศีล ๕ ใหบริบูรณ มั่นคงในพระรัตนตรัย ก็จะไดโสดาปตติผล๔๐๐ 

                                            

๓๙๕ ดูรายละเอียดใน อภ.ิสง.ฺอ. (ไทย) -/๑/๑๙๐. 
๓๙๖ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, กฐินวัดนาปาพง ๒๕๖๑ แสดงธรรมชวงบาย วันอาทิตยที่ ๐๔ 

พฤศจิกายน  ๒๕๖๑ , [ออนไลน ], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ond1eZgVg8A [๗ 
พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๒๔.๒๗-๑.๒๕.๔๓]. 

๓๙๗ ดูรายละเอียดใน อภ.ิปฺจ.อ. (ไทย) -/๘๙๗/๔๔๒.  
๓๙๘ ดูรายละเอียดใน nirdukkha: นิรทุกข | พุทธวจน ธรรมะเขาใจงาย, ทําแทงถือวาฆาชีวิตไหม | 

พุทธวจน | พระอาจารยคึกฤทธิ์ วัดนาปาพง, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v= 
C0u8NsLsbaQ [๒๗ ธันวาคม ๒๕๖๓]. [นาทีที่ ๐.๐๔-๒.๐๑]. 

๓๙๙ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๑๗๒/๖๐๔-๖๐๕. 



๒๐๕ 

 

แตในอรรถกถาสมิทธิสูตร ไดอธิบายวา “โสดาปตติผลจะเกิดข้ึนตอจากโสดาปตติมรรค
ในทันที โดยไมมีจิตดวงอื่นมาค่ันระหวาง แมในสกทาคามิผลไปจนถึงอรหัตตผลก็เปนในลักษณะ
เชนเดียวกัน”๔๐๑   

ประเด็นที่ ๖ เรื่องการละสังโยชนของโสดาบัน สกทาคามี อนาคามีก็เปนวิราคธรรม 

อุบาสิกาถาม : การละสังโยชนของพระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี ก็ถือวาเปน
วิราคธรรม? 

พระคึกฤทธ์ิตอบ : ถูกตอง๔๐๒  

แตในอรรถกถามัคควรรค อธิบายวา “วิราคธรรม คือ พระนิพพาน”๔๐๓ และในอรรถกถา
ตติยโพธิสูตร ยังอธิบายอีกวา “วิราคธรรม คือ การละกิเลสของพระอรหันต”๔๐๔ 

ประเด็นที่ ๗ เรื่องขันธ ๆ เดียวมีไมไดแตงเกินมา 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา “ในบทแผเมตตา ขันธ ๆ เดียวมีไมไดนะ แตงผิดแตงเกิน”๔๐๕  
แตในอรรถกถาอภิญเญยยนิทเทส อธิบายวา “ภพที่มีขันธเดียว (รูปขันธ) คือ อสัญญา

ภพ”๔๐๖ 
ประเด็นที่ ๘ เรื่องคนพิการบรรลุธรรมได 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา “ผูพิการมีตาบอดเปนตน สามารถเปนไดถึงพระอรหันต ความเปนผู
พิการไมไดปดกั้นมรรคผล นิพพาน”๔๐๗  

แตในอรรถกถาเอกกนิทเทส อธิบายวา “ผูที่ไมสามารถบรรลุมรรคผลได ไดช่ือวาเปน
อภัพพบุคคล”๔๐๘ และในอรรถกถาปฏิจจสมุปบาทวิภังค วิญญาณนิทเทส ยังอธิบายอีกวา “บุคคลผู

                                                                                                                             
๔๐๐ ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq เม่ือไดโสดาปตติมรรคแลวทําอยางไรจึงจะ

ไดโสดาปตติผล, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=kM48tLWf-7c [๒๙ ธันวาคม 
๒๕๖๓]. [นาทีที่ ๐.๒๖-๐.๕๗]. 

๔๐๑ ดูรายละเอียดใน ส.ส.อ. (ไทย) ๑/๒๐/๖๖. 
๔๐๒ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, พุทธวจนสนทนาธรรมชวงค่ํา วันเสารที่ ๑๘ พฤษภาคม ๒๕๖๒, 

[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=jBz-Kp9iNFg [๒๘ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ 
๑๖.๔๗-๑๗.๐๗]. 

๔๐๓ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๒๗๖/๓๗๓. 
๔๐๔ ดูรายละเอียดใน ขุ.อุ.อ. (ไทย) -/๓/๖๒. 
๔๐๕ ดูรายละเอียดใน Suwannachan, พุทธวจน ตอบปญหาผูปฏิบัติธรรม ณ ยุวพุทธิกสมาคม 

ศูนย ๒ คลองสาม ปทุมธานี ๒๔/๐๑/๒๕๕๔, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v 
=bTGtMGT1lzI [๒๒ สิงหาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๐๙.๔๒-๑.๑๐.๒๒]. 

๔๐๖ ดูรายละเอียดใน ขุ.ป.อ. (ไทย) ๑/๕/๑๒๓. 
๔๐๗ ดูรายละเอียดใน HaPpY PaN, EP.๔ ตอบคําถามโดยใชถอยคําของพระศาสดา | พุทธวจน | 

พอจ.คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=EyN_32BEZGA [๑๔ 
ธันวาคม ๒๕๖๓]. [นาทีที่ ๒๔.๓๐-๒๕.๓๓]. 



๒๐๖ 

 

พิการต้ังแตกําเนิด และเปนกะเทยเปนตน ไมสามารถบรรลุมรรคผลได”๔๐๙ ซึ่งหลักฐานในอรรถกถา
อินทรียยมก ยังอธิบายเพิ่มเติมอีกวา “เพราะไมมีอินทรีย ๕ ที่จะบรรลุธรรม”๔๑๐ 

ประเด็นที่ ๙ เรื่องธรรมที่งามในเบื้องตน ทามกลาง และที่สุด คือ ความถูกตองไมผิด 

อุบาสิกาถาม : งามในเบื้องตน ทามกลาง และที่สุด คืออะไร ตางกันอยางไรคะ? 
พระคึกฤทธ์ิตอบ : ธรรมที่งามคือความถูกตองไมมีผิด ไมวาพระองคจะแสดงธรรมงามใน

เบื้องตน ทามกลาง และที่สุด ธรรมน้ันไมมีขอผิด๔๑๑  

แตในอรรถกถาสามัญญผลสูตร อธิบายวา “ศีล สมาธิ และวิปสสนา ช่ือวา เบื้องตนแหง
คําสอน อริยมรรค ช่ือวา ทามกลาง เพราะเปนมัชฌิมาปฏิปทา สวนผลและนิพพาน ช่ือวา ที่สุด 
เพราะมีนิพพานเปนที่สุด”๔๑๒ 

ประเด็นที่ ๑๐ เรื่องนิโรธสมาบัติโยมก็เขากันอยูทุกวัน 

อุบาสิกาถาม : การเขาฌานสมาบัตินิโรธที่น่ังกันเปนช่ัวโมง ๆ มีในพุทธวจนะมั้ยคะ? 
พระคึกฤทธ์ิตอบ : นิโรธก็คือเรื่องสมาธิ สมาบัติก็คือสมาธิ ทุกวันน้ีโยมก็เขานิโรธสมาบัติ

กันอยู ปฐมฌานก็คือนิโรธสมาบัติ๔๑๓  

แตในอรรถกถานิโรธสมาปตติญาณนิทเทส อธิบายวา “ปญหาวา นิโรธสมาบัติ ใครเขาได 
ใครเขาไมได ตอบวา ผูเปนปุถุชน พระโสดาบัน พระสกทาคามี  และพระอนาคามี พระอรหันตที่ผู
เปนสุกขวิปสสกทั้งหมดเขาไมได สวนพระอนาคามีและพระขีณาสพ ผูไดสมาบัติ ๘ เขาได”๔๑๔ ซึ่งใน
พจนานุกรมฯ ยังไดอธิบายอีกวา “นิโรธสมาบัติ การเขานิโรธ เรียกเต็มวา เขาสัญญาเวทยิตนิโรธ”๔๑๕ 

ดวยอาศัยหลักฐานทั้ง ๑๐ ประเด็นขางตน จะเห็นไดวา การที่พระคึกฤทธ์ิไดปฏิเสธ
คําอธิบายขยายความในคัมภีรอรรถกถา และอาศัยการตีความพระพุทธพจนดวยตนเอง จึงเกิด
ขอผิดพลาดใหมีความเขาใจในพระธรรมวินัยคลาดเคลื่อน นอกจากน้ี พระคึกฤทธ์ิยังไดกลาวอีกวา  

                                                                                                                             
๔๐๘ ดูรายละเอียดใน อภ.ิป ฺจ.อ. (ไทย) -/๑๒/๕๓. 
๔๐๙ ดูรายละเอียดใน อภ.ิวิ.อ. (ไทย) -/๒๒๗/๒๖๐. 
๔๑๐ ดูรายละเอียดใน อภ.ิป ฺจ.อ. (ไทย) -/๑-๘๖/๕๒๙. 
๔๑๑ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, กฐินวัดนาปาพง ๒๕๖๑ แสดงธรรมชวงบาย วันอาทิตยที่ ๐๔ 

พฤศจิกายน  ๒๕๖๑ , [ออนไลน ], แหลงที่ มา: https://www.youtube.com/watch?v=ond1eZgVg8A [๗ 
พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๔๒.๔๒-๑.๔๓.๑๖]. 

๔๑๒ ดูรายละเอียดใน ที.สี.อ. (ไทย) -/๑๙๐/๒๔๒. 
๔๑๓ ดูรายละเอียดใน ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *นิโรธสมาบัติและปริวาสกรรมคืออยางไร?, 

[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=HyG4mjHSZ_I [๑๐ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ 
๐.๐๑-๐.๕๖]. 

๔๑๔ ดูรายละเอียดใน ขุ.ป.อ. (ไทย) ๑/๘๕/๔๒๗-๔๒๘. 
๔๑๕ ดูรายละเอียดใน พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวล

ศัพท, หนา ๑๖๘. 



๒๐๗ 

 

 ดังน้ัน เราก็พยายามใชหลักการในครั้งพุทธกาล คือ ใชคําตถาคตเพียว ๆ นะ ไมตอง
อธิบาย ไมตองมีการอธิบายอะไร คําพุดเจาเพียงพอตอความเขาใจ เพราะองคความรูของพุดเจาน้ัน
บริบูรณแลว ครบถวนแลว๔๑๖ 

 ดวยถอยคําที่พระคึกฤทธ์ิไดกลาวไวขางตนน้ัน ไดเปนการกลาวตูพระผูมีพระภาคดวย
ถอยคําที่ไมเปนความจริง เพราะพระองคไดตรัสไวในพาลวรรค ความวา 

คน ๒ จําพวกน้ียอมกลาวตูตถาคต คน ๒ จําพวกไหนบาง คือ  

๑. คนที่แสดงสุตตันตะที่ควรขยายความวา “สุตตันตะมีการขยายความแลว”  
๒. คนที่แสดงสุตตันตะที่มีการขยายความแลววา “สุตตันตะที่ควรขยายความ”๔๑๗ 

หลักฐานพระพุทธพจนในพาลวรรคขางตน ไดแสดงไวชัดเจนแลววา ผูที่แสดงวา พระสูตร
ที่จะตองขยายความวา พระสูตรไดขยายความแลว และผูที่แสดงวา พระสูตรที่ขยายความแลววา เปน
พระสูตรที่จะตองขยายความอีก ผูที่กลาวเชนน้ี ไดช่ือวา เปนการกลาวตูพระพุทธองค ดังน้ัน การที่
พระคึกฤทธ์ิไดกลาววา “เราพยายามใชหลักการในครั้งพุทธกาล คือ ใชคําพระตถาคตลวน ๆ ไมตองมี
การอธิบายอะไร” จึงเปนการกลาวตูพระศาสดาดวยถอยคําที่ไมเปนความจรงิ 

๓. การปฏิเสธการศึกษาเลาเรียนบาลีในสํานักเรียนของระบบคณะสงฆ หรือสํานักเรียนที่
มีการเปดสอนบาลี ดวยอาศัยการศึกษาเลาเรียนดวยตนเอง  

พระคึกฤทธ์ิไดปฏิเสธการศึกษาเลาเรยีนบาลใีนระบบ และยังไดกลาวช้ีนําอุบาสกอุบาสกิา
ผูที่มาฟงการบรรยายธรรมวา  

ทุกคนมีเครื่องมือในการเสิรช ในการเทียบเคียง ทุกคนมีบาลีหมด ทุกคนก็จบโท จบเอกกัน
มา [ยกมือช้ีแสดงถึงผู น่ังฟงรอบ ๆ วาจบโท จบเอก] เปนผูการ เปนนายพล ... คุณหมอ 
ผูอํานวยการโรงพยาบาล มีความรูกันทั้งน้ัน ไมใชไมมีความรู อาตมามาหลอกมาลางสมองเคา
ไมไดหรอกโยม ทุกคนมีอาวุธในมือ ก็คือมีคําพระศาสดามีทั้งบาลี มีทั้งภาษาไทย ทุกคนเริ่มมา
จากศูนย อาตมาก็เริ่มมาจากศูนย คอย ๆ แกะไป ๆ อาศัยความเพียรแกะทั้งบาลีทั้งภาษาไทย 
นะ แกะเอง ไมตองไปฟงใครหรอก แลวเราก็แกะ ออ บาลีไมมีเห็นจะ ๆ โยมตองไปเห็นจะ ๆ วา
ในบาลีไมมี โอ ภาษาไทยมันไปเติมเกินเนาะ อยางน้ี๔๑๘  

การปฏิเสธการศึกษาบาลีในระบบที่มีการถายทอดความรูกันมาอยางยาวนาน ดวยการ
เรียนบาลีแบบแกะเทียบดวยตนเอง ทั้งในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีและฉบับแปลภาษาไทย ช่ือวา 

                                            

๔๑๖ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@พุทธวจน_อริยบุคคลไมยาก..อยางที่คิด!!.., [ออนไลน], 
แหล งที่ ม า: https://www.youtube.com/watch?v=o996htv_Ofc&list=PLsc91aJ1_crMnLCEjOWD1HR7F 
UIrkxj4q [๗ กรกฎาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๒๖.๐๙-๒๖.๒๖]. 

๔๑๗ อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๒๕/๗๔. 
๔๑๘ D.TELTHAI SYSTEM, livestreamHD medium Segment ๑, [ออนไลน], แหลงที่มา: https: 

//www.youtube.com/watch?v=uSdbO3h2ysw [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที ่๑.๑๐.๓๕-๑.๑๑.๑๘]. 



๒๐๘ 

 

ไมปฏิบัติตามคําสั่งสอนของพระศาสดาที่รับสั่งวา “ภิกษุผูที่เขามาบวชในพระศาสนาน้ีจะตองเรียน
บาลีจากผูเปนอาจารย”๔๑๙ หรือในกรณีที่เกิดขอสงสัย “ใหเขาไปสอบถามภิกษุผูเปนพหูสูต ผูเรียน
จบคัมภีร ทรงธรรมวินัย ดวยการไตถามวา พุทธพจนน้ีเปนอยางไร เน้ือความแหงพุทธพจนน้ีเปน
อยางไร”๔๒๐ นอกจากพระคึกฤทธ์ิจะปฏิเสธการเรียนบาลีผานอาจารยในระบบการศึกษาของคณะ
สงฆไทยแลว ยังไดปฏิเสธคําตักเตือนช้ีแนะจากพระภิกษุผูเปนพหูสูตทรงภูมิความรูในพระธรรมวินัย 
เชน สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต) ซึ่งทานไดรับการยกยองจากประเทศศรีลังกาวาเปน 
“พระอรรถกถาจารยแหงยุค”๔๒๑ โดยทานไดออกมากลาวตักเตือนช้ีแนะเรื่องที่พระคึกฤทธ์ิไดยก
สิกขาบทภิกขุปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ถวนข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน รวมทั้ งไดอธิบายให เขาใจใน
รายละเอียดเกี่ยวกับพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีและฉบับแปลภาษาไทย๔๒๒ ซึ่งนอกจากพระคึกฤทธ์ิ
จะไมยอมนอมรับในคําช้ีแนะเพื่อแกไขขอผิดพลาดที่เกิดข้ึนใหถูกตองแลว ยังไดกลาวอีกวา  

แลวที่อัดเราไวนวมละ ไมมาขอโทษบางเลย เออ (เสียงหัวเราะชอบใจ) และหนองปาพงก็ยัง
เช่ือทานประยุทธอยู ถาหนองปาพงเช่ือทานประยุทธ หนองปาพงก็เปลี่ยนความเช่ือดวยนะ 
หนองปาพงตองเปลี่ยนความเช่ือตามทานประยุทธใหม ในตัวพุทธธรรมลาสุดดาย ใชไหม อาว 
ถาเช่ือแลววาทานถูกก็ตองเปลี่ยนไปเปลี่ยนมาตามทานนะ (ทําทาทางประกอบมือพลิกไปพลิก
มา) เปลี่ยนไปเรื่อย ๆ ตามทานอยางน้ี อา...๔๒๓    

การที่พระคึกฤทธ์ิปฏิเสธการศึกษาบาลีผานอาจารย ทั้งยังไดปฏิเสธคําตักเตือนช้ีแนะจาก
พระภิกษุผูทรงภูมิความรูพหูสูตในดานพระธรรมวินัย ดวยการศึกษาพระธรรมวินัยผานการเรียนบาลี
ดวยตนเอง แบบแกะเทียบทั้งภาษาบาลีและภาษาไทย จึงช่ือวา ไมประพฤติปฏิบัติตามคําสั่งสอนของ
พระศาสดา ผลจากการศึกษาดวยตนเอง จึงเปดโอกาสใหเกิดความเขาใจในพระสัทธรรมคําสอน
คลาดเคลื่อนได ดังเชนในประเด็นขอที่ ๑ และ ๒ และขออื่น ๆ ที่จะยกมาแสดงตอไป 

 ๔. แกไขเปลี่ยนแปลงและยกเลิกการปรับโทษในสิกขาบทบัญญัติ จึงเปนการเปดโอกาส
ใหภิกษุผูไมรูทั่วถึงในพระธรรมวินัยลวงละเมิดสิกขาบทบัญญัติ 

ในประเด็นน้ี ผูวิจัยจะยกตัวอยาง การเผยแผคําสอนบางสวนของพระคึกฤทธ์ิเกี่ยวกับการ
แกไขเปลี่ยนแปลง และยกเลิกการปรับโทษในสิกขาบทพระวินัย รวมถึงการตีความสิกขาบทพระวินัย 
จนเปนเหตุใหความหมายในตัวสิกขาบทพระวินัยคลาดเคลื่อน โดยมดัีงตอไปน้ี 

                                            

๔๑๙ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๗๘/๑๐๙. 
๔๒๐ ดูรายละเอียดใน องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๒๐/๑๖๕. 
๔๒๑ ดูรายละเอียดใน พระมหา ดร.สมลักษณ คนฺธสาโร, พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต, บทความเพื่อ

พุทธวจนะ ศีลสิกขาบท ๑๕๐-๒๒๗ พุทธวจนะ : รูจํา รูจริง รูแจง, หนา ๑๑๐. 
๔๒๒ ดูรายละเอียดใน Dhamma Talk, พระพรหมคุณาภรณ กรณีพระอาจารยคึกฤทธิ์, [ออนไลน], 

แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=gAfvcPJjziY [๓๐ เมษายน ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๐.๕๔-๔๑.๔๙]. 
๔๒๓ พระมหา ดร.สมลักษณ คนฺธสาโร, พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต, บทความเพื่อพุทธวจนะ ศีล

สิกขาบท ๑๕๐-๒๒๗ พุทธวจนะ : รูจํา รูจริง รูแจง, หนา ๑๑๐-๑๑๑. 



๒๐๙ 

 

ประเด็นที่ ๑ เรื่องการทําจีวรใหมใหเสียสี ๓ อยาง คือ การนําผามายอม 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา ภิกษุไดจีวรมาใหม ใหใชวัตถุที่ทําจีวรใหเสียสี ๓ อยาง ยอมผาจีวรที่
ไดมาใหม๔๒๔  

แตหลักฐานในอรรถกถาทุพพัณณกรณสิกขาบท อธิบายวา “ทําใหเสียสี หมายถึง การ
แตมสใีหเปนจุด (กัปปพินทุ) ไมไดหมายถึงการยอมจีวรทั้งผืน”๔๒๕  

ประเด็นที่ ๒ เรื่องทุเรียนจัดเปนยาวชีวิก (ยา) 

พระมารคอานคําถาม : นํ้ากะทิทุเรียนจัดเปนนํ้าปานะไดใชหรือไมครับ (นํ้า+นํ้าตาล+
กะทิ+เน้ือทุเรียน)? 

พระคึกฤทธ์ิตอบ : เน้ือทุเรียนก็จัดเปนสวนของยาวชีวิก ถาจะใชในเรื่องการเปนยา๔๒๖ 

 แตในอรรถกถาวิกาลโภชนสิกขาบท อธิบายวา “ผลของตนไมชนิดตาง ๆ ที่มนุษยเขา
บริโภคเปนอาหารจัดวาเปนอาหาร”๔๒๗ แมในอรรถกถาสิกขาบทน้ี จะไมไดระบุวามีทุเรียนดวยก็จริง 
แตชาวเมืองบริโภคทุเรียนเปนอาหารไมไดบริโภคเพื่อเปนยา ฉะน้ันจะกลาวอางวาฉันเพื่อเปนยาไมได  

ประเด็นที่ ๓ เรื่องปกติพระพุทธเจาอยูในอาวาสนุงสบงเพียงตัวเดียว 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา ปกติเวลาที่พระพุทธเจาอยูในอาวาสนุงสบงเพียงตัวเดียวเทาน้ัน๔๒๘ 

แตในอรรถกถาพรหมชาลสูตร พรรณนาเรื่องปริพาชก ความวา “ปกติเวลาที่พระพุทธเจา
อยูในอาวาสจะนุงผาสบง ๒ ช้ัน รัดผาประคดเอว หมผาจีวรเฉวียงบา”๔๒๙ 

ประเด็นที่ ๔ เรื่องภิกษุบวชกอนตองกราบภิกษุบวชทีหลัง กรณีภิกษุบวชกอนพรรษาขาด  

อุบาสกจาก สปป.ลาวถาม : เคยไดยินครั้งนึงพระอาจารยพูดวา พระบวชกอนตองกราบ
พระบวชทีหลัง ในกรณีที่พระบวชกอนเขาจําพรรษาแลวขาดพรรษา แลวทําใหไมไดพรรษา เปนไป
ไดมั้ยครับพระอาจารย? 

                                            

๔๒๔ ดูรายละเอียดใน nirdukkha, "ความจริง" ตองทราบศีลของพระมีกี่ขอ-พระอาจารยคึกฤทธิ์ 
โสตฺ ถิ ผ โล , [ออนไลน ], แหล งที่ มา: https://www.youtube.com/watch?v=B3pqRuF6wBc#t=3513 [๓๑ 
มีนาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๕๘.๕๓-๕๙.๓๙].  

๔๒๕ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๓๖๘-๓๖๙/๔๙๙. 
๔๒๖ ดูรายละเอียด ใน Buddhawajana F, พุทธวจน  faq ขอคํ าอธิบาย เกี่ ยวกับปานะ_๑ , 

[ออน ไลน ], แห ล งที่ ม า : https://www.youtube.com/watch?v=xF81LaCGeDU&feature=youtu.be [๒ ๓ 
กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๖-๐.๒๙]. 

๔๒๗ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๕๐/๔๕๔. 
๔๒๘ ดูรายละเอียดใน ปอก บางกรวย แสนสุข, ชวงพระอาจารยเมตตาตอบคําถามขอธรรมประเด็น

ตางๆ ประจําวันอาทิตยที่ ๑๘ มิถุนายน ๒๕๖๐, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch 
?v=ucgxu-yDITk [๒๔ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒๙.๔๗-๓๐.๑๓]. 

๔๒๙ ดูรายละเอียดใน ที.สี.อ. (ไทย) -/๔/๗๖. 



๒๑๐ 

 

พระคึกฤทธ์ิตอบ : ถาพูดถึงก็เปนไปได ในกรณีที่พรรษาขาด๔๓๐  

แตในอวันทิยาทิปุคคละ อธิบายวา “ภิกษุผูบวชกอนไมควรไหวภิกษุบวชทีหลัง”๔๓๑ สวน 
ในวัสสานจาริกาปฏิกเขปาทิ ระบุวา “ภิกษุอยูจําพรรษาไมครบ ๓ เดือนตองอาบัติทุกกฎ”๔๓๒ จาก
การสืบคนขอมูล ผูวิจัยไมพบหลักฐานวามีพุทธดํารัสตัดอายุพรรษาภิกษุ ในกรณีที่ภิกษุอยูจําพรรษา
ไมครบเลย 

ประเด็นที่ ๕ เรื่องพระภิกษุที่อยูปาไมตองถือนิสสัย 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา ภิกษุอายุยังไมถึง ๕ พรรษาตองถือนิสัย ยกเวนภิกษุผูอยูปาไมตอง
ถือนิสัย๔๓๓  

แตในคมิกาทินิสสยวัตถุ (เรื่องไมตองถือนิสสัยเพราะหาผูใหนิสสัยไมได) ความวา “ให
ภิกษุผูอยูปาคิดในใจไววา เมื่อมีภิกษุผูที่สมควรจะขอถือนิสัยดวยมาถึง ใหถือนิสัยกับทาน”๔๓๔ 

ประเด็นที่ ๖ เรื่องอาบัติในเสขิยวัตรเปนคําสาวกพระพุทธเจาไมไดบัญญัติ  

พระคึกฤทธ์ิกลาววา เสขิยวัตร ๗๕ ขอ พระพุทธเจาเจาไมไดบัญญัติอาบัติไว๔๓๕  

แตในเสขิยกัณฑ ปริมัณฑลวรรค สิกขาบทที่ ๑ มีขอความระบุวา “พระพุทธเจาทรงปรับ
อาบัติทุกกฏ แกภิกษุพวกฉัพพัคคียผูลวงละเมิด”๔๓๖ นอกจากจะมีการปรับอาบัติในปริมัณฑลวรรค
แลว ยังมีวรรคอื่น ๆ อีกที่พระพุทธเจาปรับอาบัติแกภิกษุผูลวงละเมิดในอีก ๖ หมวดที่เหลือดวย คือ 

 ๒. อุชชัคฆิกวรรค หมวดวาดวยการหัวเราะ๔๓๗ 
 ๓. ขัมภกตวรรค หมวดวาดวยการเทาสะเอว๔๓๘ 
 ๔. ปณฑปาตวรรค หมวดวาดวยบิณฑบาต๔๓๙ 

                                            

๔๓๐ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธ์ิ, พระอาจารยคึกฤทธิ์-
สนทนาธรรมค่ําวันเสาร_๒๐๑๔-๑๒-๒๐, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PSl 
V-KWijyU [๖ มิถุนายน ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๑๗.๐๓-๑.๑๘.๐๐]. 

๔๓๑ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๑๒/๑๒๖-๑๒๗. 
๔๓๒ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๘๕/๒๙๔. 
๔๓๓ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธ์ิ, พระอาจารยคึกฤทธิ์-

สนทนาธรรมค่ําวันเสาร_๒๐๑๔-๐๒-๐๘, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=TY 
CgmPO6Gyo [๔ มิถุนายน ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๑๗.๑๒-๑.๑๗.๕๒]. 

๔๓๔ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๒๑/๑๘๙. 
๔๓๕ Nanaly Chana, สิกขาบท ๑๕๐/๒๒๗ : เสขิยวัตร ไมมีปรับอาบัติ ที่ปรับอาบัติเปนคําสาวก 

โดย อ. คึกฤทธิ์ โสติผโล, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=7aXgG9p39es [๕ 
สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๐๗-๑.๑๙]. 

๔๓๖ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๗๖-๕๘๕/๖๔๙-๖๕๐-๖๕๙. 
๔๓๗ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๘๖-๕๙๕/๖๖๐-๖๖๙. 
๔๓๘ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๙๖-๖๐๕/๖๗๐-๖๘๐. 



๒๑๑ 

 

 ๕. กพฬวรรค หมวดวาดวยคําขาว๔๔๐ 
 ๖. สุรุสุรุวรรค หมวดวาดวยการฉันดังซูด ๆ๔๔๑ 

๗. ปาทุกาวรรค หมวดวาดวยเขียงเทา๔๔๒ 

นอกจากน้ีแลว พระคึกฤทธ์ิยังไดกลาวอีกวา “แมประพฤติลวงละเมิดเสขิยวัตรก็ไมไดปด
มรรคผล”๔๔๓ แตในอรรถกถาอลคัททูปมสูตร ระบุวา “อาบัติ ๗ กอง (รวมอาบัติในเสขิยวัตรดวย) 
ยอมปดกั้นสวรรคและนิพพาน ตราบใดที่ภิกษุตองอาบัติ แลวยังปฏิญญาความเปนภิกษุ ยังไมอยู
ปริวาสกรรม และยังไมแสดงอาบัติ”๔๔๔ 

ในประเด็นที่ ๗ เรื่องพระภิกษุใสกางเกงในหรือบอกเซอรไดไมมีความผิดอะไร 

พระมารคอานคําถาม : พระภิกษุสงฆใสกางเกงในหรือบอกเซอรผิดศีลหรือไมครับ? 
พระคึกฤทธ์ิตอบ : ไมมีบัญญัตินะ อยากใสก็ใส ไมไดมีความผิดอะไร๔๔๕  

แตในขุททกวัตถุ (เรื่องการนุงหมอยางคฤหัสถ) ระบุวา “พระผูมีพระภาคทรงปรับอาบัติ
ทุกกฏแกพวกภิกษุฉัพพัคคียที่นุงผาอยางคฤหัสถ”๔๔๖ สวนอรรถกถาเสขิยุทเทส ปริมัณฑลสิกขาบท 
ยังอธิบายอีกวา “ภิกษุผูนุงผาอยางคฤหัสถตองอาบัติทุกกฎ”๔๔๗ 

ประเด็นที่ ๘ เรื่องพระศาสดาไมอนุญาตใหบัณเฑาะกบวช 

อุบาสกถาม : อยากจะสอบถามเกี่ยวกับเกยตุด เขาอยากจะบวชกัน ทานมีแนวทาง
สําหรับพวกเขามั้ยวา ควรจะปฏิบัติตัวยังไง 

พระคึกฤทธ์ิตอบ : พระศาสดามีแนวทางอยูแลววา ไมอนุญาตใหบวช๔๔๘ 

 

                                                                                                                             
๔๓๙ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๐๖-๖๑๖/๖๘๑-๖๙๒. 
๔๔๐ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๑๗-๖๒๖/๖๙๓-๗๐๒. 
๔๔๑ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๒๗-๖๓๗/๗๐๓-๗๑๖. 
๔๔๒ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๓๘-๖๕๔/๗๑๗-๗๓๔. 
๔๔๓ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, พุทธวจนสนทนาธรรมชวงค่ํา วันเสารที่ ๑๘ พฤษภาคม ๒๕๖๒, 

[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=jBz-Kp9iNFg [๒๘ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ 
๔๖.๑๖-๔๖.๓๐]. 

๔๔๔ ดูรายละเอียดใน ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๒๓๔/๑๒-๑๓. 
๔๔๕ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธ์ิ, สนทนาธรรมค่ําวัน

เสาร_๒๐๑๒-๐๓-๓๑, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=HlhULd9kqG0 [๑๓ 
พศจิกายน ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๔๓.๒๘-๑.๔๓.๔๕]. 

๔๔๖ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๒๘๐/๖๘. 
๔๔๗ ดูรายละเอียดใน กงฺขา.อ. (ไทย) หนา -/-/๔๕๕-๔๕๖. 
๔๔๘ ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq กระเทยสามารถบวชไดหรือไม, [ออนไลน], 

แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=Gq7VdWK2L8w [๒๐ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่  ๐.๐๕-
๐.๒๘]. 



๒๑๒ 

 

แตในอรรถกถาปณฑกวัตถุกถา ไดอธิบายวา  

บัณเฑาะกทั้งหมดแบงเปน ๕ ประเภท คือ ๑. อาสิตตบัณเฑาะก ๒. อุสูยบัณเฑาะก ๓. 
โอปกกมิกบัณเฑาะก ๔. ปกขบัณเฑาะก ๕. นปุงสกบัณเฑาะก บัณเฑาะก ๒ ประเภทแรก บวช
ได สวนบัณเฑาะกประเภทที่ ๓, ๔ และ ๕ บวชไมได ยกเวนบัณเฑาะก ประเภทที่ ๔ อนุญาตให
บวชไดในปกษที่ไมเปนบัณเฑาะกเทาน้ัน สวนในปกษที่เปนบัณเฑาะกบวชไมได๔๔๙ 

ประเด็นที่ ๙ เรื่องภิกษุที่ชวยงานสงฆไมตองมีไตรจีวรครบในการเดินทาง 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา พระศาสดาอนุญาตใหสงฆสมมติใหกับภิกษุผูมีกิจภาระชวยงานสงฆ
ไมตองมีจีวรครบสํารับในการเดินทาง๔๕๐  

แตในอุทโทสิตสิกขาบท ระบุวา “พระผูมีพระภาคไดรับสั่งภิกษุทั้งหลายวา เราอนุญาตให
สมมติเพื่อไมเปนการอยูปราศจากไตรจีวร เพื่อภิกษุผูเปนไข”๔๕๑ 

ประเด็นที่ ๑๐ เรื่องภิกษุสวมรองเทาเขาในตัวบานไมมีอาบัติ 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา การสวมรองเทาเขาในตัวบานไมมีปรับอาบัติ๔๕๒  

ในคิหิวิกตานุญญาตาทิ (ทรงหามและอนุญาตใหสวมรองเทาเขาหมูบาน) ระบุวา “ภิกษุ
รูปใดสวมรองเทาเขาหมูบานตองอาบัติทุกกฏ”๔๕๓ คําวา หมูบาน บาลีใชคําวา “คาม”๔๕๔ คําวา คาม 
นอกจากแปลวา หมูบาน แลวยังสามารถแปลวา ภายในบานดวย มีหลักฐานในอุจฉุทายิกาวิมาน 
อธิบายวา “คําวา ในหมูบานน้ี (อิมเมว คาม) คือ ในบานน้ีน่ันเอง”๔๕๕ 

เมื่อพิจารณาดวยหลักฐาน จะเห็นวา คําวา คาม นอกจากจะแปลวา หมูบานแลว ยัง
สามารถแปลวา ในตัวบานไดอีกดวย ดังน้ัน คําวา คาม จึงครอบคลุมไปถึงในตัวบานดวย เพราะฉะน้ัน
ถามีภิกษุรูปใดสวมรองเทาเขาไปในตัวบานก็จะตองอาบัติทุกกฏดวยเชนกัน 

ในหลักฐานทั้ง ๑๐ ประเด็นขางตน จะเห็นไดวา การที่พระคึกฤทธ์ิไดเผยแผคําสอนดาน
พระวินัย โดยการแกไขและปรับเปลี่ยนความหมายในตัวสิกขาบท รวมไปถึงยกเลิกการปรับอาบัติใน

                                            

๔๔๙ ดูรายละเอียดใน วิ.ม.อ. (ไทย) ๓/๑๐๙/๑๐๐-๑๐๑. 
๔๕๐ ดูรายละเอียดใน Rosesirin Media, #Buddhawajana #พุทธวจน (เม่ือผัสสะเกิด เวทนา

ฯลฯ) พอจ.ตอบคําถามปฏิบัติและทั่วไป , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=qEP 
3PbNKADI [๒๓ สิงหาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๘.๐๓-๘.๓๑]. 

๔๕๑ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๔๗๓/๑๐. 
๔๕๒ ดูรายละเอียดใน ปอก บางกรวย แสนสุข, พอจ เมตตาอธิบายภิกขุใสรองเทาบิณฑบาตรได

ห รือ ไม , [ออน ไลน ], แหล งที่ มา: https://www.youtube.com/watch?v=nmkG0AC-xW4 [๒๔  สิ งห าคม 
๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๔.๔๙-๕.๒๗]. 

๔๕๓ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๕/๒๕๖/๓๑. 
๔๕๔ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (บาลี) ๕/๒๕๖/๒๐. 
๔๕๕ ดูรายละเอียดใน ขุ.วิ.อ. (ไทย) -/๒๙๙/๑๕๑. 



๒๑๓ 

 

สิกขาบทบัญญัติ จึงเปนการเปดโอกาสใหภิกษุผูไมรูทัว่ถึงในพระวินัย เขาใจความหมายสิกขาบทในขอ
น้ัน ๆ ผิดไป รวมไปถึงเปนสาเหตุใหภิกษุน้ันลวงละเมิดสิกขาบทบัญญัติ และตองอาบัติโดยไมรูตัวอยู
เปนนิตย ทั้งยังเปนการปดกั้นสวรรคและนิพพาน 

๕. ใชคําศัพทเดิม แตบัญญัติความหมายของคําศัพทข้ึนมาใหม เพื่อแทนที่ความหมายเดิม 

พระคึกฤทธ์ิไดบัญญัติความหมายของคําศัพทข้ึนมาใหม โดยผูวิจัยจะยกตัวอยางคําศัพท
คําวา สัตตานัง ซึ่งความหมายเดิมคําวา สัตตานัง มีความหมายดังน้ี 

อน่ึง ความหมายของคําวา สตฺตาน อธิบายตามหลักบาลีไวยากรณ ไดวา เปนคําประกอบ
วิภัตติของคําวา สตฺต แจกวิภัตติและนามนาม ตามหลักของ อ การันต ใชในลักษณะ จตุตถี-
วิภัตติ เขียนวา สตฺตาน อานวา สัด-ตา-นัง หมายถึง แกสัตวทั้งหลาย เพื่อสัตวทั้งหลาย ตอสัตว
ทั้งหลาย ใชในลักษณะ ฉัฏฐีวิภัตติ เขียนวา สตฺตาน อานวา สัด-ตา-นัง หมายถึง แหงสัตว
ทั้งหลาย ของสัตวทั้งหลาย เมื่อสัตวทั้งหลาย๔๕๖ 

ตอมา ความหมายคําศัพทคําวา สัตตานัง ที่พระคึกฤทธ์ิไดบัญญัติข้ึนมาใหม ความวา 

สัตวเน่ียมันไมไดเกี่ยวกับขันธ ๕ แตเปนสิ่งที่เขามาหลงยึดติดขันธ ๕ ดังน้ันสัตวผูมีอวิชชา
เน่ียมันไมใชขันธ ๕ แตมันมาหลงยึดขันธ ๕ ดังน้ันมันไมใชขันธ ๕ มันเปนใครก็ไมรู ก็ตอนน้ียังไมรูไม
เปนไรปลอยมันวาง ๆ ไปกอน มันเปนใครก็ไมรู แตพุดเจาเรียกมันวา สัตตานัง๔๕๗  

นอกจากการบัญญัติความหมายคําศัพทคําวา สัตตานัง ข้ึนมาใหมแลว ยังมีคําศัพทอื่น ๆ 
อีก เชน สกิเทว๔๕๘ มนสิการ๔๕๙ อนัตตา๔๖๐ เปนตน และผลที่เกิดจากการบัญญัติความหมายของ
คําศัพทข้ึนมาใหม จึงเปนการเปดโอกาสใหผูที่รูไมทั่วถึงในคําสอนทางพระพุทธศาสนา เขาใจ

                                            

๔๕๖ มานพ บุญชื่น, “การศึกษาวิเคราะหการอวดอุตตริมนุสสธรรมในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท”, 
วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑), หนา ๑๔๖. 

๔๕๗ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *ความหมายของคําวา “สัตว”, [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=5uhIaDhJxus [๒๒ มิถุนายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๕๓-๑.๑๘]. 

๔๕๘ ปอก บางกรวย แสนสุข, พอจ อธิบายนัยของสกทาคามีเปนอยางไร, [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?time_continue=194&v=PqA_YDZhPqA [๒ ๕  กรกฎ าค ม  ๒ ๕ ๖ ๑ ]. 
[นาทีที่ ๖.๑๕-๖.๒๔]. 

๔๕๙ พุทธวจนทีวี, พุทธวจนสนทนาธรรม ชวงเชา วันอาทิตยที่ ๑๑ พฤศจิกายน ๒๕๖๑, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5sb0VvW72jU&feature=youtu.be&fbclid=IwAR3lwSI 
pgCN1dDIMagf4KjoUuKbTelCOFVnoldOzy_ORL6acFCcnpFN6hw8 [๒๒ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ 
๑.๒๖.๔๒-๑.๒๖.๕๐]. 

๔๖๐ ปอก บางกรวย แสนสุข, พอจ เมตตาอธิบายนัยของอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, [ออนไลน], 
แ ห ล ง ที่ ม า : https://www.youtube.com/watch?v=rSVa_m6k60U&feature=youtu.be [๑ ๐  สิ ง ห าค ม 
๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๕๓-๓.๐๙]. 



๒๑๔ 

 

ความหมายของคําศัพทผิดเพี้ยนไปจากเดิม รวมถึงยังจะเปนสาเหตุใหผูที่ไดรับฟงการบรรยายเขาใจ
คําสอนในพระพุทธศาสนาพุทธคลาดเคลื่อนไปอีกดวย 

๖. เมื่อศึกษาภาคทฤษฎี (คันถธุระ) ผิด วิธีการปฏิบัติเพื่อจะเขาสูวิปสสนาจึงเดินผิดทาง 

การศึกษาเลาเรียนดวยตนเอง โดยปราศจากการแนะนําสั่งสอนของอาจารย เปนสาเหตุ
ใหผูศึกษามีโอกาสที่จะเขาใจผิดได แมเมื่อจะกลาวถึงการศึกษาของภิกษุแลวก็มี ๒ อยางดวยกัน คือ 
“คันถธุระ (การศึกษาเรียนรูภาคทฤษฎี) และวิปสสนาธุระ (การนําทฤษฎีที่ไดศึกษาเลาเรียนมาสู
ภาคปฏิบัติวิปสสนา)”๔๖๑ โดยเฉพาะพระธรรมวินัยซึ่งเปนคําสอนทีม่ีความละเอียด ลึกซึ้ง สุขุม ลุมลึก 
ดังปรากฏในพรหมายาจนสูตรวา “ธรรมที่เราไดบรรลุแลวน้ี ลึกซึ้ง เห็นไดยากรูตามไดยาก สงบ 
ประณีต ไมเปนวิสัยแหงตรรกะ ละเอียด บัณฑิตจึงจะรูได”๔๖๒ ดวยเหตุน้ี การศึกษาพระธรรมวินัยน้ี
จึงจําเปนจะตองมีอาจารยคอยแนะนํา และจะตองศึกษาเรียนรูไปตามลําดับข้ัน ดังหลักฐานปรากฏ
ในปหาราทสูตรวา “ธรรมวินัยน้ีมีการศึกษาไปตามลําดับมีการบําเพ็ญไปตามลําดับ มีการปฏิบัติไป
ตามลําดับ ไมใชมีการบรรลุอรหัตตผลโดยทันที”๔๖๓  

สวนในกรณีของพระคึกฤทธ์ิที่ไดศึกษาคําสอนดวยตนเอง โดยปฏิเสธการศึกษาในระบบ
ของคณะสงฆ และปฏิเสธการเขาไปสอบถามผูรูดานพระธรรมวินัย รวมถึงการปฏิเสธคําอธิบายใน
คัมภีรอรรถกถา เมื่อการศึกษาความรูภาคทฤษฎีขาดผูที่คอยแนะนําสั่งสอน จึงเปดโอกาสใหการ
ปฏิบัติเพื่อเขาสูวิปสสนาภาวนาเดินผิดทางไปดวย ยกตัวอยาง เชน พระคึกฤทธ์ิไดกลาววา “เรื่อง
กรรมฐาน ๔๐ ไมมีในพุทธวจนะเปนสิ่งที่แตงข้ึนใหม”๔๖๔ แตหลักฐานในสุภสูตรและอรรถกถา ระบุ
วา “พระผูมีพระภาคตรัสวา กรรมฐานเปนการงานของภิกษุ๔๖๕  และในคัมภีรวิสุทธิมรรคยังได
อธิบายคําวา 

กรรมฐานทั้ง ๔๐ ประการวา “... ในกัมมัฏฐาน ๔๐ ประการน้ี คือ กสิณ ๑๐๔๖๖ อสุภะ 
๑๐๔๖๗ อนุสสติ ๑๐๔๖๘ พรหมวิหาร ๔๔๖๙ อรูป ๔๔๗๐ สัญญา ๑๔๗๑ ววัตถาน ๑๔๗๒ ฉะน้ีแล ...”๔๗๓ 

                                            

๔๖๑ ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/-/๗. 
๔๖๒ ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๗๒/๒๒๙. 
๔๖๓ อง.ฺอก. (ไทย) ๒๓/๑๙/๒๔๘. 
๔๖๔ ดูรายละเอียดใน nirdukkha, สนทนาธรรมค่ํ าวัน เสาร_๐๒Jul๒๐๑๑_Full, [ออนไลน ], 

แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=9yo30CWeIzA [๓๐ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๑.๓๒.๐๗-
๑.๓๒.๑๔]. 

๔๖๕ ดูรายละเอียดใน ม.ม. (ไทย) ๑๓/๔๖๔/๕๘๕-๕๘๖, ม.ม.อ. (ไทย) -/๔๖๔/๔๑๖. 
๔๖๖ อง.ฺเอกก. (ไทย) ๒๐/๔๔๓-๔๕๒/๕๐. 
๔๖๗ อภ.ิสง.ฺอ. (ไทย) -/๒๖๓/๔๓๕-๔๓๖. 
๔๖๘ อง.ฺเอกก. (ไทย) ๒๐/๔๗๓-๔๘๒/๕๐. 
๔๖๙ ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๐๘/๒๘๐. 
๔๗๐ อง.ฺเอกก. (ไทย) ๒๐/๔๓๘-๔๔๒/๔๙-๕๐. 
๔๗๑ ส.ม. (ไทย) ๑๙/๒๕๐/๑๙๕. 



๒๑๕ 

 

นอกจากน้ี พระคึกฤทธ์ิยังไดสอนวา พระพุทธเจาสอนใหละนันทิ (ละความเพลิน)๔๗๔ แต
ในวิโมกขกถา นิทเทส ระบุวา พระผูมีพระภาคทรงตรสัสอนใหละตัณหา๔๗๕ ในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร 
ระบุวา ละตัณหาดวยการเจริญมรรคมีองค ๘๔๗๖ สวนในมหาสติปฏฐานสูตร อุทเทส ยังระบุอีกวา 
แนวทางในการปฏิบัติทั้งหมดเมื่อยอใหเหลือหน่ึงอยางก็คือ สติปฏฐาน ๔๔๗๗ และยังมีประเด็นอื่น ๆ 
อีก ที่ผูวิจัยไมไดยกมาแสดงในที่น้ีอีกหลายประเด็นดวยกัน 

๔.๒.๒ ผลกระทบท่ีมีตอคณะสงฆ 

คําวา “คณะสงฆ” ในที่น้ีผูวิจัยหมายถึง บุคคลผูที่เขามาบวชเปนภิกษุในพระพุทธศาสนา
นิกายเถรวาท ทั้งฝายมหานิกายและธรรมยุต รวมถึงภิกษุเถรวาทที่อยูในตางประเทศ สวนคําวา 
“ผลกระทบที่มีตอคณะสงฆ” หมายถึง ผลกระทบที่มีตอพระภิกษุสงฆเถรวาทที่อาศัยอยูในประเทศ
ไทย รวมไปถึงพระภิกษุสงฆเถรวาทที่อยูในตางประเทศดวย 

สืบเน่ืองมาจากพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ไดเผยแผคําสอนในสวนที่ (เช่ือและเขาใจวา) เปน
คําสอนของพระศาสดาลวน เรียกวา พุทธวจนะ ตอมา หลักคําสอนน้ี ไดถูกถายทอดและเผยแพร
ออกมา ผานทางสื่อโทรทัศน และโซเซียลเน็ตเวิรค๔๗๘ ทั้งยังมีการถายทอดสดประจําวัน กอนฉัน-หลัง
ฉัน และชวงคํ่าของวัน๔๗๙ รวมถึงไดมีการออกไปแสดงธรรมนอกสถานที่ตามวัดตาง ๆ ยกตัวอยาง 
เชน วัดปาพันลํา๔๘๐ วัดเนินพระ๔๘๑ วัดปาบานผือ๔๘๒ เปนตน และมีอีกหลายวัดที่พระคึกฤทธ์ิและ
คณะไดไปทําการเผยแผพุทธวจนะ ดวยเหตุน้ี จึงทําใหไดรับความสนใจจากพระภิกษุ สามเณร 
อุบาสก อุบาสิกา เขามาศรัทธาเลื่อมใสเปนจํานวนมาก โดยเฉพาะพระภิกษุสามเณรผูที่รูไมทั่วถึงใน
พระธรรมวินัย เพราะดวยการอาศัยสื่อตาง ๆ ในการเผยแผคําสอน จึงทําใหมีผูเลื่อมใสศรัทธาเพิ่ม

                                                                                                                             
๔๗๒ ม.มู. (ไทย) ๑๒/๓๐๕/๓๓๕-๓๓๖. 
๔๗๓ วิสุทธิฺ.อ. (ไทย) ๑/๔๗/๑๖๔.  
๔๗๔ ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq วิธีละนันทิ (๒), [ออนไลน], แหลงที่มา: 

https://www.youtube.com/watch?v=u2BTQvjmJe8 [๑๓ กันยายน ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๐.๐๔-๐.๒๖].  
๔๗๕ ดูรายละเอียดใน ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๒๒๒/๓๗๖. 
๔๗๖ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๔/๒๑-๒๒. 
๔๗๗ ดูรายละเอียดใน ที.ม. (ไทย) ๑๐/๓๗๓/๓๐๑. 
๔๗๘ Aon Waraporn, พุทธวจน : เพียงรูลมเขา-ออก ปญญาทุกประเภทจะเกิดข้ึน , [ออนไลน], 

แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=M7KZ-mO6w_8 [๘ กุมภาพันธ ๒๕๖๕]. 
๔๗๙ วัดนาปาพง, พุทธวจน: วีดีโอพุทธวจนสนทนาชวงกอนฉัน-หลังฉัน, [ออนไลน], แหลงที่มา: 

http://watnapp.com/video [๘ กุมภาพันธ ๒๕๖๕]. 
๔๘๐ พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธ์ิ, วัดปาบานพันลํา จ.บึงกาฬ | ๑๔-๐๓-

๒๕๕๖ | พุทธวจน โดยพระอาจารยคึกฤทธิ์  วัดนาปาพง [๑/๒], [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=O9tmId-sNLE [๙ มกราคม ๒๕๖๕]. 

๔๘๑ Sodaban Buddhist, พุทธวจน-ความเขาใจผิดและความยึดม่ันใน “อรรถกถา”, [ออนไลน]. 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=3isd_WcBOqQ [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. 

๔๘๒ HiDhammaDotCom, ความสําคัญของพุทธวจน ธรรมบรรยาย(๑/๔), [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=4Gt_Aw0Noyo [๙ มกราคม ๒๕๖๕]. 



๒๑๖ 

 

มากย่ิงข้ึนอยางรวดเร็ว จนไดมีการจัดต้ังพุทธวจนสถาบันตามจังหวัดตาง ๆ ทั้งในประเทศไทยและใน
ตางประเทศ๔๘๓ รวมถึงวัดที่เขารวมการเปนพุทธวจสถาบันดวย นอกจากน้ีทางมูลนิธิพุทธโฆษณยังได
จัดงานเพื่อการเผยแผพุทธวจนะ ซึ่งใชช่ืองานน้ีวา “รักและศรัทธาพระตถาคต” โดยภายในงานน้ี 
พระชัยณรงคซึ่งเปนพระภิกษุที่อยูในคณะทํางานเผยแผพุทธวจนะ ไดกลาวการบรรยายในงานวา  

ปญหาอีกอยางหน่ึงที่เราเจอในปจจุบันน้ีก็คือ ในพระไตรปฎกที่เราคิดวาเปนที่บรรจุคําสอน
ของพระสัมมาสัมพุทธเจาอยางเดียว แตพอเราเขาไปอานเขาไปศึกษากันจริง ๆ กลับพบวาไมได
เปนอยางที่เราคิด ในน้ันยังมีคําสอนของสาวกที่แตงข้ึนมาใหมที่ถูกปลอมปนเขามาอยูอีกเยอะ
พอสมควร  

ดังน้ัน ทางวัดนาปาพงนําโดยทานพระอาจารยคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ประธานสงฆและคณะกลุม
อาสาสมัครผูมีความศรัทธาในคําสอนของสัมมาสัมพุทธะ ผูเห็นประโยชนและมีความเสียสละจึง
ไดชวยกันทําหนังสือพุทธวจนปฎกข้ึนมา โดยในเน้ือหาของหนังสือเลมน้ี ไดทําการแยกแยะ
ขอมูลใหกับพวกเราไดทราบวา อันไหนเปนคําสอนของสัมมาสัมพุทธะ อันไหนไมใช อันไหนเปน
คําสอนของสาวก๔๘๔  

นอกจากคําบรรยายของพระชัยณรงคขางตนแลว พระคึกฤทธ์ิยังไดประกาศอีกวา  

และคําสอนพระศาสดาทั้งชีวิต เรารวบรวมไวใหแลว ไมใชเลมเดียวนะ ๓๓ เลม เพียงพอแลว
ไมตองไปรอคําแตงใหม พุทธวจนปฎกจะมาแทนพระไตรปฎกทั้งหมดในประเทศไทยและในโลก 
โยมทราบมั๊ยวาไมมีใครในโลกทําหนังสือที่รวบรวมเฉพาะคําของตถาคตข้ึนมา แตเปนเรื่องที่
เปนไปแลวในปจจุบัน๔๘๕  

ดังน้ัน เมื่อพุทธบริษัทผูไมรูทั่วถึงในคําสอนของพระศาสดา ไดรับฟงขอมูลเชนน้ี ยอมจะมี
ความเขาใจวา พระคึกฤทธ์ิและพระภิกษุในวัดนาปาพงมีความนาเลื่อมใสศรัทธาเปนอยางย่ิง เพราะ
ศึกษาแตคําสอนของพระศาสดา สวนภิกษุเหลาอื่นที่มีอยูในคณะสงฆไทยน้ันไมนาเลื่อมใสศรัทธาเลย 
เพราะศึกษาและเผยแผสทัธรรมปฏิรูป (ธรรมปลอม) ที่ไมใชคําสอนของพระศาสดา การที่พระคึกฤทธ์ิ
ไดเผยแพรหลักการและแนวทางการปฏิบัติออกมาเชนน้ี จึงเปนเหตุใหพระภิกษุสามเณรในคณะสงฆ 
มีความคิดเห็นแตกออกเปน ๒ ฝาย คือ ๑) ฝายพระภิกษุสามเณรที่หันไปเขารวมแนวทางและการ
ปฏิบัติตามหลักการพุทธวจนะที่พระคึกฤทธ์ิไดสรางข้ึน ดวยเห็นวา พระคึกฤทธ์ิมีความนาเลื่อมใส
ศรัทธา มีการประพฤติปฏิบัติอยางเครงครัด ถูกตองตรงตามพระธรรมวินัย โดยยึดหลักการตาม

                                            

๔๘๓ พุทธวจนสถาบัน, เครือขายพุทธวจน , [ออนไลน], แหลงที่มา: http://buddha-net.com [๓ 
มกราคม ๒๕๖๕].  

๔๘๔ ดูรายละเอียดใน บานบุหลัน BN : ๖๙๘, ความเปนมาของหนังสือ พุทธวจน-ปฎก, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=MoBa5Q0UbZ0 [๒๓ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๐๕-
๓.๐๒]. 

๔๘๕ Jaima Mama, คึกพุทธวจนปฎก, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watc 
h?v=zpP-r50n97E [๒๓ มิถุนายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๐-๐.๓๔]. 



๒๑๗ 

 

แบบอยางพระศาสดา และอีกฝาย ๒) ฝายพระภิกษุสามเณรอีกสวนที่ไมไดไปเขารวมกับพระคึกฤทธ์ิ 
ดวยเห็นวา พระคึกฤทธ์ิมีทัศนะและการประพฤติปฏิบัติตนที่คลาดเคลื่อนไปจากหลักพระธรรมวินัย  

ดังน้ัน พระภิกษุผูที่สนใจเขารวมแนวทางการปฏิบัติที่คณะสงฆวัดนาปาพงไดจัดข้ึน ผาน
กระบวนการการฝกอบรมจากศูนยฝกภิกษุ โดยพุทธวจนสถาบันที่มีอยู เชน คอรสฝกอบรมพระภิกษุ
ที่วัดนาปาพง๔๘๖ และศูนยฝกภิกษุที่พุทธวจนสถาบันปากชอง๔๘๗ เปนตน โดยเหลาพระภิกษุผูไดรับ
การฝกอบรมจึงมีโอกาสที่จะไดรับคําสอนที่เกิดจากการตีความพระธรรมวินัยของพระคึกฤทธ์ิ โดย
ผูวิจัยจะยกตัวอยางการตีความคําสอนมาแสดงบางสวน ดังตอไปน้ี  

ประเด็นที่ ๑ เรื่องคัมภีรปริวาร คือ คัมภีรที่แตงข้ึน 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา คัมภีรปริวาร คือ คัมภีรที่แตงข้ึน อะไรที่แตงข้ึนมันจะขัดกัน๔๘๘  

แตในพระวินัยปฎก ปริวาร บทนํา อธิบายวา “คัมภีรปริวารเปนคัมภีรที่พระสังคีติกา
จารยยกข้ึนสังคายนา โดยประมวลเน้ือหาสําคัญที่มีอยูในพระวินัยต้ังแตเลมที่ ๑ ถึงเลมที่ ๗ มาไวใน
คัมภีรปริวาร”๔๘๙ 

ประเด็นที่ ๒ เรื่องเมื่อพระอรหันตนอนหลับยังมีความฝนอยู 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา พระทัพพะก็เลยบอกวา แมแตโดยความฝนขาพระองคก็ยังไมเคยฝน
เสพกามเลย ... แสดงวาพระอรหันตเปนไง ฝน แตไมฝนเสพกามแคน้ันเอง๔๙๐ 

แตในอรรถกถาตุวฏกสุตตนิทเทส ไดอธิบายวา  

ในบรรดาความฝน ๔ อยาง คือ ๑. ฝนเพราะธาตุกําเริบ ๒. ฝนเพราะจิตอาวรณ ๓. ฝนเพราะ
เทวดาดลใจ ๔. ฝนเพราะบุพพนิมิตลางบอกเหตุ ความฝนทั้ง ๔ อยางน้ี ปุถุชน พระโสดาบัน 
พระสกทาคามี พระอนาคามี สามารถฝนเห็นไดทั้ง ๔ อยาง เพราะยังละความวิปลาสไมได แต
พระอรหันตจะไมฝน เพราะละความวิปลาสไดแลว๔๙๑ 

 

                                            

๔๘๖ พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธ์ิ, การฝกอบรมหลักปฏิบัติตามหลัก
พุทธวจน-เเดภิกขุจาก สปป.ลาว คร้ังที่ ๒, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=j3 
ktyMsmT18 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

๔๘๗ พุทธวจนสถาบันปากชอง, ศูนยฝกภิกษุ, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.facebook.com/ 
buddhawajana.sujin [๙ กุมภาพันธ ๒๕๖๕]. 

๔๘๘ ดูรายละเอียดใน พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย 
วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&featur 
e=youtu.be [๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๕๔.๐๐-๕๔.๐๘]. 

๔๘๙ ดูรายละเอียดใน วิ.ป. (ไทย) ๘/-/๗. 
๔๙๐ ดูรายละเอียดใน ศุภภัทร อินพุม, พระอรหันตฝนม้ัย, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www. 

youtube.com/watch?v=RCK4jALtz6I [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๐๖-๓.๑๘]. 
๔๙๑ ดูรายละเอียดใน ขุ.ม.อ. (ไทย) -/๑๖๒/๕๓๔. 



๒๑๘ 

 

ประเด็นที่ ๓ เรื่องใหโยมเขาโทรมาถวายอาหารทุกวันก็ได 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา มีพระที่สวีเดนปรึกษาวา มีโยมเอาอาหารมาถวายแลวใสไวในตูเย็น
และบอกวา อาหารน้ีสําหรับทั้งอาทิตย พระที่อยูสวีเดนก็คิดวาจะฉันดีไหม พระคึกฤทธ์ิก็เลยแนะนํา
วา ใหโยมเขาโทรมาถวายทุกวันก็ได ตัวไมตองมา๔๙๒ 

 แตในทันตโปนสิกขาบท ระบุวา “ภิกษุใดกลืนอาหารที่ยังไมมีผูถวายใหลวงลําคอ ตอง
อาบัติปาจิตตีย๔๙๓ ที่ช่ือวา ที่ยังไมมีผูถวาย ทานกลาวถึงของที่ยังไมไดรับประเคน”๔๙๔ 

ประเด็นที่ ๔ เรื่องเมล็ดแตงโมเมล็ดทานตะวันจัดเปนยา 

พระมารคอานคําถาม : ทําไมเมล็ดแตงโมจึงฉันตอนบายไมได แตเมล็ดทานตะวันฉันได?  
พระคึกฤทธ์ิตอบ : ใครบอกฉันไมไดละ (หัวเราะ) ไปบัญญัติเองอีก ทุกสวนของตนไม เรียก 

ยาวชีวิก (ยา)๔๙๕  

แตในอรรถกถาวิกาลโภชนสิกขาบท ระบุวา “เมล็ดธัญพืชชนิดตาง ๆ จัดเปนอาหาร
สําหรับมนุษยบริโภคกัน๔๙๖ และฉันไดถึงเวลาเที่ยงวัน”๔๙๗ 

แมในอรรถกถาสิกขาบทน้ี จะไมไดระบุวา มีเมล็ดแตงโมเมล็ดทานตะวันดวยก็จริง แต 
บุคคลทั่วไปนิยมบริโภคเมล็ดแตงโมและเมล็ดทานตะวันเพื่อเปนอาหาร ไมไดบริโภคเพื่อเปนยา 
ฉะน้ันจะกลาวอางวาฉันเพื่อเปนยาไมได  

ประเด็นที่ ๕ เรื่องวัตรของการบิณฑบาตไมมีระบุวาใหถอดรองเทาหรือสวมรองเทา 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา ขอปฏิบัติในการเดินบิณฑบาตไมไดระบุวาใหภิกษุใสรองเทาหรือ
ถอดรองเทา๔๙๘ 

                                            

๔๙๒ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธิ์, พระอาจารยคึกฤทธิ์-
สนทนาธรรมค่ําวันเสาร_๒๐๑๖-๐๑-๒๓, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=jPw 
MkAndRSY [๑๕ กรกฎาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๒.๒๗.๔๓-๒.๒๘.๓๕]. 

๔๙๓ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๖๓/๔๑๕. 
๔๙๔ วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๖๖/๔๑๕. 
๔๙๕ ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq ของกลืนลวงลําคอ ๔ อยาง (๑), 

[ออนไลน ], แหล งที่ มา: https://www.youtube.com/watch?time_continue=48&v=AaW9lBBw1bQ [๒๗ 
สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๓๓-๐.๕๒]. 

๔๙๖ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๔๘-๒๔๙/๔๕๕. 
๔๙๗ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๕๖/๔๕๙. 
๔๙๘ ดูรายละเอียดใน ปอก บางกรวย แสนสุข, พอจ เมตตาอธิบายภิกขุใสรองเทาบิณฑบาตรได

ห รือ ไม , [ออน ไลน ], แหล งที่ มา: https://www.youtube.com/watch?v=nmkG0AC-xW4 [๒๔  สิ งห าคม 
๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๑-๐.๓๐]. 



๒๑๙ 

 

ในขอปฏิบัติของการบิณฑบาต ไมไดระบุใหภิกษุถอดรองเทาขณะเดินบิณฑบาต ก็เพราะ
มีพุทธบัญญัติหามภิกษุสวมรองเทาเขาบานอยูแลว ปรากฏในคิหิวิกตานุญญาตาทิ ความวา “ภิกษุรูป
ใดสวมรองเทาเขาหมูบาน ตองอาบัติทุกกฎ”๔๙๙ และอนุญาตใหภิกษุสวมรองเทาไดในบางกรณี เชน 
ภิกษุเทาเจ็บ เปนตน ซึ่งปรากฏในคิหิวิกตานุญญาตาท ิความวา “ภิกษุรูปหน่ึงเทาเจ็บเดินเขาหมูบาน
ไมได ดวยเหตุน้ี จึงมีพุทธบัญญัติใหภิกษุเทาเจ็บสวมรองเทาเขาหมูบานได”๕๐๐ 

ประเด็นที่ ๖ เรื่องสวดปาติโมกขเปนภาษาไทยได 

พระมารคอานคําถาม : การสวดปาติโมกขเปนภาษาบาลีทานคงไมเขาใจ ทรงจําไมได 
แลวจะปฏิบัติตามอยางไร สวดปาติโมกขเปนภาษาไทยไดไหม? 

พระคึกฤทธ์ิตอบ : สวดปาติโมกขสวดเปนภาษาไทยไดมั้ย? ไดนะ เอาใหเขาใจ๕๐๑ 

แตในอรรถกถากัมมวรรค อธิบายวา “สังฆกรรมของสงฆตองสวดดวยอักขระภาษาบาลี 
ถาไมสวดดวยภาษาบาลี แลวใชภาษาอื่น ๆ สวดสังฆกรรมแทน เปนอันวาสังฆกรรมน้ันเสียหายใชการ
ไมได”๕๐๒ 

ประเด็นที่ ๗ เรื่องภิกษุขโมยอาหารพระพุทธเจาลดหยอนโทษจากปาราชิกเหลือปาจิตตีย 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา ภิกษุขโมยทรัพยตองอาบัติปาราชิกนะ แตภิกษุที่ขโมยอาหารของ
กลืนลวงลําคอ ตองอาบัติปาจิตตีย พระพุทธเจาลดหยอนโทษจากปาราชิกเหลือปาจิตตีย๕๐๓  

แตในปาราชิกสิกขาบทที่ ๒ วินีตวัตถุ ระบุวา “ภิกษุรูปหน่ึงเขาไปในรานขายขาวสุก มีจิต
คิดจะลัก แลวไดขโมยขาวสุกไปเต็มบาตร จึงเกิดความกังวลใจวา เราตองอาบัติปาราชิกหรือเปลา
หนอ จึงเขาไปถามพระพุทธเจา พระผูมีพระภาคจึงตรัสวา ภิกษุ เธอตองอาบัติปาราชิก”๕๐๔ 

ประเด็นที่ ๘ เรื่องบุคคลละสังโยชน ๑๐ ไดโดยไมตองอาศัยฌาน 

อุบาสิกาถาม : การที่บุคคลละสังโยชน ๑๐ ไดแลว โดยไมไดฌาน เปนไปไดหรือไม? 
พระคึกฤทธ์ิตอบ : เปนไปไดสิ เมื่อกี้บอกไปแลวเนาะ๕๐๕  

                                            

๔๙๙ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๕/๒๕๖/๓๑. 
๕๐๐ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๕/๒๕๖/๓๑. 
๕๐๑ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธ์ิ, สนทนาธรรมค่ําวัน

เสาร_๒๐๑๒-๐๒-๑๑_HD, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=VXC-qGPK2YU 
[๓๐ พฤษภาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๕๕.๔๐-๕๖.๑๐]. 

๕๐๒ ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๕/๗๐๔-๗๐๗. 
๕๐๓ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, พุทธวจนสนทนาธรรม ชวงเชา วันอาทิตยที่ ๑๑ พฤศจิกายน 

๒๕๖๑, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5sb0VvW72jU&feature=youtu.be 
&fbclid=IwAR3lwSIpgCN1dDIMagf4KjoUuKbTelCOFVnoldOzy_ORL6acFCcnpFN6hw8  
[๒๒ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๓๑.๑๙-๓๒.๐๐]. 

๕๐๔ ดูรายละเอีดยใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๔๒/๑๐๙. 



๒๒๐ 

 

แตในฌานสูตร ระบุวา “ภิกษุทั้งหลาย เรากลาววา อาสวะทั้งหลายสิ้นไปได เพราะอาศัย
ปฐมฌาน ฯลฯ อาสวะทั้งหลายสิ้นไปได เพราะอาศัยสัญญาเวทยิตนิโรธ”๕๐๖ 

ประเด็นที่ ๙ เรื่องพระพุทธเจาตรัสวาหามฟงคําของสาวกในศาสนาน้ี 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา พระพุทธเจาตรัสหามวา อยาฟง อยาเรียน อยาศึกษาเลย พระองค
ยํ้าไว คําที่แตงข้ึนใหมหรือคําของสาวก๕๐๗ 

เมื่อไปตรวจดูจากหลักฐานที่พระคึกฤทธ์ิอางวา “พระศาสดาหามฟงคําสาวก” พบวา 
ปรากฏอยูในปริสวรรค ความวา “อยูภายนอก เปนสาวกภาษิต”๕๐๘ และเมื่อผูวิจัยไปตรวจสอบดู
หลักฐานในปริสวรรค (ฉบับบาลี) ใชคําศัพทวา “พาหิรกา สาวกภาสิตา”๕๐๙ ซึ่งหลักฐานในอรรถกถา
ปริสวรรค ไดอธิบายไววา “อยูภายนอก (พาหิรกา) ไดแก อยูนอกพระศาสนา คําวา เปนสาวกภาษิต 
(สาวกภาสิตา) ไดแก ที่พวกสาวกของพาหิรกาศาสดาเหลาน้ันกลาวไว”๕๑๐ 

โดยเมื่อพิจารณาจากหลักฐานแลว จะเห็นวา คําสอนของสาวกที่พระพุทธเจาตรัสหาม
ไมใหฟง ก็คือ สาวกของพวกลัทธิตาง ๆ นอกพระพุทธศาสนา ไมไดหมายถึง การหามฟงคําสอนของ
พระสาวกในศาสนาน้ี ซึ่งนอกจากน้ี ในอนุตตริยสูตร ยังไดระบุอีกวา “ผูที่มีศรัทธาเลื่อมใสแลว ฟง
ธรรมของตถาคตหรือสาวกของตถาคต การฟงน้ีเปนการฟงที่ยอดเย่ียมกวาการฟงทั้งหลาย”๕๑๑ 

ประเด็นที่ ๑๐ เรื่องพระพุทธเจาไมไปโปรดอาฬารดาบสและอุทกดาบสเพราะอายุยืนยาว 

เยาวชนชายถาม : ทําไมพระพุทธเจาถึงไมไปแสดงธรรมใหอาฬารดาบสและอุทกดาบสที่
ช้ันพรหมครับ? 

พระคึกฤทธ์ิตอบ : เพราะอายุในช้ันพรหมของอาฬารดาบสและอุทกดาบสมีอายุยืนมาก
เกินไป๕๑๒  

                                                                                                                             
๕๐๕ ดูรายละเอียดใน nirdukkha, สนทนาธรรมค่ําวันเสาร_๒๐๑๒-๐๔-๒๘, [ออนไลน], แหลงที่มา: 

https://www.youtube.com/watch?v=XsqqnZ6SVbQ [๒ กันยายน ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๓๕.๑๑-๓๕.๒๐]. 
๕๐๖ อง.ฺนวก. (ไทย) ๒๓/๓๖/๕๐๘. 
๕๐๗ ดูรายละเอียด ใน Buddhawajana F, พุทธวจน  faq ทํ าไมตองศึกษาแตพุทธวจน _๒ , 

[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=IUrM8FNHNNs [๑๑ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาที
ที่ ๗.๔๓-๘.๒๒]. 

๕๐๘ ดูรายละเอียดใน อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๔๘/๙๑. 
๕๐๙ ดูรายละเอียดใน อง.ฺทุก. (บาลี) ๒๐/๔๘/๗๐. 
๕๑๐ ดูรายละเอียดใน อง.ฺทุก.อ. (ไทย) ๒/๔๘/๗๐. 
๕๑๑ ดูรายละเอียดใน องฺ.ฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๓๐/๔๗๓. 
๕๑๒ ดูรายละเอียดใน ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@พุทธวจน_ชวงคําถามเชาวันอาทิตยที่ ๑ 

กันยายน ๒๕๖๒, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=q_TvYGKSvl4&list=PLsc9 
1aJ1_crMnLCEjOWD1HR7FUIrkxj4q [๑๐ กันยายน ๒๕๖๒]. 



๒๒๑ 

 

แตในอรรถกถาปาสราสิสูตร อธิบายวา “เพราะวาอาฬารดาบสและอุทกดาบสไปเกิดใน
อรูปพรหม จึงไมมีประสาทหูในการรับฟงธรรมเทศนา และดวยไมมีประสาทหูที่ใชในการฟงธรรม จึง
ทําใหไมมีบทพระธรรมเทศนาที่จะแสดงแกอรูปพรหมทั้ง ๒ น้ี”๕๑๓ 

หลักฐานการตีความพระธรรมวินัยทั้ง ๑๐ ประเด็นขางตน เปนเพียงตัวอยางบางสวน การ
ที่เหลาภิกษุผูไดเขารับการฝกอบรม ยอมจะมีความเขาใจพระสัทธรรมคําสั่งสอนของพระผูมีพระภาค
คลาดเคลื่อนไปจากพุทธประสงค ดังน้ัน เมื่อเหลาพระภิกษุผูไดรับการฝกอบรมจากทางศูนยฝกอบรม
ภิกษุ โดยพุทธวจนสถาบันแลว ภิกษุเหลาน้ีก็จะออกไปเผยแพรหลักพุทธวจนะยังสถานที่ตาง ๆ และ
จะเปนเหตุใหผูไดรับขอมูลน้ี มีความเขาใจผิดคิดวาเปนพระธรรมวินัยอันออกมาจากพระโอษฐของ
พระศาสดา หรือเมื่อภิกษุเหลาน้ีไดเขามาอยูในกลุมคณะสงฆ ก็จะมีการประพฤติตนอันแปลกแยก
ดวยขอวัตรปฏิบัติที่ตนไดรับมาจากการฝกอบรม ทั้งแนวคิดคําสอนก็ยอมจะแตกตางกันจนจะเปนเหตุ
ใหเกิดการวิวาทะในขออรรถขอธรรมตาง ๆ อันเปนพระธรรมวินัยกับพระภิกษุเหลาอื่นในคณะสงฆ 
เน่ืองดวยความประพฤติปฏิบัติที่แตกตางกันในทางพระธรรมวินัยของทั้ง ๒ ฝาย ยกตัวอยาง เชน การ
ยกสิกขาบทปาติโมกขข้ึนสวด ๑๕๐ ขอ (ปกติคณะสงฆไทยยกข้ึนสวด ๒๒๗ ขอ) การตัดคัมภีรพระ
อภิธรรมปฎก ๑๒ เลม รวมทั้งการตัดคัมภีรอรรถกถาออก เปนตน สวนในเรื่องการถกเถียงวิวาทะกัน
ในความเห็นแตกตางทางพระธรรมวินัย เชน แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดภาษิตไวไมไดตรัสไววา ตถาคตได
ภาษิตไวไดตรัสไว แสดงสิ่งที่ตถาคตไดภาษิตไวไดตรัสไววา ตถาคตไมไดภาษิตไวไมไดตรัสไว เปนตน 
ไดช่ือวา เปนการทําใหสงฆแตกแยกกัน ซึ่งเปนกรรมหนัก๕๑๔ และความเห็นตางในพระธรรมวินัย
เชนน้ี จัดเปนวิวาทาธิกรณ๕๑๕ นอกจากน้ี เหตุการณน้ียังจัดเขาในสาเหตุที่ทําใหสงฆเกิดความ
แตกแยกกันอีกดวย คือ 

... แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดภาษิตไวไมไดตรัสไววา ตถาคตไดภาษิตไวไดตรัสไว 
แสดงสิ่งที่ตถาคตไดภาษิตไวไดตรัสไววา ตถาคตไมไดภาษิตไวไมไดตรัสไว 
แสดงจริยาวัตรที่ตถาคตไมไดประพฤติมาวา ตถาคตไดประพฤติมา 

แสดงจริยาวัตรที่ตถาคตไดประพฤติมาวา ตถาคตไมไดประพฤติมา 

แสดงสิ่งที่ตถาคตไมไดบัญญัติไววา ตถาคตไดบัญญัติไว 
แสดงสิ่งที่ตถาคตไดบัญญัติไววา ตถาคตไมไดบัญญัติไว ... 

ภิกษุเหลาน้ันยอมแยกพวกออกมา ประกาศตัวดวยเหตุ ๑๘ อยางน้ี แยกกันทําอุโบสถ 
แยกกันทําปวารณา แยกกันทําสังฆกรรม อุบาลี สงฆจะเปนผูแตกกันดวยเหตุเทาน้ีแล๕๑๖ 

เน่ืองดวยเหตุแหงความแตกแยกในคณะสงฆที่เกิดจากความเห็นตางในทางพระธรรมวินัย
น้ี จึงเปนเหตุใหผูรูนักปราชญราชบัณฑิตหลายทาน เชน สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต)๕๑๗ 

                                            

๕๑๓ ดูรายละเอียดใน ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๒๘๔/๑๒๖. 
๕๑๔ ดูรายละเอียดใน อง.ฺทสก. (ไทย) ๒๔/๓๙/๙๐. 
๕๑๕ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๒๑๖/๓๓๔-๓๓๕. 
๕๑๖ วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๕๒/๒๑๔-๒๑๕. 



๒๒๒ 

 

พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธัมมจิตโต)๕๑๘ พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต๕๑๙ นาวาอากาศเอก
ทองยอย แสงสินชัย๕๒๐ เปนตน ออกมาช้ีแจงขอเท็จจรงิเกี่ยวกับประเด็นปญหาทีเ่ปนขอสงสยัถกเถียง
กันในทางพระธรรมวินัยใหกระจางชัดเจน นอกจากน้ี ยังมีผูที่รองเรียนเขามาเกี่ยวกับประเด็นปญหา
ของพระคึกฤทธ์ิ จึงเปนเหตุใหองคกรปกครองสูงสุดของคณะสงฆไทย คือ มหาเถระสมาคมไดออก
ประกาศเปนคําสั่งใหพระคึกฤทธ์ินําพาคณะพระภิกษุในวัดนาปาพง ยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขข้ึน
สวดทุกกึ่งเดือนเปนจํานวน ๒๒๗ ขอ๕๒๑   

ดังน้ัน การที่พระคึกฤทธ์ิไดเผยแผหลักการและแนวทางคําสอนเชนน้ี จึงเปนการสราง
ความแตกตางกันระหวางทัศนะและขอวัตรการปฏิบัติของภิกษุใหเกิดข้ึนในคณะสงฆ เรียกวา ตางกัน
ดวยทิฏฐิสามัญญตาและสีลสามัญญตา๕๒๒ ดังที่ไดกลาวเหตุการณมาแลวขางตน ซึ่งเหตุการณใน
ลักษณะเชนน้ีไดเคยเกิดข้ึนมาแลวในสมัยพุทธกาล “เมื่อครั้งที่พระเทวทัตไดเสนอขอวัตรปฏิบัติ ๕ 
ประการข้ึน ตอมา ไดทําใหคณะสงฆแตกแยกออกเปน ๒ ฝาย”๕๒๓ และอีกเหตุการณ ภายหลังพุทธ
ปรินิพพาน ประมาณ พ.ศ. ๑๐๐ หลังการสังคายนาครั้งที่ ๒ ความวา 

พวกภิกษุวัชชีบุตรไดทําการแกไขเปลี่ยนแปลง ตัดทอนรวมทั้งไดยกเลิกพระธรรมวินัยด้ังเดิม 
ทั้งในสวนของพระไตรปฎกและอรรถกถา ทั้งยังไดสรางพระธรรมวินัยปลอมข้ึนมาแทนที่ ซึ่งผลที่
เกิดตามมาก็คือ เปนเหตุใหเกิดความแตกแยกออกเปนนิกายตาง ๆ ถึง ๑๗ นิกายหลัก โดยยังไม
รวมกับนิกายเถรวาทซึ่งยึดถือหลักการเดิมไว๕๒๔  

ฉะน้ัน การกระทําเชนน้ี จึงไดช่ือวา เปนการสรางสัทธรรมปฏิรูป (ธรรมปลอม) ใหเกิด
ข้ึนมา เพื่อแทนที่พระสัทธรรม (ธรรมแท) ใหเสื่อมสูญไป ซึ่งมีหลักฐานปรากฏ ความวา “สัทธรรม

                                                                                                                             
๕๑๗ Dhamma Talk, พระพรหมคุณาภรณ กรณีพระอาจารยคึกฤทธิ์ , [ออนไลน], แหลงที่มา: 

https://www.youtube.com/watch?v=gAfvcPJjziY [๓๐ เมษายน ๒๕๖๒]. 
๕๑๘ Dhamma Talk, ศีล ๑๕๐ หรือ ๒๒๗ ขอ, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube. 

com/watch?v=gAfvcPJjziY [๓๐ เมษายน ๒๕๖๒]. 
๕๑๙ พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต, ยอดมหาโจร ทําลายพระสัทธรรม พระปฏิบัติทําลาย มิใชพระ

ปริยัติ, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PDTgBYqHGp0 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 
๕๒๐ ทองยอย แสงสินชัย, ความเขลาของบัณฑิต, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.facebook. 

com/tsangsinchai/posts/742836112476795 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 
๕๒๑ มติมหาเถรสมาคม ครั้งที่ ๑๗/๒๕๕๗, เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาปาพง 

จังหวัดปทุมธานี, [ออนไลน], แหลงที่มา: http://mahathera.onab.go.th/files/mati_doc/c-17200857_386 
%20กรณีพระอธิการคึกฤทธ์ิ%20โสตถิผโล%20วัดนาปาพง%20จังหวัดปทุมธานี.pdf [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

๕๒๒ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลศัพท, หนา ๔๔๔. 
๕๒๓ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๐๙/๔๔๑-๔๔๓, วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๑๐/๔๔๔, วิ.มหา. (ไทย) 

๑/๔๑๑/๔๔๔-๔๔๕. 
๕๒๔ ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๔๖/๓๙๓, อภ.ิป ฺจ.อ. (ไทย) -/-/๑๖๒-๑๖๖. 



๒๒๓ 

 

ปฏิรูปยังไมเกิดข้ึนในโลกตราบใด ตราบน้ันสัทธรรมก็ยังไมเสื่อมสูญไป แตเมื่อใดสัทธรรมปฏิรูป
เกิดข้ึนในโลก เมื่อน้ันสัทธรรมยอมเสื่อมสูญไป”๕๒๕ 

อน่ึง วิวาทาธิกรณน้ันเปนเรื่องการถกเถียงกันเกี่ยวกับความเห็นที่แตกตางในทางพระ
ธรรมวินัย ซึ่งเปนเรื่องที่คณะสงฆผูทีม่ีอํานาจทางการปกครองจะตองระงับ ทําใหสงบ เพื่อไมใหปญหา
น้ีเปนเหตุการณที่ลุกลามบานปลายไปมากกวาเดิม เมื่อองคกรปกครองสงฆไมสามารถจัดการกับ
ปญหาที่เกิดข้ึนได ก็จะเปนเหตุใหพุทธบริษัทผูไมรูทั่วถึงในพระธรรมวินัย หลงเขาใจผิด คิดไปวา 
หลักการและแนวทางที่พระคึกฤทธ์ิพรอมดวยคณะไดเผยแผออกมาน้ัน เปนสิ่งที่ถูกตองตรงตามพระ
ธรรมวินัย  

๔.๒.๓ ผลกระทบท่ีมีตอสังคมฆราวาส 

สืบเน่ืองมาจากพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ไดเผยแผคําสอนในสวนที่ (เช่ือและเขาใจวา) เปน
คําสอนของพระศาสดาลวน เรียกวา พุทธวจนะ ตอมา หลักคําสอนน้ีไดถูกถายทอดและเผยแพร
ออกมาสูสังคม จึงเปนเหตุใหไดรับความสนใจจากอุบาสก อุบาสิกา ทั้งผูที่มีศรัทธาและเคยศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา เมื่ออุบาสกอุบาสกิาไดเหน็ดวยและคลอยตามกับแนวทางที่วา พุทธบริษัทจะตองเผย
แผเฉพาะในสวนที่เปนพุทธวจนะเทาน้ัน ฆราวาสเหลาน้ันจึงไดชวยกันเผยแพรแนวทางคําสอนน้ี  

ตอมา ภายหลังไดมีการจัดต้ังพุทธวจนสถาบันในหลายจังหวัด เชน พุทธวจนสถาบัน
นครราชสีมา๕๒๖ พุทธวจนสถาบันชุมพร๕๒๗ พุทธวจนสถาบันกาฬสินธุ๕๒๘ พุทธวจนสถาบัน
เชียงราย๕๒๙ พุทธวจนสถาบันเกษตรวิสัย๕๓๐ เปนตน และพุทธวจนสถาบันในตางประเทศ๕๓๑ 
นอกจากน้ี ไดมีการจัดงานและโครงการเพื่อประกาศและโฆษณาหลักการพุทธวจนะ ยกตัวอยาง เชน 

                                            

๕๒๕ ส.นิ. (ไทย) ๑๖/๑๕๖/๒๖๒. 
๕๒๖ พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธ์ิ, พุทธวจนสถาบันโคราช, [ออนไลน], 

แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=YzPxG51hCuk [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 
๕๒๗ TamsabaiResort Chumphon, พุทธวจนสถาบันชุมพร , [ออนไลน], แหลงที่มา: https:// 

www.youtube.com/watch?v=oEmgvuX2Avw [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 
๕๒๘ มูลนิธิพุทธโฆษณ เผยแผ พุทธวจน, พุทธวจนสถาบันกาฬสินธุ, [ออนไลน], แหลงที่มา: https:// 

www.youtube.com/watch?v=a7QZULCA3r8 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 
๕๒๙ siri muang, ปาโคสิงคสาวัน ศูนยปฏิบัติพุทธวจนเชียงราย, [ออนไลน], แหลงที่มา: https:// 

www.youtube.com/watch?v=_2zxYz7Cm1c [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 
๕๓๐ Googlemaps, พุทธวจนสถาบันเกษตรวิสัย, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.google. 

com/maps/contrib/102183098902888610096/photos/@15.6489493,103.6457759,17z/data=!3m1!4 
b1!4m3!8m2!3m1!1e1 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

๕๓๑ พุทธวจนสถาบัน, เครือขายพุทธวจน , [ออนไลน], แหลงที่มา: http://buddha-net.com [๓ 
มกราคม ๒๕๖๕].  



๒๒๔ 

 

โครงการชวนนองทองพุทธวจนะ๕๓๒ งานรักและศรัทธาพระตถาคต๕๓๓ รวมทั้งยังไดออกไปเผยแผ
หลักการน้ียังสถานที่ตาง ๆ อีกดวย 

ดวยเหตุน้ีจึงทําใหมีอุบาสก อุบาสิกา และผูที่สนใจเปนจํานวนมากไดหลั่งไหลเขาไปหา
พระคึกฤทธ์ิยังสํานักวัดนาปาพง เพื่อฟงธรรมซึ่ง (เช่ือและเขาใจวา) เปนพระพุทธพจนลวน ๆ เพราะ
ดังที่พระคึกฤทธ์ิไดกลาวยืนยันไวแตแรกแลววา “คําสอนที่ตนไดพูดออกมาทั้งหมดน้ัน ไมมีคําสอน
ของตนเองเลย ตนพูดแตคําสอนของพระศาสดาทั้งหมด” 

และเปนที่ทราบกันแลววา การเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิเปนการตีความพระธรรม
วินัยดวยความเห็นตนเอง เพราะปราศจากการศึกษาคัมภีรอื่น ๆ รวมดวยในการตีความพระธรรมวินัย
ที่มีอยูในคัมภีรพระไตรปฎก ดวยสาเหตุน้ี จึงเปนการเปดโอกาสใหเกิดขอผิดพลาดในการเผยแผคํา
สอนน้ัน ๆ ออกไป โดยผูวิจัยจะยกตัวอยาง การเผยแผคําสอนบางสวนที่มีขอผิดพลาดซึ่งเกิดจากการ
ตีความพระธรรมวินัย ดังตอไปน้ี  

ประเด็นที่ ๑ เรื่องขอปฏิบัติเพื่อบรรลุเปนพระโสดาบันคือตองมั่นคงในพระรัตนตรัย 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา ถาตองการเปนพระโสดาบัน ตองเลื่อมใสพระพุทธ พระธรรม 
พระองค มีศีลไมขาด ไมทะลุ ไมดางพรอย คน ๆ น้ันเปนโสดาบัน๕๓๔  

แตหลักฐานในทุติยสารีปุตตสูตร มีขอความปรากฏวา  

พระผูมีพระภาคทรงตรัสถามพระสารีบุตรวา ขอปฏิบัติเพื่อบรรลุเปนพระโสดาบันเปน
อยางไร พระสารีบุตรตอบวา ๑. คบหาสัตบุรุษ ๒. ฟงธรรม ๓. พิจารณาอยางลึกซึ้ง ๔. ปฏิบัติ
ธรรมสมควรแกธรรม เปนขอปฏิบัติที่ทําใหบรรลเุปนพระโสดาบัน ซึ่งพระพุทธองคก็ไดตรัสวาขอ
ปฏิบัติเพื่อบรรลุความเปนพระโสดาบันเปนเชนเดียวกันกับที่พระสารีบุตรไดตอบไป๕๓๕ 

 

 

 

                                            

๕๓๒ มูลนิธิพุทธโฆษณ รวมกับสํานักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้นพื้นฐาน, โครงการชวนนองทอง
พุทธวจน คร้ังที่  ๑, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.buddhakos.com/nongtongbuddhawajana/de 
tail.html [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

๕๓๓ ศูนยบริการมัลติมีเดีย , รักและศรัทธาตถาคต ๒๖ พ.ค. ๒๕๕๖, [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://media.Watnapahpong.org/video/269XS2NRH777/รักและศรัทธาตถาคต-26-พค-2556 [๑๔ 
มกราคม ๒๕๖๕]. 

๕๓๔ ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq ตองการเปนโสดาบันตองปฏิบัติอยางไร, 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5NI8_b4rcX0 [๑๕ พฤษภาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ 
๐.๐๒-๑.๐๐]. 

๕๓๕ ดูรายละเอียดใน ส.ม. (ไทย) ๑๙/๑๐๐๑/๔๙๔-๔๙๕. 



๒๒๕ 

 

ประเด็นที่ ๒ เรื่องพระโสดาบันสามารถด่ืมสุราได 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา ถาด่ืมสุราจะตองไมผิดสัมมาวาจา ๔ (ในอริยมรรคมีองค ๘) เพราะ
ไปดูในขอโสดาบันไมมีพูดถึงเรื่องสุรา พระโสดาบันไมมีขอหามในการด่ืมสุรา๕๓๖ 
 แตในปญจเวรภยสูตร ระบุวา “อริยสาวกเปนผูเวนขาดจากการเสพของมึนเมา คือ สุรา
และเมรัยแลว”๕๓๗ 

ประเด็นที่ ๓ เรื่องทําสมาธิกอนแลวศีลจะคอยบริบูรณข้ึนเอง 

อุบาสิกาถาม : พี่บางคนติดเรื่องการโกหก บางคนติดเรื่องสุรา อยางน้ีก็คือแนะนําใหเขาทํา
สมาธิใหเยอะที่สุด เพราะทําสมาธิใหมากแลวศีลจะคอย ๆ สมบูรณเองใชมั้ยคะ พระอาจารย? 
 พระคึกฤทธ์ิตอบ : มันก็จะดีข้ึน มันมาชวยกัน(ทําสมาธิจะชวยใหศีลดีข้ึน)๕๓๘  

 แตในทุติยอคารวสูตร ระบุวา “เปนไปไมไดเลย เมื่อไมรักษาศีลแลวจะทําสมาธิใหเกิดข้ึน 
เมื่อไมสามารถทําใหสมาธิใหเกิดข้ึนแลว ปญญาก็เกิดข้ึนมาไมได”๕๓๙ 

ประเด็นที่ ๔ เรื่องผีไมสามารถเขาสิงคนได 

อุบาสกถาม : ผีเขาสิงคนไดมั้ยครับ? 
พระคึกฤทธ์ิตอบ : ไมสามารถทําได๕๔๐ 

 แตในสังขิตตปาติโมกขุทเทสาทิ ระบุวา “มีผีเขาสิงภิกษุ”๕๔๑ ในพระไตรปฎกภาษาไทย 
ใชคําแปลวา “ผี” เมื่อไปตรวจสอบดูในพระไตรปฎกภาษาบาลี ใชคําศัพทวา “อมนุษย” ปรากฏ
หลักฐานในสังขิตตปาติโมกขุทเทสาทิวา “อมนุสฺสนฺตราโย”๕๔๒ คําวา “อมนุษย” ในพจนานุกรมฯ 

                                            

๕๓๖ ดูรายละเอียดใน Buddhakoss, รายการพุ ทธวจน  ๒๕๕๔/๙ , [ออนไลน ], แหลงที่ มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=3qgNo4JDKUg&index=8&list=PLdVIBNdVm3_Q_saqjV_451V1h 
fEVYYJGU [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒๕.๓๐-๒๖.๐๐]. 

๕๓๗ ดูรายละเอียดใน ส.นิ. (ไทย) ๑๖/๔๑/๘๔. 
๕๓๘ ดูรายละเอียดใน ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@ชวงคําถาม มีเสียงมีคําพูดไมดีอยูในหัว 

ควรทําอยางไรและคําถามประเด็นอื่นๆ ทานพระอาจารยคึกฤทธิ์, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.you 
tube.com/watch?v=ud7ZQtP37tM [๙ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๑๗.๓๒-๑๗.๕๙]. 

๕๓๙ ดูรายละเอียดใน อง.ฺป ฺจก. (ไทย) ๒๒/๒๒/๒๕-๒๖. 
๕๔๐ ดูรายละเอียดใน ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@วิญญาณเรรอน ผีเรรอนเปนอยางไรมีจริง

หรือไม? ผีเขาสิงคนไดใหม?, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ZXgWAgUxRzM 
[๑ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๐.๒๖-๑.๐๕]. 

๕๔๑ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๕๐/๒๓๐. 
๕๔๒ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (บาลี) ๔/๑๕๐/๑๕๙. 



๒๒๖ 

 

อธิบายไววา “ผูที่ไมใชคน คนไทยเรียกวา ภูตผีปศาจ แตในภาษาบาลี คือ จําพวกเปรต ยักษ เทวดา 
หรือพระอินทร”๕๔๓  

 โดยในอรรถกถาอาฏานาฏิยสูตร อธิบายวา “คําวา สิง ไดแก สิงทับราง”๕๔๔ 

 สรุปความวา ในพระไตรปฎกแปลภาษาไทย บางแหงแปลวา “ผีสิง”๕๔๕ บางแหงแปลวา 
“อมนุษยสิง”๕๔๖ ซึ่งคําวา “ผี” เปนคําที่ใชเฉพาะในภาษาไทย แตในพระไตรปฎกบาลีใชคําวา 
“อมนุษย” ซึ่งคําวา อมนุษยในที่น้ี หมายถึง “พวกเปรต ยักษ เทวดา หรือพระอินทร” และถาเขาใจ
คําวา “ผีหรืออมนุษย” ในพระไตรปฎกภาษาไทยแบบเจตภูต คือ  

ดวงวิญญาณที่เที่ยงแทสิงอยูในตัวคน จะออกจากรางไดในเวลานอนหลบัและเวลาทีร่างกายน้ี
ตายแลว และถาเขาใจวา เมื่อรางกายน้ีตายแลว ดวงวิญญาณ (เจตภูต) น้ีจะลองลอยไปแสวงหา
ที่เกิดใหม ถามีความเขาใจเชนน้ีจัดเปนความเห็นผิด เพราะเปนความเช่ือในแบบลัทธิพราหมณ
นอกพระพุทธศาสนา๕๔๗  

ประเด็นที่ ๕ เรื่องคําพระสาวกเปรียบเหมือนแสงหิ่งหอย 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา พระพุทธเจาตรัสวา คําสาวกเปรียบเหมือนแสงหิ่งหอย คําพระ
ศาสดาเปรียบเหมือนแสงดวงอาทิตยสาดสองข้ึนมาหิ่งหอยจะอับแสง คําสาวกจะหมดราคาไป๕๔๘ 

แตในอุปปชชันติสูตร ระบุวา “พวกเดียรถียและลูกศิษยเปรียบเหมือนหิ่งหอย”๕๔๙ สวน
หลักฐานในอรรถกถาสันนิปาตานุชานนาทิกถา ยังอธิบายอีกวา “เดียรถียคือพวกที่นับถือลัทธิอื่น ๆ 
นอกพระพุทธศาสนา”๕๕๐ 

ประเด็นที่ ๖ เรื่องพระอรหันตตกระดับมาเปนพระโสดาบันได 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา ถาพระอรหันตประพฤติมารยาทและโคจรบกพรองจะตกระดับจาก
พระอรหันตมาเปนพระโสดาบัน๕๕๑ 

                                            

๕๔๓ ดูรายละเอียดใน พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวล
ศัพท, หนา ๕๐๕.  

๕๔๔ ที.ปา.อ. (ไทย) -/๒๘๒/๒๔๒. 
๕๔๕ ดูรายละเอียดใน ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๒๑๑/๒๖๖. 
๕๔๖ ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๕/๒๖๔/๔๙. 
๕๔๗ ดูรายละเอียดใน พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวล

ศัพท, หนา ๗๓, ๔๓๘. 
๕๔๘ ดูรายละเอียดใน Suwannachan, พุทธวจน ตอบปญหาผูปฏิบัติธรรม ณ ยุวพุทธิกสมาคม 

ศูนย ๒ คลองสาม ปทุมธานี ๒๔/๐๑/๒๕๕๔, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v 
=bTGtMGT1lzI [๒๒ สิงหาคม ๒๕๖๔]. 

๕๔๙ ดูรายละเอียดใน ขุ.อุ. (ไทย) ๒๕/๖๐/๓๐๘. 
๕๕๐ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๓/๑๓๒/๑๒๗. 



๒๒๗ 

 

แตในปรมัฏฐกสุตตนิทเทส ระบุวา “พระอริยบุคคล ต้ังแตพระโสดาบันข้ึนไปจนถึงพระ
อรหันตจะไมกลับมาสูกิเลสที่เคยละไดแลวอีก”๕๕๒ 

ประเด็นที่ ๗ เรื่องคําสอนพระพุทธเจาถูกจารึกลงบนเสาหินอโศก 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา พระเจาอโศกเกิดศรัทธาในพระพุทธศาสนาไดเอาขอมูลพุทธวจนะ
จากการทรงจําของพระภิกษุในครั้งพุทธกาลมาสลักลงบนเสาหินอโศก๕๕๓ 

แตหลักฐานในหนังสือรูจักพระไตรปฎก ใหชัด ใหตรง (กรณีพระคึกฤทธ์ิ) ระบุวา  

ยํ้าวา จารึก ๒๘ ฉบับ เปนราชโองการของพระเจาอโศก ซึ่งตรัสแสดงพระราชกรณียกิจ พระ
บรมราโชบาย พระราชประสงค และพระราชานุศาสนแกขาราชการและประชาชน๕๕๔  

... ในสมัยพระเจาอโศก ยังไมมีจารึกพุทธพจนเปนตัวหนังสือ พระสาธยายจํากันมาโดยมุข-
ปาฐะ คือปากเปลา จะมีการเขียนก็เฉพาะบอกกลาวสื่อสารกันเล็ก ๆ นอย ๆ ... ที่พระคึกฤทธ์ิ
พูดใหเขาใจในเชิงวา เสาหินของพระเจาอโศกไดเปนที่จารึกรักษาพุทธวจนะ มีการใชอักษร
พราหมีจารึกรักษาพุทธวจนะ อะไรน้ัน ไมเปนความจริงแตอยางใด ...๕๕๕ 

ประเด็นที่ ๘ เรื่องเขาใจผิดวาตนเองเปนพระโสดาบันย่ิงสําคัญผิดย่ิงดี 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา ถาโยมเขาใจผิดวาเราเปนโสดาบัน โยมจะตองผิดศีล ๕ สําคัญผิดก็
ยังเกิดประโยชน ดังน้ันไมตองกลัววาจะสําคัญผิด สําคัญผิดไปเลย ย่ิงสําคัญผิดมากย่ิงดี๕๕๖ 

แตหลักฐานในทุติยปาปธัมมสูตร ระบวุา “มีพุทธดํารัสวา คนบางคนในโลกน้ี ตนเองเปนผู
มีความเห็นผิดและชักชวนผูอื่นใหมีความเห็นผิด ฯลฯ ตนเองเปนผูมีความรูผิดและชักชวนผูอื่นใหมี
ความรูผิด ตนเองเปนผูมีความหลุดพนผิดและชักชวนผูอื่นใหมีความหลุดพนผิด บุคคลน้ีเรียกวา คน
ช่ัวที่ย่ิงกวาคนช่ัว”๕๕๗ 

 

 

                                                                                                                             
๕๕๑ ดูรายละเอียดใน ปอก บางกรวย sansuk, Mobile๒๐๑๘๐๔๐๓_พุทธวจนสถาบันวังสวนกลวย 

อําเภอกุ สุมาลย  จังหวัดสกลนคร , [ออนไลน ], แหลงที่ มา: https://www.youtube.com/watch?v=rFQb 
aiw2D5s&feature=youtu.be. [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

๕๕๒ ดูรายละเอียดใน ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๓๘/๑๓๖, ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๓๘/๑๓๘-๑๓๙. 
๕๕๓ ดูรายละเอียดใน BuddhaWajana๒๐๑๒, หลักฐานที่มาของพุทธวจน, [ออนไลน], แหลงที่มา: 

https://www.youtube.com/watch?v=tucMUA9ndBM [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๖.๓๒-๗.๒๐]. 
๕๕๔ พระพรหมคุณภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), รูจักพระไตรปฎก ใหชัด ใหตรง, หนา ๗๗. 
๕๕๕ เรื่องเดียวกัน, หนา ๗๙.  
๕๕๖ ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq การสําคัญผิดวาตนเองเปนโสดาบัน , 

[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=8fsJt6HOYFk [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ 
๔.๕๘-๕.๑๙]. 

๕๕๗ ดูรายละเอียดใน อง.ฺจตุกฺก. (ไทย) ๒๑/๒๐๘/๓๒๘. 



๒๒๘ 

 

ประเด็นที่ ๙ เรื่องฌานที่ ๔ แสดงอิทธิฤทธ์ิปาฏิหาริยได 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา การจะทําปาฏิหาริยได ตองตัวฌานที่ ๔ ถึงจะเปนจิตที่ควรแกการ
งาน เธอนอมจิตไปทางใด เธอก็จะไดบุพเพนิวาสานุสติญาณ จุตูปปาตญาณ อะไรตออะไรอยางน้ี๕๕๘ 

แตในอรรถกถาปุพเพนิวาสกถา ระบุวา “ตัวฌานที่ ๔ ไมใชอภิญญาจึงไมสามารถทํา
อิทธิปาฏิหาริยได แตการจะแสดงปาฏิหาริยไดน้ันจะตองอาศัยตัวฌาน ๔ เปนบาทฐาน ดวยการ
เขาฌานที่ ๔ แลวจึงออกจากที่ฌาน ๔ อีกครั้งหน่ึง จึงจะสามารถทําใหอภิญญาเกิดข้ึนได”๕๕๙  

ประเด็นที่ ๑๐ เรื่องโมฆบุรุษ แปลวา บุรุษผูวางเปลาจากความดี 

พระคึกฤทธ์ิกลาววา โมฆบุรุษ บุรุษผูวางเปลา วางเปลาจากอะไร วางเปลาจากความดี 
วางจากความดี กูไมมีความดีเลยนะ๕๖๐ 

 แตในอรรถกถามหาสีหนาทสูตร อธิบายวา “คําวา โมฆบุรุษ พระพุทธเจาทั้งหลายยอม
ตรัสเรียกบุคคลผูไมมีอุปนิสัยแหงมรรคและผลทัง้หลายในอัตภาพน้ันวา โมฆบุรุษ แมเมื่อมีอุปนิสัย แต
มรรคหรือผลไมมีในขณะน้ัน พระองคก็ตรัสเรียกวาโมฆบุรุษเหมือนกัน”๕๖๑ 

นอกจากพระคึกฤทธ์ิจะสรางแนวทางในการศึกษาเรียนรูพระธรรมวินัยใหกับอุบาสก 
อุบาสิกาอยางไมถูกตองแลว ยังไดช้ีนําพาอุบาสกอุบาสิกาผูไมรูทั่วถึงในพระธรรมวินัย กลาวตําหนิ
บรรดาพระสาวกทั้งหลายผูเปนพระอริยบุคคลอีกดวย เชน การตําหนิพระสารีบุตร๕๖๒ เปนตน “การ
ตําหนิพระอริยบุคคลผูไมมีความผิดน้ันเปนการกระทําที่ปดกั้นสวรรคและนิพพาน”๕๖๓ ดังน้ัน การที่
พระคึกฤทธ์ิพาอุบาสก อุบาสิกา ตําหนิพระสารีบุตรผูไมมีความผิด จึงเปนการเปดทางใหเหลาอุบาสก 
อุบาสิกา ผูไมรูทั่วถึงพระธรรมวินัยทั้งหลายไปอบาย๕๖๔ “เพราะการตําหนิพระอริยบุคคลน้ัน แมจะ
เปนพระโสดาบัน ผูเปนคฤหัสถก็ตามก็มีโทษมาก”๕๖๕ 

                                            

๕๕๘ ดูรายละเอียดใน nirdukkha, พุทธวจนสนทนา ชวงหลังฉัน_๒๐๑๓-๐๖-๒๓, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=SnxoWkOUbWI [๗ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่  ๙.๓๔-
๑๐.๐๐]. 

๕๕๙ ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๑๒/๒๑๕. 
๕๖๐ ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, กฐินวัดนาปาพง ๒๕๖๑ แสดงธรรมชวงบาย วันอาทิตยที่ ๐๔ 

พฤศจิกายน  ๒๕๖๑ , [ออนไลน ], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ond1eZgVg8A [๗ 
พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. 

๕๖๑ ดูรายละเอียดใน ม.มู.อ. (ไทย) ๑/๑๔๗/๔๘๒. 
๕๖๒ ดูรายละเอียดใน nirdukkha, พระอาจารยคึกฤทธิ์-ธรรมบรรยาย วัดเนินพระ ระยอง-๒๐๑๔-

๐๗-๒๘ , [ออนไลน ], แหลงที่ มา: https://www.youtube.com/watch?v=L_sVaAdYs_U [๒๒  กรกฎาคม 
๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๑๗.๕๗-๒.๒๐.๑๘]. 

๕๖๓ เทียบดูใน อง.ฺทสก.อ. (ไทย) ๓/๘๙/๕๐๕. 
๕๖๔ ดูรายละเอียดใน อง.ฺทสก.อ. (ไทย) ๓/๘๙/๕๐๕. 
๕๖๕ วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๑๓/๒๓๑. 



๒๒๙ 

 

จากการศึกษาคนควาขอมูลของผูวิจัย พบวา การตําหนิของพระผูมีพระภาคน้ันมี ๒ แบบ 
คือ ๑. การตําหนิภิกษุผูเปนปุถุชน พระพุทธองคจะตรัสดวยคําข้ึนตนวา โมฆบุรุษ๕๖๖ ๒. การตําหนิ
ภิกษุผูเปนพระอริยบุคคล พระพุทธองคจะตรัสดวยการเรียกช่ือ เชน อานนท๕๖๗ ภารทวาชะ๕๖๘ เปน
ตน แลวตามดวยพระพุทธดํารัสประโยควา “การกระทําของเธอไมสมควร ไมคลอยตาม ไมเหมาะสม 
ไมใชกิจของสมณะ ฯลฯ” ในการศึกษาคนควาขอมูลของผูวิจัย ไมพบหลักฐานวา พระผูมีพระภาคได
ตําหนิพระสารีบุตรไวเลย มีแตคําที่พระองคไดตรัสสรรเสริญพระสารีบุตรไวหลายแหง ยกตัวอยาง 
เชน สุสิมสูตร๕๖๙ เอกปุคคลวรรค๕๗๐ อายาจนวรรค๕๗๑ อนุปทสูตร๕๗๒ เปนตน   

สรางมรรควิธีในการพนทุกข เพ่ือมรรค ผล นิพพานแบบงายและลัดสั้น 

นอกจากน้ี พระคึกฤทธ์ิยังไดเผยแพรหลักในการปฏิบัติเพื่อบรรลุมรรคผล นิพพาน แบบ
งายและลัดสั้น โดยกลาววา บุคคลผูที่ใกลจะเสียชีวิตอินทรียทั้ง ๕ จะแกกลา และยังกลาวอีกวา  

เราไมตองไปกังวลวาคนที่ใกลจะตายจะนับถืออะไร ลัทธิอะไร หรือวาเปนชนชาติไหน แลวฟง
ภาษาไมรูเรื่องหรือวาเปนอัลไซเมอร เปนหูหนวก เปนอะไร พุทธเจาบอกวาใหฟงไป แลวก็ถึงแม
จะตายแลวก็ใหเปดฟงตอเถอะ ... เพียงแตวาพอคนที่ตายแลวบางคน บางคนเขาไปไมทนั แตเขา
ก็วัดดวงเปด[เสียงอานพุทธวจนะ]ไปปรากฏวาไดผล [บรรลุมรรคผล] ก็เก็บขอมูลสถิตมาเรื่อย ๆ 
สวนใหญก็คือประมาณ ๑ ถึง ๒ ช่ัวโมง [เสียชีวิตแลว ๑ ถึง ๒ ช่ัวโมง] จะมีรายเน้ียะที่เมื่อไมกี่
สัปดาหที่มาบอก ๑๒ ช่ัวโมง ... ดังน้ัน เหตุปจจัยน้ันมันมาจากพระสูตร[ผัคคุณสูตร]น้ี และพระ
สูตรน้ีบางคนอานไมดีก็คิดวาใหเฉพาะภิกขุผัคคุณเทาน้ัน แตจริง ๆ ไมใช๕๗๓ 

และอีกหลักฐานหน่ึงที่อุบาสกไดเลาใหพระคึกฤทธ์ิฟงวา  

ตนไดเอาเสียงอานพระสูตรพุทธวจนะบทอานาปานสติใหแมของภรรยาฟง ต้ังแตปวย
จนกระทั่งเสียชีวิต แลวไดเลาตอไปอีกวา เมื่อแมของภรรยาเสียชีวิตแลว สีผิวกายมีอาการเหลือง

                                            

๕๖๖ วิ.มหา. (ไทย) ๑/๓๙/๒๗. 
๕๖๗ วิ.ม. (ไทย) ๕/๒๗๔/๗๑. 
๕๖๘ วิ.จู. (ไทย) ๗/๒๕๒/๑๘. 
๕๖๙ ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๑๐/๑๒๒. 
๕๗๐ อง.ฺเอกก. (ไทย) ๒๐/๑๘๗/๒๕. 
๕๗๑ อง.ฺทุก. (ไทย) ๒๐/๑๓๑/๑๑๖. 
๕๗๒ ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๙๓-๙๗/๑๑๐-๑๑๕. 
๕๗๓ อานาปานสติ พุทธวจน, ไมเคยเช่ือเลย..!! วาเร่ืองที่ เขาบอกมาจะเปนจริง อานาปานสติ 

พุทธวจน ๙ ธ.ค. ๒๐๑๗, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=gzpIzUYjVPw [๕ 
สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑๐.๕๓-๑๒.๔๔]. 



๒๓๐ 

 

ข้ึนเรื่อย ๆ และลักษณะเหมือนคนนอนหลับ เมื่อพระคึกฤทธ์ิไดฟงเหตุการณที่อุบาสกเลาใหฟง
ดังน้ีแลว จึงไดพยากรณวา แมภรรยาของอุบาสกที่ไดเสียชีวิตไปน้ันละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าได๕๗๔ 

การที่พระคึกฤทธ์ิไดพยากรณมรรคผลและคติที่ไปของผูเสียชีวิต เพียงเพราะแคบุคคลผู
น้ันไดฟงเสียงอานพระสูตรกอนสิน้ชีวิตวาไดตัดกิเลสบรรลมุรรคผล ถือเปนการลมลางมรรควิธีทางพน
ทุกขเดิมของพระผูมีพระภาคที่พระองคทรงตรัสรู แลวสรางมรรควิธีข้ึนมาในรูปแบบใหมแบบงายและ
ลัดสั้น การกระทําเชนน้ีจึงเปนการคัดคานกับแนวทางการปฏิบัติตนแบบไตรสิกขา คือ “การฝกฝน
อบรมตนดวยศีล สมาธิ ปญญา”๕๗๕ ตามหลักการในพระพุทธศาสนา นอกจากน้ี ยังเปนการคัดคาน
กับหลักคําสอนของพระผูมีพระภาคที่พระองคตรัสไวในปหาราทสูตรวา “ธรรมวินัยน้ีมีการศึกษาไป
ตามลําดับ มีการบําเพ็ญไปตามลําดับ มีการปฏิบัติไปตามลําดับไมใชมีการบรรลุอรหัตตผลโดย
ทันที”๕๗๖ ซึ่งในอรรถกถาปหาราทสูตร ยังไดอธิบายเพิ่มเติมอีกวา  

... ในคําเปนตนวา “มีการศึกษาไปตามลําดับ (อนุปุพฺพสิกฺขา)” บัณฑิตพึงทราบวินิจฉัย
ดังตอไปน้ี พระผูมีพระภาคทรงถือเอาสิกขา ๓ ดวยการศึกษาไปตามลําดับ ทรงถือเอาธุดงค ๑๓ 
ดวยการบําเพ็ญไปตามลําดับ ทรงถือเอาอนุปสสนา ๗ มหาวิปสสนา ๑๘ การจําแนกอารมณ ๓๘ 
โพธิปกขิยธรรม ๓๗ ดวยการปฏิบัติไปตามลําดับ คําวา ไมใชมีการบรรลุอรหัตตผลโดยทันที (น 
อายตเกเนว อฺปฏิเวโธ) ความวา ช่ือวาภิกษุผูไมกระทําใหบริบูรณในศีลเปนตน ต้ังแตตนแลว
บรรลุอรหัตตผล เหมือนการกระโดดไปของกบ ยอมไมมี เพราะเหตุน้ัน จึงอธิบายวา ก็ภิกษุ
บําเพ็ญศีล สมาธิ และปญญา ตามลําดับเทาน้ัน จึงสามารถบรรลุพระอรหัตได ...๕๗๗ 

และเมื่ออุบาสก อุบาสิกาผูที่ศรัทธาเลื่อมใสในพระคึกฤทธ์ิ ยอมจะนํามรรควิธีปฏิบัติที่
ไดรับการแนะนําสั่งสอนไปประพฤติปฏิบัติตาม เพราะดวยมีความเขาใจวา พระคึกฤทธ์ิไดแนะนํา
คําสั่งสอนตามคําสอนของพระศาสดา ตามที่พระคึกฤทธ์ิไดอางจากผัคคุณสูตร ซึ่งวิธีการที่พระคึกฤทธ์ิ
ไดอางจากผัคคุณสูตร มีดังตอไปน้ี 

๑. อางอานิสงสทั้ง ๖ ประการ ในผัคคุณสูตร 

๒. สอนใหญาติผูใกลเสียชีวิตหรือเสียชีวิตแลวอานพระสูตรเปนภาษาไทย หรือภาษาบาลี
ก็ได เชน ปฏิจจสมุปบาท อานาปานสติ หรือพระสูตรเรื่องใดก็ได โดยเปดเสียงอานจากวิทยุเอ็มพีสาม 
เครื่องเลน หรือฟงเสียงอานพระสูตรจากยูทูบ เปนตน 

                                            

๕๗๔ ดูรายละเอียดใน ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *ใหแมภรรยาฟงอานาปานสติ เม่ือทํากาละ 
อินทรียผองใสย่ิงนัก ตรงตามคําพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร), [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com 
/watch?v=CWm2wSxCh0I [๑๒ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๒.๒๕-๓.๐๑]. 

๕๗๕ ดูรายละเอียดใน อง.ฺจตุกฺก. (ไทย) ๒๑/๑-๒/๑-๓. 
๕๗๖ อง.ฺอก. (ไทย) ๒๓/๑๙/๒๔๘. 
๕๗๗ อง.ฺอก.อ. (ไทย) ๓/๑๙/๓๔๐. 



๒๓๑ 

 

๓. ผูที่ไดฟงจะเปนใครก็ได จะเปนคนพิการ หูหนวก ตาบอด อัลไซเมอร ตางชาติ ฟง
ภาษาไมรูเรื่อง จะนับถือลัทธิศาสนาใดก็ได ไมเขาใจภาษาไทยก็ยังไดผล  

๔. อานหรือเปดใหฟงตอนที่ใกลจะเสียชีวิต หรือแมจะเสียชีวิตไปแลว ๑๒ ช่ัวก็ยังไดผล 

๕. ผูที่เสียชีวิตแลวไดฟงเสียงอานพระสูตร ผิวพรรณทางกายจะมีลักษณะผองใสเปนสี
เหลือง ตัวน่ิม ไมดํา ไมแข็งทื่อ 

๖. พระคึกฤทธ์ิกลาวพยากรณมรรคผลและคติที่ไปของบุคคลผูเสียชีวิตวา ไดผลเปนพระ
อนาคามีบุคคล ไปเกิดในช้ันสุทธาวาส   

ผูวิจัยมีความเห็นวา การที่พระคึกฤทธ์ิพยากรณมรรคผลและคติที่ไปของผูเสียชีวิตน้ันไม
ถูกตองตามหลักพระธรรมวินัย “เพราะพระผูมีพระภาคไดตรัสหามไมใหสาวกพยากรณมรรคผลและ
คติที่ไปของผูใด เวนไวแตจะพยากรณมรรคผลของตนเองเทาน้ัน”๕๗๘ สวนในเรื่องการพยากรณมรรค
ผลและคติที่ไปบุคคลผูเสียชีวิต ผูวิจัยไดนําขอมูลน้ีมาวิเคราะหไวในหัวขอ ๔.๑ แลว  

นอกจากน้ี ยังพบหลักฐานที่พระคึกฤทธ์ิไดกลาวช้ีนําอุบาสกอุบาสิกาผูมาฟงการบรรยาย
อีกวา “โยมเขาบอกวา เจาคณะจังหวัดคนเน่ียะตัวดําปเลย แตพอกอนตาย พวกพุทธวจนสถาบันเอา
พระสูตรไปใหเจาคณะจังหวัดฟงกอนสิ้นชีวิต ตายแลวเหลืองทั้งตัวเลย ผิวผอง เพราะน้ันกอนตายแก
ไดหมด ใครจะทําดีทําเลวมาขนาดไหนไมสนใจ”๕๗๙  

และการที่พระคึกฤทธ์ิไดเผยแพรหลักการและแนวทางปฏิบัติเชนน้ี จึงเปนการสงเสริมให
อุบาสกอุบาสิกาผูที่มีความหวังในการบรรลุมรรคผล นิพพาน ในพระศาสนาน้ี หลงทางเขาใจผิดคิดวา 
แมวิธีการงาย ๆ ในการบรรลุมรรคผลเชนน้ีก็มีในพระศาสนาดวย ตอไปวิธีการเชนน้ีจะเปนการทาํลาย
หักลางหลักการอริยสัจ ๔ ที่พระพุทธองคไดตรัสรู ดวยอุบาสกอุบาสิกาจะคิดวา แมจะไมตองเจริญ
มรรค เจริญผล ตามหลักอริยมรรคมีองค ๘ ก็ยังสามารถที่จะบรรลุมรรคผลเปนพระอริยบุคคลได 
ดังน้ัน ก็เทากับเปนการสงเสริมและสนับสนุนบรรดาอุบาสกอุบาสิกาผูมีศรัทธา ใหเปนผูที่ต้ังอยูใน
ความประมาท ลุมหลง มั่วเมา ชักนําใหเปนผูมีมิจฉาทิฏฐิ (ความเห็นผิด) ตลอดไปจนถึงชักนําใหเปนผู
มีมิจฉาวิมุต (หลุดพนผิด) ดวยเหตุน้ีอุบาสกอุบาสิกาเหลาน้ันจะไมสนใจ ไมใสใจในการศึกษาเลาเรียน
ในพระสัทธรรมแทของพระพุทธองค เพราะดวยคิดวา แมจะเปนบุคคลผูที่ประพฤติตนช่ัวชาเลวทราม
มาตลอดทั้งชีวิต กอนตายแมเพียงแคไดฟงเสียงอานธรรมก็ยังสามารถบรรลุพระสัทธรรมเปนพระ
อนาคามีได ถึงแมจะเสียชีวิตไปแลวก็ยังสามารถบรรลุมรรคผลไดอีกเชนกัน ดังน้ัน การที่จะประพฤติ
ปฏิบัติฝกฝนอบรมตนใหเปนผูต้ังมั่นอยูในศีล สมาธิ ปญญา ตามหลักการและแนวทางการปฏิบัติใน
พระศาสนาของพระผูมีพระภาคที่ไดทรงสั่งสอนไวน้ันก็ไมมีความจําเปนอีกตอไป  

                                            

๕๗๘ ดูรายละเอียดใน ส.ม. (ไทย) ๑๙/๑๐๒๔/๕๔๔. 
๕๗๙ เทคโนโลยี ติดดิน, ฟงธรรมกอนตาย ผิวกายผองใส, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.you 

tube.com/watch?v=4uYI8aUm6VA [๑๕ เมษายน ๒๕๖๕]. [นาทีที่ ๑๒.๒๘-๑๒.๔๗]. 



๒๓๒ 

 

โดยผลซึ่งเกิดจากการที่พระคึกฤทธ์ิไดยึดหลักการและแนวทางในการเผยแพรคําสอน
เฉพาะในสวนที่เช่ือวาเปนพุทธวจนะลวน ยังสงผลกระทบตอขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรมใน
สังคมของชาวไทยพุทธอีกดวย ยกตัวอยาง เชน 

๑. พระคึกฤทธ์ิและกลุมผูที่ศึกษาพุทธวจนะ “ไมยอมรับประเพณีการเวียนเทียนในวัน
สําคัญทางพระพุทธศาสนา รวมทั้งขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรมอื่น ๆ อีก โดยพระคึกฤทธ์ิได
กลาวอางวา ไมมีในพุทธวจนะ”๕๘๐ 

๒. พระคึกฤทธ์ิไดปฏิเสธประเพณีการสวดพระอภิธรรม ๗ คัมภีรในงานศพ โดยกลาววา 
“การสวดพระอภิธรรมในงานศพไมมีในพุทธวจนะ”๕๘๑ ทั้งยังกลาวอีกวา “ฟงแลวไดประโยชนอะไร 
คนทําหนังสือรองเรยีนไป บอกงานศพไปแลวไมเห็นมีประโยชนอะไรเลย เสียคานํ้ามัน เงิน คารถอะไร
ตาง ๆ เสียเวลามาน่ังฟงพระน่ังหอนงอแงว ๆ อะไรก็ไมรู”๕๘๒ 

๓. พระคึกฤทธ์ิไดสรางวัฒนธรรมประเพณีข้ึนมาใหม เพื่อแทนการสวดพระอภิธรรม ๗ 
คัมภีรในงานศพ โดยชักนําใหอุบาสก อุบาสิกา อานสาธยายพระสูตรหรือเปดเอ็มพีสามเสียงอาน
ธรรมะที่เช่ือวาเปนพระพุทธวจนะใหกับบุคคลผูใกลจะเสียชีวิตหรือศพผูที่เสียชีวิตแลวไดฟง ทั้งยัง
กลาววา “ไมวาผูใกลเสียชีวิตหรือศพผูที่เสียชีวิตแลวจะเปนคนชาติใด ศาสนาลัทธิใด ภาษาใด ฟง
ภาษาไทยภาษาบาลีไมรูเรื่องไมเปนไร ไดหมด (บรรลุธรรมทั้งหมด)” นอกจากหลักฐานคํากลาวตรงน้ี
แลว ยังมีหลักฐานอีกสวนหน่ึงที่พระคึกฤทธ์ิ ไดกลาววา  

ถึงแมจะตายแลวเน่ียะก็ใหเปดฟงตอเถอะ พอคนที่ตายแลวบางคน แตเขาก็วัดดวงเปดไป
ปรากฏวาไดผล [บรรลุมรรคผล] ก็เก็บขอมูลสถิตมาเรื่อย ๆ สวนใหญจะประมาณ ๑ ถึง ๒ 
ช่ัวโมง จะมีรายเน่ียะที่มาบอก ๑๒ ช่ัวโมง ... เหตุปจจัยน้ันมันมาจากพระสูตร[ผัคคุณสูตร]น้ี 
และพระสูตรน้ีบางคนอานไมดีก็คิดวาใหเฉพาะภิกขุผัคคุณเทาน้ัน แตจริง ๆ ไมใช๕๘๓  

 

 

                                            

๕๘๐ การเวียนเทียนมีกลาวไวในพุทธวจนหรือไม?, ๒๖ มิถุนายน ๒๕๕๗, [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=Vd_RSQcTh0E, [๑ มกราคม ๒๕๖๒]. อางใน มานพ บุญชื่น, “การ 
ศึกษาวิเคราะหการอวดอุตตริมนุสสธรรมในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท”, วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑), หนา ๑๖๒. 

๕๘๑ BuddhaWajana๒๐๑๒, พุทธวจน สําหรับงานศพ , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=PId-aGdXhAw [๑๖ กุมภาพันธ ๒๕๖๕]. [นาทีที่ ๐.๔๓-๐.๕๘]. 

๕๘๒ Buddhawajana F, พุทธวจน faq การทําพิธีศพที่ไมเปนไปตามพุทธวจนจะถือเสียวาเปนการ
ทําตามประเพณีไดหรือไม , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=mvQpRmJJrug 
[๒๕ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๕๓-๑.๐๖]. 

๕๘๓ อานาปานสติ พุทธวจน, ไมเคยเช่ือเลย..!! วาเร่ืองที่เขาบอกมาจะเปนจริง, [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=gzpIzUYjVPw [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑๑.๑๔-๑๒.๔๕]. 



๒๓๓ 

 

แตหลักฐานในปายาสิสูตร (อุปมาดวยการเปาสังข) ไดอธิบายวา 

… แตเมื่อกายน้ีไมมีอายุ ไมมีไออุน และไมมีวิญญาณ กายน้ีจึงกาวไปไมได ถอยกลับไมได 
ยืนไมได น่ังไมได นอนไมได เห็นรูปทางตาไมได ฟงเสียงทางหูไมได ดมกลิ่นทางจมูกไมได ลิ้มรสทาง
ลิ้นไมได ถูกตองโผฏฐัพพะทางกายไมได หรือรูธรรมารมณทางใจไมได ...๕๘๔ 

ในหลักฐานการบรรยายขางตน พระคึกฤทธ์ิไดกลาววา “ถึงแมจะตายแลว ก็วัดดวงเปดให
คนตายฟงไปเถอะ ปรากฏวาไดผล (บรรลุมรรคผล)” แตหลักฐานในปายาสิสูตร ระบุวา “ผูที่เสียชีวิต
แลวไมสามารถเห็นรูป ฟงเสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส สัมผัส หรือนึกคิดได” ดังน้ัน การบรรลุธรรมของบุคคล
ผูที่เสียชีวิตไปแลวจะมีมาแตที่ไหน และเมื่อพิจารณาจากขอที่ ๒ ขางตนรวมดวย จะเห็นไดวา คํา
กลาวของพระคึกฤทธ์ิในขอที่ ๒ ที่กลาววา “ฟงแลวไดประโยชนอะไร” กับในขอที่ ๓ ที่พระคึกฤทธ์ิ
กลาววา “เปดพุทธวจนะใหผูที่ใกลจะเสียชีวิตหรือศพผูที่เสียชีวิตแลวไดฟง ฟงภาษาไทยภาษาบาลีไม
รูเรื่องไมเปนไร บรรลุธรรมทั้งหมด” จึงมีความขัดแยงและคัดคานกันเองอยางเห็นไดชัด 

๔. พระคึกฤทธ์ิไดช้ีนําดวยการบอกใหอุบาสก อุบาสิกา ผูที่สนใจในพระธรรมวินัยตองการ
จะศึกษาหาความรูในพระสัทธรรมคําสอนของพระศาสดา ปฏิเสธการเรียนบาลีไวยากรณในระบบที่
คณะสงฆไทยไดจัดวางหลักสูตรไววา  

อาตมาก็เริ่มมาจากศูนย คอย ๆ แกะไป ๆ อาศัยความเพียรแกะทั้งบาลีทั้งภาษาไทย นะ 
แกะเอง ไมตองไปฟงใครหรอก แลวเราก็แกะ ออ บาลีไมมี โอ เห็นจะ ๆ โยมตองไปเห็นจะ ๆ วาใน
บาลีไมมี โอ ภาษาไทยมันไปเติมเกินเนาะ อยางน้ี๕๘๕ 

๕ . พระคึกฤทธ์ิยังไดนิยามความหมายของคําศัพทในพระพุทธศาสนาข้ึนมาใหม 
ยกตัวอยาง เชน สัตตานัง๕๘๖ สกิเทว๕๘๗ มนสิการ๕๘๘ อนัตตา๕๘๙ เปนตน  

                                            

๕๘๔ ที.ม. (ไทย) ๑๐/๔๒๖/๓๕๘-๓๕๙. 
๕๘๕ D.TELTHAI SYSTEM, livestreamHD medium Segment ๑, [ออนไลน], แหลงที่มา: https: 

//www.youtube.com/watch?v=uSdbO3h2ysw [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๑๐.๕๙-๑.๑๑.๑๘]. 
๕๘๖ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *ความหมายของคําวา “สัตว”, [ออนไลน], แหลงที่มา: 

https://www.youtube.com/watch?v=5uhIaDhJxus [๒๒ มิถุนายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๕๓-๑.๑๘]. 
๕๘๗ ปอก บางกรวย แสนสุข, พอจ อธิบายนัยของสกทาคามีเปนอยางไร, [ออนไลน], แหลงที่มา: 

https://www.youtube.com/watch?time_continue=194&v=PqA_YDZhPqA [๒ ๕  กรกฎ าค ม  ๒ ๕ ๖ ๑ ]. 
[นาทีที่ ๖.๑๕-๖.๒๔]. 

๕๘๘ พุทธวจนทีวี, พุทธวจนสนทนาธรรม ชวงเชา วันอาทิตยที่ ๑๑ พฤศจิกายน ๒๕๖๑, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5sb0VvW72jU&feature=youtu.be&fbclid=IwAR3lwS 
IpgCN1dDIMagf4KjoUuKbTelCOFVnoldOzy_ORL6acFCcnpFN6hw8 [๒๒ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ 
๑.๒๖.๔๒-๑.๒๖.๕๐]. 

๕๘๙ ปอก บางกรวย แสนสุข, พอจ เมตตาอธิบายนัยของอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, [ออนไลน], 
แ ห ล ง ที่ ม า : https://www.youtube.com/watch?v=rSVa_m6k60U&feature=youtu.be [๑ ๐  สิ ง ห าค ม 
๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๕๓-๓.๐๙]. 



๒๓๔ 

 

การที่พระคึกฤทธ์ิไดเผยแพรหลักการและแนวทางการปฏิบัติเชนน้ีออกมา จึงเปนเหตุให
อุบาสกอุบาสิกาในสังคมฆราวาส แตกแยกออกเปน ๒ ฝาย คือ ๑) อุบาสกอุบาสิกาสวนหน่ึงหันไปเขา
รวมหลักการและแนวทางการปฏิบัติตามหลักการพุทธวจนะที่พระคึกฤทธ์ิไดสรางข้ึน เพราะเห็นวา 
พระคึกฤทธ์ิปฏิบัติเครงครัดและถูกตองตามหลักพระธรรมวินัย โดยยึดหลักการตามคําสั่งสอนของ
พระศาสดา และอีกฝาย ๒) อุบาสกอุบาสิกาอีกสวนที่ไมไดไปเขารวมกับพระคึกฤทธ์ิ เพราะเห็นวา 
พระคึกฤทธ์ิประพฤติปฏิบัติตนผิดเพี้ยนคลาดเคลื่อนไปจากหลักพระธรรมวินัยของพระศาสดา 

เมื่ออุบาสก อุบาสิกา ผูที่เลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนา ไดแตกแยกออกเปน ๒ ฝาย 
โดยความประพฤติและโดยทัศนะแลว จึงเปนเหตุใหทั้ง ๒ ฝาย เกิดการทะเลาะวิวาทถกเถียงกันใน
เรื่องคําสอนในพระศาสนาน้ีวา ฝายตนศึกษาและปฏิบัติตามคําสั่งสอนของพระศาสดา สวนฝายอื่น
ไมไดศึกษาและปฏิบัติผิดไปจากคําสั่งสอนของพระศาสดา ทั้งจะเปนเหตุใหตางฝายตางช้ีผิดกลาวโทษ
แกกันละกัน โดยบุคคลผูศึกษาและประพฤติปฏิบัติตามหลักการพุทธวจนะ จักแสดงอาการดูหมิ่นดู
แคลนไมเคารพพระสัทธรรมคําสอนจากบุคคลผูกลาวธรรม กลาววินัย จักกลาวหาวาผูกลาวพระ
สัทธรรมน้ันเปนผูกลาวสัทธรรมปฏิรูป (ธรรมปลอม) ทั้งยังจะดูถูกดูแคลนผูที่มีความเห็นและความ
ประพฤติในคําสั่งสอนตางไปจากตน  

ดังน้ัน การที่มีภิกษุในพระศาสนาน้ี ไดประกาศหลักการและแนวทางในการศึกษา รวมทั้ง
วิธีในการปฏิบัติที่คัดคานกับหลักพระธรรมวินัยด้ังเดิม นอกจากจะเปนสาเหตุใหสงฆแตกแยกแลว ยัง
จะเปนสาเหตุใหสังคมของฆราวาส ผูเปนอุบาสกอุบาสิกาซึ่งศึกษาและประพฤติปฏิบัติตามคําสั่งสอน
ที่ไดรับมาจากพระภิกษุสงฆแตกแยกกันอีกดวย  

๔.๓ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 

ดวยอาศัยเหตุการณที่เกิดข้ึนในปจจุบัน และจากการศึกษาคนควางานวิจัยเรื่องน้ี ผูวิจัย
จึงเสนอแนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย ออกเปนขอ ๆ 
ดังตอไปน้ี 

๔.๓.๑ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 

๔.๓.๒ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอคณะสงฆ 
๔.๓.๓ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอสังคมฆราวาส 

๔.๓.๑ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 

๑) สงเสริมใหภิกษุสามเณรไดเรียนพระธรรมวินัยดวยการจัดต้ังสํานักเรียน ต้ังแตการ
จัดการเรียนการสอนบาลีไวยากรณ พระวินัย พระสูตร พระอภิธรรม รวมทั้งการเรียนการสอนใน
ภาคปฏิบัติ คือ สมถภาวนาและวิปสสนาภาวนา เพื่อใหภิกษุสามเณรไดรับการศึกษาในทางพระธรรม
วินัยอยางครบถวน ในแตละภาคของประเทศไทยควรสงเสรมิจัดต้ังใหมีสาํนักเรียนพระธรรมวินัยเชนน้ี
ในทุกจังหวัด เมื่อมีพระภิกษุสามเณรผูที่สําเร็จการศึกษาเลาเรียนพระธรรมวินัยแลว คณะสงฆควร
จัดการทดสอบความรูหลังจบการศึกษา เพื่อทดสอบความรูความสามารถ เพื่อใหเปนไปตามเกณฑ 
และสงเสริมใหพระภิกษุสามเณรไดทองเพื่อทรงจําคัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถา ไดแก การ
ทรงจําพระวินัยปฎก พระสุตตันตปฎก พระอภิธรรมปฎก เปนตน  



๒๓๕ 

 

๒) เมื่อมีภิกษุสามเณร หรือสํานักเรียนใด ที่มีการเผยแผคําสอนหรือการเรียนการสอนที่
ผิดพลาดคลาดเคลื่อนไปจากพระธรรมวินัย คณะสงฆควรมีการต้ังคณะพระภิกษุผูทรงพระธรรมวินัย
ไปตรวจสอบ การเผยแผคําสอนหรือการเรียนการสอนของภิกษุสามเณรหรือสํานักเรียนน้ัน ๆ เพื่อ
เปนการปองกันและแกไขการเผยแผคําสั่งสอนที่ผิดพลาดคลาดเคลื่อนไปสูพระภิกษุ สามเณร และ
อุบาสก อุบาสิกา ทั้งยังเปนการสงเสริมใหพระภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกาไดศึกษาและเรียนรู
เขาใจพระธรรมวินัยไดอยางถูกตอง เปนการชวยดํารงพระสัทธรรมคําสั่งสอนของพระศาสดาใหต้ังมั่น
ไมสูญหาย 

๓) ควรมีการรวมกันพิจารณาแกไขกฎหมายคณะสงฆเดิม และรวมกันพิจารณาออก
กฎหมายใหม เพื่อใหมีความสอดคลองและรองรับกับพระธรรมวินัย โดยใหมีบทลงโทษแกภิกษุ
สามเณรผูประพฤติตนนอกรีต ไมประพฤติปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัย รวมทั้งกฎหมายอื่นในสวน
อื่น ๆ ที่เปนการสงเสริมและสนับสนุน อันเปนการเอื้อใหแกพระภิกษุสามเณรไดรักษาพระธรรมวินัย 

๔.๓.๒ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอคณะสงฆ 

๑) คณะสงฆตองมีการจัดสอบเพื่อวัดคุณสมบัติของพระอุปชฌายอาจารยใหมีคุณสมบัติ
เปนไปตามเกณฑพระธรรมวินัย ถาหากพระอุปชฌายอาจารยรูปใด มีคุณสมบัติไมผานตามเกณฑ ให
พระอุปชฌายอาจารยรูปน้ันกลับไปถือนิสสัยใหม จนกวาจะมีคุณสมบัติสมบูรณเหมาะสมแกการเปน
พระอุปชฌายอาจารย และเมื่อมีคุณสมบัติสมบูรณแลว ทางคณะสงฆจึงอนุญาตใหกลับมาสอบวัด
คุณสมบัติใหมอีกครั้ง โดยคณะสงฆจะตองมีการทวนสอบคุณสมบัติพระอุปชฌายอาจารยอยูเน่ือง ๆ 
เพื่อปองกันคุณสมบัติในการเปนพระอุปชฌายอาจารยบกพรอง เมื่อพระอุปชฌายอาจารยมีคุณสมบัติ
ครบถวนสมบูรณตามพระธรรมวินัยแลว พระภิกษุซึ่งเปนสัทธิวิหาริกอันเตวาสิกผูอยูภายใตการดูแล
ปกครองจะเปนภิกษุที่มีความสมบูรณดวยขอวัตรการปฏิบัติตามพระธรรมวินัย 

สวนในกรณีพระอุปชฌายอาจารยรูปใดที่ปลอยปละละเลย เพิกเฉย ไมสั่งสอนพระธรรม
วินัยใหแกภิกษุผูเปนสัทธิวิหาริกอันเตวาสิก ผูที่อยูภายใตการดูแลปกครอง คณะสงฆจะตองต้ังคณะ
ภิกษุเพื่อทําการสอบสวน และลงโทษพระอุปชฌายอาจารยรูปน้ัน ๆ  ตามความผิดในทางพระวินัยและ
กฎหมายคณะสงฆ เพื่อเปนการปองกันไมใหใหภิกษุผูเปนสัทธิวิหาริกอันเตวาสิกประพฤติตนนอกรีต 
และลวงละเมิดสิกขาบทบัญญัติโดยไมรูตัวอยูเปนอาจิณ 

๒) ภิกษุผูที่บวชเขามาในพระพุทธศาสนาจะตองอยูถือนิสสัยใหครบ ๕ พรรษา ตาม
หลักเกณฑพระธรรมวินัย ถาในกรณีที่ภิกษุผูถือนิสสัยอยูกับพระอุปชฌายอาจารยครบ ๕ พรรษาแลว 
แตคุณสมบัติยังไมผานเกณฑ ก็ใหถือนิสสัยอยูกับพระอุปชฌายอาจารย ไปจนกวาจะมีคุณสมบัติ
สมบูรณ เมื่อภิกษุผูถือนิสสัยรูปใดมีคุณสมบัติสมบูรณตามหลักเกณฑแลว ใหมีการสอบวัดคุณสมบัติ
ของภิกษุผูที่จะตองผานนิสสัย  

สวนในกรณีที่ภิกษุผูถือนิสสัยยังอยูในชวงระหวาง ๕ พรรษา และยังไมผานเกณฑ ถาภิกษุ
รูปน้ันไดหนีไประหวางการถือนิสสยั ใหพระอุปชฌายติดตอประสานงานกับคณะสงฆ เพื่อแจงใหคณะ
สงฆรับทราบแลวนําตัวกลับมาเริ่มถือนิสสัยใหม จนกวาจะผานเกณฑ หรือในกรณียายไปอยูที่สํานัก



๒๓๖ 

 

อื่น ๆ ก็ใหภิกษุผูที่อยูในชวงของการถือนิสสัยไปถือนิสสัยใหมกับพระอาจารยที่มีคุณสมบัติสมบูรณใน
สํานักน้ัน ๆ 

๓) หากมีสํานักหรือวัดตาง ๆ ทั่วประเทศไดเผยแผหลักคําสอนไปในทางเดรัจฉานวิชา 
รวมถึงสํานักหรือวัดที่จัดกิจกรรม เพื่อมุงหวังผลกําไรในการคาเชิงพาณิชย สงเสริมใหชาวพุทธสวน
หน่ึงเกิดความงมงาย มัวเมา ลุมหลง เขาใจผิดคิดไปวาเปนหลักคําสอนในพระศาสนา ดังน้ันเพื่อเปน
การปองกันและแกไข ทางคณะสงฆโดยการนําของมหาเถรสมาคม ควรจะตองต้ังคณะภิกษุผูมีความรู
ความสามารถในทางพระธรรมวินัย ไปจัดการกับปญหา โดยการตรวจสอบและลงโทษแกภิกษุ
ผูกระทําผิดฝาฝนพระธรรมวินัย นอกจากจะลงโทษตามพระธรรมวินัยแลว ยังอาจจะตองมีบทลงโทษ
ทางกฎหมายอยางเครงครัดและเด็ดขาด เพื่อไมใหเปนตนแบบในดานความประพฤติในทางความ
เสื่อมเสียหาย และเปนการสงเสริมใหพระภิกษุสามเณรที่ดีใหมีมากข้ึน ดังพระพุทธพจนวา ขมบุคคล
ที่ควรขม สรรเสริญบุคคลที่ควรสรรเสริญ 

๔.๓.๓ แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอสังคมฆราวาส 

๑) ควรมีการสงเสริมใหประชาชน ผูเปนอุบาสก อุบาสิกา ไดศึกษาเลาเรียนคําสอนจาก
คัมภีรพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถา เปนตน เพื่อใหเขาใจหลักธรรมคําสั่งสอนของพระพุทธองค 
โดยอาจารยผูทรงทั้งภูมิความรูและความประพฤติ นอกจากน้ี ควรจะมีการจัดพิมพหนังสือ เพื่อ
ออกมาไขขอของใจไขความสงสัยในประเด็นตาง ๆ เกี่ยวกับหลักธรรมคําสอนในพระพุทธศาสนา และ
ควรมีการจัดต้ังกองบรรณาธิการ เพื่อคัดกรองความถูกตองของตําราและหนังสือตาง ๆ ที่พิมพออกมา
เพื่อเผยแผคําสอนในพระพุทธศาสนา กอนที่หนังสือหรือตําราน้ัน ๆ จะออกไปสูประชาชนผูเปน
อุบาสก อุบาสิกาไดศึกษา ทั้ งยังตองมีการกําจัดหนังสือคําสอนตาง ๆ ที่มีคําสอนที่ผิดพลาด
คลาดเคลื่อนไปจากหลักพระธรรมวินัยที่มีอยูในปจจุบันทิ้งไปเสีย 

๔.๔ สรุป 

ในบทน้ี ผูวิจัยไดนําขอมูลทั้งหมดที่ไดรวบรวมไวในบทที่ ๓ ซึ่งเปนหลักฐานการบรรยาย
ของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีความเกี่ยวของกับประเด็นการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระธรรม
วินัย โดยเปนขอมูลที่ไดจากการถอดคลิปหลักฐานการบรรยายออกเปนขอความ แลวไดสรุปประเด็น
จากขอมูลที่ไดรวบรวมไวในแตละประเด็นออกเปนขอ ๆ  และไดนําขอมูลที่ไดสรุปไวแลวน้ี มาใชในบท
ที่ ๔ เพื่อทําการวิเคราะหและวินิจฉัย ซึ่งมีทั้งหมด ๔ ประเด็นหลัก คือ ๑. วิเคราะหประเด็นคําสอนที่
มีผลกระทบตอพระวินัย ๒. วิเคราะหประเด็นคําสอนที่มีผลกระทบตอพระสูตร ๓. วิเคราะหประเด็น
คําสอนที่มีผลกระทบตอพระอภิธรรม และ ๔. วิเคราะหประเด็นคําสอนที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถ
กถา ซึ่งใน ๔ ประเด็นหลักขางตน ในแตละประเด็นยังไดแยกประเด็นคําสอนที่มีผลกระทบกับพระ
วินัย พระสูตร พระอภิธรรม และคัมภีรอรรถกถาเปนประเด็นยอย เพื่อนํามาวิเคราะหรวมทั้งหมด ๘ 
ประเด็น ดังตอไปน้ี คือ ๑. วิเคราะหประเด็นคําสอนที่มีผลกระทบตอพระวินัย มี ๓ ประเด็น คือ ๑) 
วิเคราะหจํานวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกขที่ภิกษุตองยกข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน ๒) วิเคราะหจํานวนครั้งใน
การฉันอาหารของภิกษุตอวัน ๓) วิเคราะหการอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน ๒. 
วิเคราะหประเด็นคําสอนที่มีผลกระทบตอพระสูตร มี ๒ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะหบุคคลผูใกล



๒๓๗ 

 

เสียชีวิตอินทรียจะแกกลา ๒) วิเคราะหการพยากรณมรรคผลและคติที่ไปผูเสียชีวิต ๓. วิเคราะห
ประเด็นคําสอนที่มีผลกระทบตอพระอภิธรรม มี ๒ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะหพระอภิธรรมไมใชพระ
พุทธพจน ๒) วิเคราะหสภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต และ ๔. วิเคราะห
ประเด็นคําสอนที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา มี ๑ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะหคัมภีรอรรถกถา
สมควรตัดทิ้งเพราะขัดแยงกับพระพุทธพจน ซึ่งในการวิเคราะหประเด็นคําสอนทั้ง ๘ ประเด็น ผูวิจัย
ไดวิเคราะหโดยใชหลักฐานจากคัมภีรพระไตรปฎก คัมภีรอรรถกถา รวมทั้งคัมภีรและตําราอื่น ๆ เปน
ตน มาเพื่อวิเคราะหในแตละประเด็น และไดสรุปเน้ือความทั้งหมดในประเด็นที่ทําการวิเคราะห แลว
วินิจฉัยในแตละประเด็น 

และเน่ืองมาจากการศึกษาคนควาขอมูลในเรื่องน้ี จึงไดสรุปผลกระทบที่ไดเกิดข้ึนมาจาก
การเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ออกเปน ๓ ประเด็นดวยกัน คือ ๑. ผลกระทบที่มีตอ
พระธรรมวินัย ๒. ผลกระทบที่มีตอคณะสงฆ ๓. ผลกระทบที่มีตอสังคมฆราวาส นอกจากน้ี ผูวิจัยได
เสนอแนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนที่มผีลกระทบตอพระธรรมวินัย เปน ๓ ประเด็น คือ ๑. 
แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย ๒. แนวทางปองกันปญหา
การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอคณะสงฆ ๓. แนวทางปองกันปญหาการเผยแผคําสอนที่มี
ผลกระทบตอสังคมฆราวาส รวมทั้งหมด ๗ ขอดวยกัน 

 

 



 

 

 

บทท่ี ๕ 
 

สรุปผลการวิจัยและขอเสนอแนะ 
 
จากการศึกษาวิจัยเรื่อง ศึกษาวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระสงฆไทยที่มีผลกระทบ

ตอพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ผูวิจัยไดต้ังวัตถุประสงคเพื่อการวิจัยไว ๓ 
ประการ คือ  

๑. เพื่อศึกษาการเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก  
๒. เพื่อศึกษาการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรม

วินัย  
๓. เพื่อวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโลที่มีผลกระทบตอพระธรรม

วินัย  
โดยสามารถสรุปผลจากการศึกษาวิจัยได ดังตอไปน้ี 

๕.๑ สรุปผลการวิจัย 

๕.๑.๑ การเผยแผคําสอนของพระพุทธเจาท่ีปรากฏในพระไตรปฎก  

พระพุทธเจามีคุณสมบัติ ๒ อยาง ประกอบดวย ๑. คุณสมบัติภายนอก คือ ลักษณะมหา
บุรุษ ๓๒ ประการ ๒. คุณสมบัติภายใน คือ คุณธรรมตาง ๆ เชน ทศพลญาณ เปนตน ดวยพระองคมี
ความสามารถในการแสดงธรรมสัง่สอน ซึ่งจําแนกวิธีการได ๖ ประการ คือ ๑. เน้ือหาที่แสดง ๒. ตัวผู
แสดง ๓. คุณลักษณะในการแสดง ๔. วิธีในการแสดง ๕. อุบายในการแสดง ๖. ตัวผูฟง ในระหวาง
พระองคเผยแผคําสั่งสอนตลอด ๔๕ พรรษา มีผูสนใจเขามาบวชเปนภิกษุจํานวนมาก โดยพระภิกษุ
เหลาน้ันมีทั้งเช่ือฟงและคัดคานคําสั่งสอน ภิกษุผูที่คัดคาน แบงเปน ๒ จําพวก คือ ๑. ภิกษุผูคัดคาน
โดยตรง ๒. ภิกษุผูคัดคานโดยออม  

เน่ืองจากการเผยแผคําสั่งสอนของพระองคเปนเวลาถึง ๔๕ พรรษา จึงทําใหคําสอนมีมาก 
อาจทําใหพุทธบริษัทเขาใจคลาดเคลือ่น จึงประทานหลักเกณฑเพื่อตรวจสอบคําสอนไว ๔ หลักเกณฑ 
คือ ๑. หลักมหาปเทส ๔ (พระวินัย) ที่ตรัสกับพระอุบาลี ๒. หลักมหาปเทส ๔ (พระสูตร) ที่ตรัสกับ
ภิกษุทั้งหลาย ๓. หลักตัดสินพระธรรมวินัย ๗ ประการ ๔. หลักตัดสินพระธรรมวินัย ๘ ประการ 

นอกจากน้ี พระองคไดตรัสเหตุแหงความต้ังมั่นและความอันตรธานของพระสัทธรรม 
รวมทั้งผูทําใหศาสนาเจริญและเสื่อม เหตุแหงความต้ังมั่นพระสัทธรรม พระสูตรที่ ๑ ระบุวา การ
เรียน การเปนผูวางาย ภิกษุผูรูทรงธรรมวินัย ถายทอดความรูแกผูอื่น พระเถระประพฤติตนเปนผูนํา
ในการทําความเพียร สงฆสามัคคีกัน พระสูตรที่ ๒ ระบุวา แสดงสิ่งที่พระองคแสดงวา พระองคทรง
แสดง เปนตน พระสูตรที่ ๓ ระบุวา บทพยัญชนะและอรรถที่สบืทอดกันมาดี สวนความอันตรธานของ



๒๓๙ 

 

พระสัทธรรม ก็มีนัยยะที่ตรงกันขามกับเหตุแหงความต้ังมั่นของพระสัทธรรม สวนผูทําใหศาสนาเสื่อม
และเจริญ คือ ภิกษุผูคัดคานอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไวไมดี ดวยพยัญชนปฏิรูป ช่ือวาทําให 
สัทธรรมสูญหาย สวนภิกษุผูอนุโลมอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไวดี ดวยพยัญชนปฏิรูป ช่ือวา
ดํารงสัทธรรมไวได 

๕.๑.๒ การเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ท่ีมีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 

พระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ไดเขามาบวชที่สํานักสงฆบุญญาวาส จังหวัดชลบุรี เมื่อบวชได
ระยะหน่ึง จึงออกจาริกมาพํานักอยูผืนนาที่โยมแมถวาย บริเวณถนนลําลูกกา คลองสิบ ปทุมธานี 
เรื่อยมาจนครบพรรษา ๕ ในพรรษา ๔ ไดศึกษา ๕ เลมจากพระโอษฐ เมื่อศึกษาแลวจึงไดพบวา 
“พระพุทธเจาหามฟงคําสาวก” และเมื่อศึกษามาเรื่อย ๆ จึงเห็นความเช่ือมโยงวาทําไมพระศาสดา
หามฟงคําสาวก  

ภายหลัง พระคึกฤทธ์ิ ไดพาพระลูกวัดศึกษาคําสอนสวนที่ (เช่ือและเขาใจวา) เปนพระ
พุทธพจนลวน และไดเผยแพรแนวทางปฏิบัติที่ช่ือวา “พุทธวจนะ” น้ีออกมา เมื่อหลักการน้ีเผยแพร
ออกมา จึงมีอุบาสกอุบาสกิาเขามาศรัทธาเลื่อมใสเปนจํานวนมาก ดวยเหตุน้ีพุทธวจนะ จึงกระจายไป
ดวยสื่อและการบอกตอ ทําใหไดรับความสนใจจากบุคคลทั่วไป ตอมา มีการจัดต้ังพุทธวจนสถาบัน
หลายแหงทั้งในประเทศและตางประเทศ นอกจากงานเผยแผแลว พระคึกฤทธ์ิและคณะไดนํา
พระไตรปฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐ และพระไตรปฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง มาเปนตนฉบับเพื่อ
คัดลอกและจัดทําพุทธวจนปฎก ซึ่งตัดคําสอนสวนที่ (เช่ือและเขาใจวา) ไมใชพุทธวจนะออก คําสอน
ที่ถูกตัดออก คือ พระอภิธรรมปฎก คัมภีรปริวาร และคําสอนที่ไมไดข้ึนตนดวย ดูกอนภิกษุทั้งหลาย 
เปนตน รวมตัดอรรถกถาออกดวย โดยใหเหตุผลวา “คัมภีรอรรถกถาจะทําใหคณะสงฆแตกแยกกัน” 
และกลาวอีกวา พุทธวจนปฎกจะมาแทนพระไตรปฎกทั่วโลก ดวยเหตุการณดังกลาว จึงทําใหการเผย
แผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิสงผลกระทบตอพระธรรมวินัยโดยตรง 

ในประเด็นน้ี เปนการรวบรวมขอมูล การเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิที่มีผลกระทบตอ
พระธรรมวินัย แยกเปน ๔ ประเด็น คือ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระวินัย พระสูตร พระ
อภิธรรม และคัมภีรอรรถกถา ในประเด็นพระวินัยมี ๓ ประเด็น คือ ๑. การยกสิกขาบทภิกขุ
ปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน ๒. การอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน ๓. 
พระพุทธบัญญัติใหภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว ในประเด็นพระสูตรมี ๒ ประเด็น คือ ๑. บุคคลผูใกล
เสียชีวิตอินทรียจะแกกลา ๒. การพยากรณมรรคผลและคติที่ไปผูเสียชีวิต ในประเด็นพระอภิธรรมมี 
๒ ประเด็น คือ ๑. พระอภิธรรมเปนคําสอนของสาวกที่แตงข้ึนมาใหม ๒. สภาพอนุปาทิเสสนิพพาน
หลังการดับขันธของพระอรหันต ในประเด็นคัมภีรอรรถกถามี ๑ ประเด็น คือ ๑) ตัดคัมภีรอรรถกถา
ทิ้งเพราะเปนคําอธิบายของสาวกที่ขัดแยงกับพระพุทธพจน  

ทั้ง ๘ ประเด็นน้ี ผูวิจัยไดรวบรวมคลิปการบรรยายมาเปนตัวอยางในแตละประเด็นละ ๓ 
คลิป ซึ่งหลักฐานที่ยกมาน้ี ผูวิจัยไดคัดลอกบทการบรรยายในคลิปยูทูบออกเปนขอความ แลวสรุป
ประเด็นการบรรยายออกเปนขอ ๆ เพื่อจะนําประเด็นที่ไดสรุปไวแลวเหลาน้ีไปวิเคราะหและวินิจฉัย
เพื่อหาคําตอบในบทที่ ๔ ตอไป 



๒๔๐ 

 

๕.๑.๓ วิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ท่ีมีผลกระทบตอพระ
ธรรมวินัย 

ผูวิจัยไดนําขอมูลที่ไดรวบรวมไวในบทที่ ๓ มาใชในบทที่ ๔ เพื่อทําการวิเคราะหและ
วินิจฉัย ซึ่งมีทั้งหมด ๔ ประเด็นหลัก คือ วิเคราะหประเด็นคําสอนที่มผีลกระทบตอพระวินัย พระสูตร 
พระอภิธรรม และคัมภีรอรรถกถา ซึ่งแตละประเด็นยังไดแยกประเด็นที่มีผลกระทบกับพระวินัย พระ
สูตร พระอภิธรรม และคัมภีรอรรถกถาออกเปนประเด็นยอย เพื่อนํามาวิเคราะหทั้งหมด ๘ ประเด็น 
คือ ๑. พระวินัย ๓ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะหจํานวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกขที่ภิกษุตองยกข้ึนสวดทุก
กึ่งเดือน ๒) วิเคราะหจํานวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุตอวัน ๓) วิเคราะหการอุปสมบทสตรีเปน
ภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน ๒. พระสูตร ๒ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะหบุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแก
กลา ๒) วิเคราะหการพยากรณมรรคผลและคติที่ไปผูเสียชีวิต ๓. พระอภิธรรม ๒ ประเด็น คือ ๑) 
วิเคราะหพระอภิธรรมไมใชพระพุทธพจน ๒) วิเคราะหสภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของ
พระอรหันต และ ๔. คัมภีรอรรถกถา ๑ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะหคัมภีรอรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะ
ขัดแยงกับพระพุทธพจน ซึ่งประเด็นทั้ง ๘ น้ี ผูวิจัยไดใชหลักฐานจากพระไตรปฎก และอรรถกถา 
รวมทั้งคัมภีรและตําราอื่น ๆ เปนตน เพื่อวิเคราะหและไดสรุปผลการวินิจฉัยในแตะละประเด็นไวแลว 

และเน่ืองดวยจากการศึกษาคนควาวิจัยเรื่องน้ี ผูวิจัยไดสรุปผลกระทบที่ไดเกิดจากการ
เผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เปน ๓ ประเด็น คือ ๑. ผลกระทบที่มีตอพระธรรมวินัย ๒. 
ผลกระทบที่มีตอคณะสงฆ ๓. ผลกระทบที่มีตอสังคมฆราวาส นอกจากน้ี ยังไดเสนอแนวทางการ
ปองกันปญหาจากการเผยแผคําสอน เพื่อเปนการแกไขปญหาที่กําลังเกิดข้ึนในปจจุบัน และเพื่อเปน
การปองกันปญหาที่จะเกิดข้ึนเชนน้ีอีกในอนาคต รวมทั้งหมด ๗ ขอ 

๕.๒ ขอเสนอแนะ 

เน่ืองมาจากผูวิจัยไดศึกษาคนควาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระ 
สงฆไทยที่ผลกระทบตอพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล” การศึกษาคนควา
ขอมูลการวิจัยในเรื่องน้ีเปนการศึกษาคนควาขอมูลเพียงในแงมุมหน่ึงเทาน้ัน ซึ่งอาจจะยังไมครบในทกุ
รอบดาน และจากการศึกษาคนควาในงานวิจัยเรื่องน้ี ทําใหผู วิจัยไดมองเห็นแงมุมที่จะตอง
ทําการศึกษาคนควาในการทํางานวิจัยเพิ่มเติมย่ิงข้ึนไปอีก โดยผูวิจัยใครจะขอเสนอแนะแนวทางใน
การศึกษาคนควาวิจัยตอจากงานวิจัยเรื่องน้ีกันตอไป ซึ่งมีดังตอไปน้ี 

๑. ศึกษาวิเคราะหการเผยแผคําสอนของพระสงฆไทยที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย : 
ศึกษาเฉพาะกรณี (ภิกษุรูปอื่น ๆ วัดหรือสํานักตาง ๆ)    

๒. ศึกษาวิเคราะหรูปแบบและวิธีศึกษาการตีความพระธรรมวินัยในคัมภีรพระไตรปฎก 
๓. ศึกษาวิเคราะหบทบาทในการรักษาพระธรรมวินัยขององคกรปกครองคณะสงฆไทย : 

ศึกษาเฉพาะกรณีมหาเถรสมาคม 
 

 



๒๔๑ 

 

บรรณานุกรม 

๑. ภาษาไทย 

ก. ขอมูลปฐมภูม ิ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปฏกํ ๒๕๐๐. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕.  

_________. พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . กรุงเทพมหานคร:  
โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙.  

สมเด็จพระพุฒาจารย  (อาจ อาสภมหาเถระ). ปกรณ วิเสสภาษาไทย วิสุทธิมรรคปกรณ . 
กรุงเทพมหานคร: บริษัท ธนาเพรส จํากัด, ๒๕๕๔. 

_________. อรรถกถาภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาอฏกถา . กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔. 

_________. อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙.  

_________. อรรถกถาคัมภีรมิลินทปญหาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙. 

_________. อรรถกถาคัมภีรวิสุทธิมรรคภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๕. 

 ข. ขอมูลทุติยภูมิ 

(๑) หนังสือ: 

กนก แสนประเสริฐ. เอกสารคูมือวาดวยประมวลพระราชบัญญัติคณะสงฆฯ. กรุงเทพมหานคร:  
โรงพิมพสํานักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ, ๒๕๔๙. 

โกษากร ประภาศิริ. อุตตมสงฆ ฟาเหียน บันทึกการเดินทาง สืบพระศาสนาในอินเดีย พ.ศ. ๙๔๒-
๙๕๗. พระนคร: โรงพิมพเจริญธรรม, ๒๔๙๐. 

คณาจารยมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. เอกสารประกอบการสอนรายวิชาวรรณคดี
บาลี. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐. 

ชิว ซูหลุน . ถังซํา จ๋ังจดหมายเหตุการเดินทางสู ดินแดนตะวันตกของมหาราชวงศ ถัง . 
กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพอักษรวัฒนา, ๒๕๔๖. 

ดร.พระมหาสมลักษณ คนฺธสาโร. บทความเพ่ือพุทธวจนะ ศีลสิกขาบท ๑๕๐ - ๒๒๗ พุทธวจนะ : 
รูจํา รูจริง รูแจง. กรุงเทพมหานคร: หางหุนสวนจํากัด ประยูรสาสนไทย การพิมพ , 
๒๕๕๗. 

ดร.วิศิษฐ ชัยสุวรรณ. พระอภิธรรมใครวายาก. กรุงเทพมหานคร: บริษัท อมรินทรพริ้นต้ิงแอนดพับ
ลิชช่ิง จํากัด (มหาชน), ๒๕๖๓. 



๒๔๒ 

 

นางสาวอุษา โลหะจรูญ. ชีวิตและผลงานของพระถังซัมจ๋ัง. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ๒๑ เซ็นจูรี่ 
จํากัด, ๒๕๔๗. 

บ.สยังวสี เจโตวสีภิกขุ. อริยุปวาท เลม ๒. Las Vegas: Franklin Document Services, ม.ป.พ.. 
ฝายวิชาการภาษาไทย บริษัท ซีเอ็ดยูเคช่ัน จํากัด (มหาชน). พจนานุกรมไทย ฉบับทันสมัยและ

สมบูรณ. กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพดี จํากัด, ๒๕๕๒. 
พระกวีวรญาณ (จํานง ชุตินฺธโร ป.ธ.๙, พม., พธ.บ.). วิชาศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๖. 
พระคันธสาราภิวงศ. พระอภิธรรมเปนพุทธพจนและประวัติคัมภีรสัททาวิเสส. กรุงเทพมหานคร: 

หางหุนสวนจํากัด ไทยรายวันการพิมพ, ๒๕๔๗. 
_________. สารัตถทีปนีจุฬวรรควรรณา-ปริวารวรรควรรณนา. กรุงเทพมหานคร: หางหุนสวน

จํากัด ประยูรสาสนไทย การพิมพ, ๒๕๕๓. 
พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช). การเรียนรูพระพุทธพจน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพเลี่ยงเชียง, 

๒๕๕๕. 
พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). พระพุทธศาสนาในอาเซีย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพธรรมสภา, 

๒๕๔๐. 
พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). กรณีธรรมกาย บทเรียนเพ่ือพระพุทธศาสนาและสรางสรรค

สังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม, ๒๕๕๖. 

_________. กรณีสันติอโศก. มปท., ๒๕๓๑. 
_________. พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม, 

๒๕๕๖. 
_________. พุทธวิธีในการสอน. กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพสวย จํากัด, ๒๕๕๖. 
_________. รูจักพระไตรปฎก ใหชัด ใหตรง. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพผลิธัมม ในเครือ บริษัท 

สํานักพิมพเพ็ทแอนดโฮม จํากัด, ๒๕๕๘. 
พระมหา ดร.สมลักษณ คนฺธสาโร. พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต. บทความเพ่ือพุทธวจนะ ศีล

สิกขาบท ๑๕๐-๒๒๗ พุทธวจนะ : รูจํา รูจริง รูแจง. กรุงเทพมหานคร: หางหุนสวน
จํากัด ประยูรสาสนไทย การพิมพ, ๒๕๕๗. 

พระมหาดาวสยาม วชิรปญโญ. ประวัติศาสตรพระพุทธศาสนาในอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: หจก.
เม็ดทรายพริ้นต้ิง, ๒๕๕๐. 

พระราชกวี (อ่ํา ธมฺมทตฺโต ป.ธ.๖). พุทธสาสนสุวัณณภูมิปกรณ ราชบุรีวัตถุกถา ตํานานเมืองขุน
ไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร, ๒๕๓๕. 

มูลนิธิพุทธโฆษณ. พุทธวจน คูมือโสดาบัน. มูลนิธิพุทธโฆษณ: มปท., ๒๕๕๗. 
มูลนิธิพุทธโฆษณ. พุทธวจน ตามรอยธรรม. มูลนิธิพุทธโฆษณ: มปท., ๒๕๕๗. 
มูลนิธิพุทธโฆษณ. พุทธวจน ๑ ขุมทรัพยจากพระโอษฐ. มูลนิธิพุทธโฆษณ มปท., ๒๕๕๓. 
มูลนิธิพุทธโฆษณ. พุทธวจน ๒ อริยสัจจากพระโอษฐ (ภาคตน). กรุงเทพมหานคร: บริษัท คิว 

พริ้นท แมเนจเมนท จํากัด, ๒๕๕๒. 
ลังกากุมาร. ตามรอยพระอุบาลีไปฟนฟูพระศาสนาท่ีศรีลังกา. ม.ป.ท., ๒๕๕๒. 



๒๔๓ 

 

ส. บุญอารักษ. ในพจนานุกรมพระอภิธรรมเจ็ดคัมภีร พระอภิธรรมเปนพุทธพจน. กรุงเทพมหานคร: 
อภิธรรมโชติกะวิทยาลัย วัดมหาธาตุ. 

อดิศักด์ิ ทองบุญ. ปรัชญาอินเดีย. หนา ๓๓๐-๓๔๕. อางใน รศ.นงเยาว ชาญณรงค. “ปรัชญา
อินเดีย”. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพมหาวิทยาลัยรามคําแหง, ๒๕๔๒. 

อภิวัฒน โพธ์ิสาน. ชีวิตและผลงานนักปราชญพุทธ. มหาสารคาม: หจก.อภิชาติการพิมพ, ๒๕๕๗. 

(๒) ดุษฎีนิพนธ/วิทยานิพนธ/สารนิพนธ:  

นางสาวอุษา โลหะจรูญ. “การศึกษาชีวิตและผลงานดานวรรณกรรมพระพุทธศาสนาของสมณะ
เส วียนจั้ ง  (พระถังซัมจั๋ ง )” . วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต  สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖. 

ประเทือง หัสแดง. “ศึกษาวิเคราะหการนับจํานวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข”. วิทยานิพนธพุทธ
ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑. 

ปรุตม บุญศรีตัน. “รูปแบบการตีความคัมภีรในพระพุทธศาสนาเถรวาท”. วิทยานิพนธพุทธศาสตร
ดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐. 

พระมหาเดชาธร สุภชโย (กนกรัตนาพรรณ). “การศึกษาวิเคราะหหลักมหาปเทส ๔ ในสังคมไทย”.
วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙. 

พระมหาธนสิทธ์ิ ฉัตรสุวรรณ. “การวิจารณพระไตรปฎกและผลกระทบที่มีตอสังคมไทย”. 
วิทยานิพนธศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร, ๒๕๕๐. 

พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี (บุญถึง). “บทบาทในการรักษาพระธรรมวินัยของพระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺ
โต) : ศึกษาเฉพาะกรณีธรรมกาย”. วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖. 

พระศรีวิสุทธิโกศล (กิตติวัฒน กิตฺติวฑฺฒโน). “การศึกษาเชิงวิเคราะหมหาปรินิพพานสูตร : ศึกษา
เฉพาะกรณีการรักษาหลักพระธรรมวินัย”. วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
๒๕๔๖. 

มานพ บุญช่ืน. “การศึกษาวิเคราะหการอวดอุตตริมนุสสธรรมในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท”. 
วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑.  

(๓) รายงานการวิจัย:  

พระมหาเสรีชน ดร.ชมกร ร.ต.อ ดร.ชาตรี. “การปองกันและแกไขปญหาการละเมิดพระธรรมวินัย
ของพระสงฆที่สงผลตอวิกฤติศรัทธาของชาวพุทธตามหลักนิติปรัชญา”. รายงานวิจัย.     
สถาบันวิจัยพุทธศาสตร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๘.  



๒๔๔ 

 

(๔) บทความ:  

มิโตะโมะ เคนโย. “กําเนิดนิกายสรวาสติวาท (๑)”. ธรรมธารา. ปที่ ๓ ฉบับที่ ๑ (มกราคม–มิถุนายน 
พ.ศ. ๒๕๖๐): ๙๗-๑๐๐. 

(๕) สื่ออิเล็กทรอนิกส:  
จักขุมา ผัสสะ. พุทธวจน คืออะไร ทําไมตองพุทธวจน. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.you 

tube.com/watch?v=lEzttpH6N3E [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 
ชวนกันฟงพุทธวจน Do Not Be The Last Man. ชีวประวัติพระอาจารยคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนา

ปาพง l พุทธวจน. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v= 
kajKaBaznVk [๕ ตุลาคม ๒๕๖๔].  

ทองยอย แสงสินชัย. ความเขลาของบัณฑิต. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.facebook. 
com/tsangsinchai/posts/742836112476795 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

เทคโนโลยี ติดดิน. ฟงธรรมกอนตาย ผิวกายผองใส. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.you 
tube.com/watch?v=4uYI8aUm6VA [๑๕ เมษายน ๒๕๖๕].  

ธรรมหรรษาทัวร. สังกัสสนคร. [ออนไลน]. แหลงที่มา: http://www.dhammahansa.com/san- 
kassa.php [๑๗ มีนาคม ๒๕๖๕]. 

บานบุหลัน BN : ๖๙๘. จิตสุดทายกอนตาย. ออนไลน. แหลงที่มา: https://www.youtube.com 
/watch?v=RiYb9cZLBic [๙ กันยายน ๒๕๖๒]. 

_________. ความเปนมาของหนังสือพุทธวจน-ปฎก. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.you 
tube.com/watch?v=MoBa5Q0UbZ0 [๒๓ กรกฎาคม ๒๕๖๑].  

ประกาศมติมหาเถรสมาคม. เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาปาพง จังหวัดปทุมธานี. 
[ออนไลน]. แหลงที่มา: http://www.ratchakitcha.soc.go.th/DATA/PDF/2557/D/ 
130/181.PDF [๑ ธันวาคม ๒๕๖๔]. 

ปอก บางกรวย sansuk. Mobile๒๐๑๘๐๔๐๓_พุทธวจนสถาบันวังสวนกลวย อําเภอกุสุมาลย 
จังหวัดสกลนคร. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=rF 
Qbaiw2D5s&feature=youtu.be. [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

_________. ชวงพระอาจารยเมตตาตอบคําถามขอธรรมประเด็นตางๆ ประจําวันอาทิตยท่ี ๑๘ 
มิถุนายน ๒๕๖๐. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=uc 
gxu-yDITk [๒๔ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. 

_________. พอจ เมตตาอธิบายนัยของอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=rSVa_m6k60U&feature=youtu.be [๑๐ สิงหาคม 
๒๕๖๑].  

_________. พอจ เมตตาอธิบายภิกขุใสรองเทาบิณฑบาตรไดหรือไม . [ออนไลน]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=nmkG0AC-xW4 [๒๔ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 



๒๔๕ 

 

_________. พอจ อธิบายนัยของสกทาคามีเปนอยางไร. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?time_continue=194&v=PqA_YDZhPqA [๒๕  กรกฎาคม 
๒๕๖๑].  

ผูจัดการสุดสัปดาห . วาดวยเรื่อง “พระคึกฤทธิ์” กับวิวาทะ “ปาฏิโมกข ๑๕๐-๒๒๗ ขอ” . 
[ออนไลน]. แหลงที่มา: https://mgronline.com/daily/detail/9570000096351 [๑ 
มกราคม ๒๕๖๕]. 

พระมหาอุเทน ปญญาปริทัตต. ยอดมหาโจร ทําลายพระสัทธรรม พระปฏิบัติทําลาย มิใชพระ
ปริยัติ. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PDTgBYqH 
Gp0 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ. พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันท่ี ๒๖ ก.ค. 
๒๕๕๒. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujB 
Y&feature=youtu.be [๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑].  

พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธ์ิ. การฝกอบรมหลักปฏิบัติตามหลัก
พุทธวจน-เเดภิกขุจาก สปป.ลาว ครั้งท่ี ๒. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=j3ktyMsmT18 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

_________. พระอาจารย คึกฤทธิ์ -สนทนาธรรมคํ่าวันเสาร_๒๐๑๖-๐๑-๒๓ . [ออนไลน ]. 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=jPwMk AndRSY [๑๕ กรกฎาคม 
๒๕๖๔]. 

_________. พุทธวจนสถาบันโคราช . [ออนไลน ]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/ 
watch?v=YzPxG51hCuk [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

_________. วัดปาบานพันลํา จ.บึงกาฬ | ๑๔-๐๓-๒๕๕๖ | พุทธวจน โดยพระอาจารยคึกฤทธิ์ 
วัดนาปาพง [๑/๒]. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v 
=O9tmId-sNLE [๙ มกราคม ๒๕๖๕]. 

_________. สนทนาธรรมคํ่าวันเสาร_๒๐๑๒-๐๒-๑๑_HD. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=VXC-qGPK2YU [๓๐ พฤษภาคม ๒๕๖๔].  

_________. สนทนาธรรมคํ่าวันเสาร_๒๐๑๒-๐๓-๓๑. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.you 
tube.com/watch?v=HlhULd9kqG0 [๑๓ พศจิกายน ๒๕๖๔]. 

พุทธวจนทีวี. กฐินวัดนาปาพง ๒๕๖๑ แสดงธรรมชวงบาย วันอาทิตยท่ี ๐๔ พฤศจิกายน ๒๕๖๑. 
[ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ond1eZgVg8A [๗ 
พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. 

_________. การไดฟงธรรมกอน ทํากาละ. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com 
/watch?v=VbM5CYQQBac [๗ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. 

_________. พุทธวจนสนทนาธรรม ชวงเชา วันอาทิตยท่ี ๑๑ พฤศจิกายน ๒๕๖๑. [ออนไลน]. 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5sb0VvW72jU&feature=you 
tu.be&fbclid=IwAR3lwSIpgCN1dDIMagf4KjoUuKbTelCOFVnoldOzy_ORL6acF 
CcnpFN6hw8 [๒๒ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. 



๒๔๖ 

 

_________. พุทธวจนสนทนาธรรมชวงคํ่า วันเสารท่ี ๑๘ พฤษภาคม ๒๕๖๒ . [ออนไลน ]. 
แห ล งที่ ม า : https://www.youtube.com/watch?v=jBz-Kp9iNFg [๒๘  สิ งห าคม 
๒๕๖๒].  

พุทธวจนบล็อกสปอต. ประวัติพระอาจารย คึกฤทธิ์  โส ตฺ ถิผโล . [ออนไลน ]. แหล งที่ มา: 
http://buddhawatjana.blogspot.com/p/blog-page_๑ ๒ .html [๒ ๙  กั น ย าย น 
๒๕๖๔].  

พุทธวจนสถาบัน. เครือขายพุทธวจน . [ออนไลน ]. แหลงที่มา: http://buddha-net.com [๓ 
มกราคม ๒๕๖๕].  

พุทธวจนสถาบันปากชอง. ศูนยฝกภิกษุ. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.facebook.com/ 
buddhawajana.sujin [๙ กุมภาพันธ ๒๕๖๕]. 

มติมหาเถรสมาคม ครั้งที่ ๑๗/๒๕๕๗. เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาปาพง จังหวัด
ปทุมธานี. [ออนไลน]. แหลงที่มา: http://mahathera.onab.go.th/files/mati_doc/ 
c-17200857_386%20กรณีพระอธิการคึกฤทธ์ิ%20โสตถิผโล%20วัดนาปาพง%20จัง 
หวัดปทุมธานี.pdf [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

มูลนิธิพุทธโฆษณเผยแผพุทธวจน. พุทธวจนสถาบันกาฬสินธุ. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=a7QZULCA3r8 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

มูลนิธิพุทธโฆษณรวมกับสํานักงานคณะกรรมการการศึกษาข้ันพื้นฐาน. โครงการชวนนองทอง
พุทธวจน ครั้งท่ี ๑. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.buddhakos.com/nong 
tongbuddhawajana/detail.html [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

รัตนะ๕ พุทธวจน. สกทาคามี เกิดเปนเทวดาคราวเดียว. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=IhR5IP-qKrw [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

วัดนาปาพง. พุทธวจน: ลําดับการสืบทอดพุทธวจน (สั้น). [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://down 
load.watnapahpong.org/data/poster/timeline-short.pdf [๒๓ มีนาคม ๒๕๖๕]. 

_________. พุทธวจน: วีดีโอพุทธวจนสนทนาชวงกอนฉัน-หลังฉัน. [ออนไลน]. แหลงที่มา: 
http://watnapp.com/video [๘ กุมภาพันธ ๒๕๖๕]. 

_________. พุทธวจน: สื่อหนังสือ. [ออนไลน ]. แหลงที่มา: http://watnapp.com/book [๔ 
มกราคม ๒๕๖๕]. 

ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม. *@ชวงคําถาม มีเสียงมีคําพูดไมดีอยูในหัว ควรทําอยางไรและ
คําถามประเด็นอ่ืน ๆ ทานพระอาจารยคึกฤทธิ์. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=ud7ZQtP37tM [๙ สิงหาคม ๒๕๖๒]. 

_________. *@แชรประสบการณ-การตอบแทนคุณมารดาอยางสูงสุด ไดนําพุทธวจนใหทานฟง
กอนสิ้นชีวิต. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=aLesN 
X87hSY&index=21&list=PLsc91aJ_crNY_WQfUIMFlM_wGdSiqffP [๗ กุมภาพันธ 
๒๕๖๔]. 



๒๔๗ 

 

_________. *@พุทธวจน_ชวงคําถามเชาวันอาทิตย ท่ี  ๑ กันยายน ๒๕๖๒ , [ออนไลน ], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=q_TvYGKSvl4&list=PLsc91aJ 
1_crMnLCEjOWD1HR7FUIrkxj4q [๑๐ กันยายน ๒๕๖๒]. 

_________. *@พุทธวจน_อริยบุคคลไมยาก..อยางท่ีคิด!!.., [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www 
.youtube.com/watch?v=o996htv_Ofc&list=PLsc91aJ1_crMnLCEjOWD1HR7F 
UIrkxj4q [๗ กรกฎาคม ๒๕๖๒].  

_________. *ใหแมภรรยาฟงอานาปานสติ เมื่อทํากาละ อินทรียผองใสยิ่งนัก ตรงตามคําพระ
ศาสดา(ผัคคุณะสูตร). [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch? 
v=CWm2wSxCh0I [๑๒ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. 

_________. *ความหมายของคําวา “สัตว”. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube. 
com/watch?v=5uhIaDhJxus [๒๒ มิถุนายน ๒๕๖๑].  

_________. *นิโรธสมาบัติและปริวาสกรรมคืออยางไร?. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=HyG4mjHSZ_I [๑๐ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

_________. *อนุสาสนีปาฏิหาริย_ฟงพุทธวจนจากยูทูป เมื่อทํากาละ (ตาย) ๓ วันผิวยังผอง ตัว
น่ิม ไมมีกลิ่น. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PNQ 
QKAQqgV0 [๑๓ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. 

_________. พุทธวจน*นิพพานคือชองวางในท่ีคับแคบ*. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=tiBBvJep3vY [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

_________. พุทธวจน-เรื่องการฉันอาหาร การสละอาหาร. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=aaASqvW3Cdk [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔]. 

_________. พุทธวจน-เหตุผลวาทําไมตองฟงแตคําตถาคตเทาน้ัน. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https: 
//www.youtube.com/watch?v=e3scM8flbKQ [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

_________. พุทธวจน-ภิกษุณีสามารถบวชไดหรือไม?. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=fi5K0a6DWJA [๒๖ มกราคม ๒๕๖๔]. 

_________. พุทธวจน-สัตตานัง คืออะไร?. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com 
/watch?v=mWGar1sIPHo [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

_________. พุทธวจน-อภิธรรมคืออะไร?ตามบัญญัติพระศาสดา #๑. [ออนไลน]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=1AQYGw3fB48 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

_________. *@วิญญาณเรรอน ผีเรรอนเปนอยางไรมีจริงหรือไม ? ผีเขาสิงคนไดใหม?. 
[ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ZXgWAgUxRzM [๑ 
มกราคม ๒๕๖๔].  

_________. *ใหแมภรรยาฟงอานาปานสติ เมื่อทํากาละ อินทรียผองใสยิ่งนัก ตรงตามคําพระ
ศาสดา(ผัคคุณะสูตร). [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch? 
v=CWm2wSxCh0I [๑๒ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. 

_________. อภิธรรมตามบัญญัติพระศาสดาคืออยางไร?. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=x85C1felH0E [๑๖ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 



๒๔๘ 

 

ศุภภัทร อินพุม. พระอรหันตฝนมั้ย. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch 
?v=RCK4jALtz6I [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. 

ศูนยบริการมัลติมีเดีย. รักและศรัทธาตถาคต ๒๖ พ.ค. ๒๕๕๖. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
media.Watnapahpong.org/video/269XS2NRH777/รักและศรัทธาตถาคต-26-พค-
2556 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

สมาชิกหมายเลข ๖๘๖๖๘๑๖. เผยหลักฐาน ! ท่ีแท..สมมุติภิกขุคึกฤทธิ์ไมไดบวชวัดบุญญาวาส แต
กลับประกาศวาบวชท่ีวัดน้ัน. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://pantip.com/topic/41 
272097 [๖ เมษายน ๒๕๖๕]. 

อานาปานสติ พุทธวจน. ไมเคยเชื่อเลย..!! วาเรื่องท่ีเขาบอกมาจะเปนจริง อานาปานสติ พุทธวจน 
๙ ธ.ค. ๒๐๑๗. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=gzpIz 
UYjVPw [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

Aon Waraporn. พุทธวจน : เพียงรูลมเขา-ออก ปญญาทุกประเภทจะเกิดขึ้น. [ออนไลน ]. 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=M7KZ-mO6w_8 [๘ กุมภาพันธ 
๒๕๖๕]. 

ariya yano. โดน !!!!!! พระเรียน นักธรรม-บาลี ปริญญา วิจารณกถาพระคึกฤทธิ์. [ออนไลน] 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PDAXItCQD5o [๒๔ กันยายน 
๒๕๖๐]. 

Buddhakoss. รายการพุทธวจน ๒๕๕๔/๙ . [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube. 
com/watch?v=3qgNo4JDKUg&index=8&list=PLdVIBNdVm3_Q_saqjV_451V1h
fEVYYJGU [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].  

_________. สัมภเวสี คือ สัตว ผูแสวงหาท่ีเกิด . [ออนไลน ]. แหลงที่มา: https://www.you 
tube.com/watch?v=4dXcAEoTiBs [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

_________. อภิธรรม . [ออนไลน ]. แหลงที่ มา: https://www.youtube.com/watch?v=s38 
MHLcVGI8 [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

Buddhawajana Bn.๓๑๒ Fanta Chaleeporn. ในเมื่อเปนธาตุตามธรรมชาติทําไมดูมีชีวิต : สัต-
ตานัง สังขตะ อสังขตะ. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/wat 
ch?v=kkespm1tyAM [๑๓ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

_________. ภิกขุณีมีไดหรือไม. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v 
=OalVURlTayo&list=PLec7p2FnU5r8EAbg37pJdRj0o5PgSq [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

Buddhawajana F. พุทธวจน faq กระเทยสามารถบวชไดหรือไม . [ออนไลน ]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=Gq7VdWK2L8w [๒๐ มกราคม ๒๕๖๔]. 

_________. พุทธวจน faq การทําพิธีศพท่ีไมเปนไปตามพุทธวจนจะถือเสียวาเปนการทําตาม
ประเพณี ไดหรือไม . [ออนไลน ]. แหล งที่ มา: https://www.youtube.com/watc 
h?v=mvQpRmJJrug [๒๕ กุมภาพันธ ๒๕๖๑].  

_________. พุทธวจน faq การสําคัญผิดวาตนเองเปนโสดาบัน . [ออนไลน ]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=8fsJt6HOYFk [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 



๒๔๙ 

 

_________. พุทธวจน faq การสืบคนคําพระพุทธเจาในพระไตรปฎกและโปรแกรม. [ออนไลน] 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=lyV3wHAGap8 [๒๔ กันยายน 
๒๕๖๐]. 

_________. พุทธวจน faq ขอคําอธิบาย เก่ียวกับปานะ_๑. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=xF81LaCGeDU&feature=youtu.be [๒๓ กรกฎาคม 
๒๕๖๑]. 

_________. พุทธวจน faq ของกลืนลวงลําคอ ๔  อย าง (๑ ). [ออนไลน ]. แห ล งที่ ม า : 
https://www.youtube.com/watch?time_continue=48&v=AaW9lBBw1bQ [๒๗ 
สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

_________. พุทธวจน faq ตองการเปนโสดาบันตองปฏิบัติอยางไร . [ออนไลน]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=5NI8_b4rcX0 [๑๕ พฤษภาคม ๒๕๖๒]. 

_________. พุทธวจน faq ทําไมตองศึกษาแตพุทธวจน_๒. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=IUrM8FNHNNs [๑๑ กรกฎาคม ๒๕๖๑].  

_________. พุทธวจน faq โทษของการแตงคําของพระพุทธเจาขึ้นใหมคือ นรกหน่ึงกัป . 
[ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=QR2RkIxHUMA [๓๑ 
ธันวาคม ๒๕๖๓]. 

_________. พุทธวจน faq พระภิกษุฉันอาหารวันละก่ีมื้อ. [ออนไลน ]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=oVP-SgeX-oE [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔]. 

_________. พุทธวจน faq ภิกษุณีมีในพุทธวจนหรือไม_๑. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=1tIkeLmyjp8 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

_________. พุทธวจน faq เมื่อไดโสดาปตติมรรคแลวทําอยางไรจึงจะไดโสดาปตติผล . 
[ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=kM48tLWf-7c [๒๙ 
ธันวาคม ๒๕๖๓]. 

_________. พุทธวจน faq วิธีละนันทิ (๒). [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube. 
com/watch?v=u2BTQvjmJe8 [๑๓ กันยายน ๒๕๖๒].  

_________. พุทธวจน faq สิกขาบท ๒๒๗ ขอ มาจากไหน. ศีลของพระมี ก่ีขอ. เพิกถอน
สิกขาบทไดหรือไม_๓. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch 
?v=evmYCTtDu5c [๒๐ มกราคม ๒๕๖๔]. 

BuddhaWajana๒๐๑๒. พุทธวจน สําหรับงานศพ . [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.you 
tube.com/watch?v=PId-aGdXhAw [๑๖ กุมภาพันธ ๒๕๖๕].  

_________. หลักฐานท่ีมาของพุทธวจน. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/ 
watch?v=tucMUA9ndBM [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].  

D.TELTHAI SYSTEM. livestreamHD medium Segment ๑. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=uSdbO3h2ysw [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑].  

Dhamma Talk. พระพรหมคุณาภรณ กรณีพระอาจารยคึกฤทธิ์. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=gAfvcPJjziY [๓๐ เมษายน ๒๔๖๒]. 



๒๕๐ 

 

_________. ศีล ๑๕๐ หรือ ๒๒๗ ขอ. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/ 
watch?v=gAfvcPJjziY [๓๐ เมษายน ๒๔๖๒]. 

DNNTHAILAND. ๑-๔-๕๖ ตรงไปตรงมา. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/ 
watch?v=QjrmEhMVON4 [๑๓ ตุลาคม ๒๕๖๑]. 

Googlemaps. พุทธวจนสถาบันเกษตรวิสัย. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.google.com 
/maps/contrib/102183098902888610096/photos/@15.6489493,103.6457759
,17z/data= !3m1!4b1!4m3!8m2!3m1!1e1 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

HaPpY PaN. EP.๔ ตอบคําถามโดยใชถอยคําของพระศาสดา | พุทธวจน | พอจ.คึกฤทธิ์ โสตฺถิผ-
โล. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=EyN_32BEZGA 
[๑๔ ธันวาคม ๒๕๖๓]. 

HiDhammaDotCom. ความสําคัญของพุทธวจน ธรรมบรรยาย(๑/๔). [ออนไลน]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=4Gt_Aw0Noyo [๙ มกราคม ๒๕๖๕]. 

Jaima Mama. คึกพุทธวจนปฎก. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch 
?v=zpP-r50n97E [๒๓ มิถุนายน ๒๕๖๑].  

MGR ONLINE. เปดพระลิขิต ๕ ฉบับ สมเด็จพระสังฆราชฯ ชี้ “ธัมมชโย” อาบัติปาราชิก. 
[ออนไลน]. แหลงที่มา: https://mgronline.com/onlinesection/detail/95800000 
21845 [๒๖ กุมภาพันธ ๒๕๖๕]. 

Nanaly Chana. โซดาบันจิบเหลา. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch 
?v=RbkjuL6gJIk [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

_________. สิกขาบท ๑๕๐/๒๒๗ : เสขิยวัตร ไมมีปรับอาบัติ ท่ีปรับอาบัติเปนคําสาวก โดย อ. 
คึกฤทธิ์ โสติผโล . [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v= 
7aXgG9p39es [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].  

nirdukkha. "ความจริง" ตองทราบศีลของพระมีก่ีขอ-พระอาจารยคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล. [ออนไลน]. 
แหลงที่ มา: https://www.youtube.com/watch?v=B3pqRuF6wBc#t=3513 [๓๑ 
มีนาคม ๒๕๖๒]. 

_________. พระอาจารยคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล_สนทนาธรรม ณ บานสุขพันธโพธาราม จ.ราชบุรี 
วันท่ี ๙ พ.ย. ๖๐ HD ๑๐๘๐p. [ออนไลน ]. แหลงที่มา: https://www.youtube. 
com/watch?v=scsjh5Zdf9k [๒๔ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. 

_________. พระอาจารยคึกฤทธิ์-ธรรมบรรยาย วัดเนินพระ ระยอง-๒๐๑๔-๐๗-๒๘. [ออนไลน]. 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=L_sVaAdYs_U [๒๒ กรกฎาคม 
๒๕๖๑]. 

_________. พระอาจารยคึกฤทธิ์-พุทธวจน-ความเขาใจผิดของชาวพุทธ. [ออนไลน]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=sH0A-KqMJb4 [๑๓ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

_________. พระอาจารย คึกฤทธิ์ -พุทธวจนบรรยาย_วัดปาบานผือ สุรินทร . [ออนไลน ]. 
แห ล งที่ ม า : https://www.youtube.com/watch?v=OG28EKR2 Iis [๘  ธัน วาคม 
๒๕๖๑]. 



๒๕๑ 

 

_________. พระอาจารยคึกฤทธิ์ -มศว.ประสานมิตร-ศีลของพระ . [ออนไลน ]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=G5zVJaIhR6s [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

_________. พุทธวจนสนทนา ช วงหลั ง ฉัน_๒๐๑๓ -๐๖ -๒๓ . [ออนไลน ]. แห ล งที่ ม า : 
https://www.youtube.com/watch?v=SnxoWkOUbWI [๗ สิงหาคม ๒๕๖๒]. 

_________. สนทนาธรรมคํ่าวันเสาร_๐๒Jul๒๐๑๑_Full. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=9yo30CWeIzA [๓๐ สิงหาคม ๒๕๖๒].  

_________. สนทนาธรรมคํ่าวันเสาร_๒๐๑๒-๐๔-๒๑. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=leulIS-gcyU [๒๘ สิงหาคม ๒๕๖๒]. 

_________. สนทนาธรรมคํ่าวันเสาร_๒๐๑๒-๐๔-๒๘. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=XsqqnZ6SVbQ [๒ กันยายน ๒๕๖๒]. 

nirdukkha : นิรทุกข I พุทธวจน ธรรมะเขาใจงาย. ทําแทงถือวาฆาชีวิตไหม | พุทธวจน | พระ
อาจารยคึกฤทธิ์ วัดนาปาพง. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/ 
watch?v=C0u8NsLsbaQ [๒๗ ธันวาคม ๒๕๖๓]. 

Rattanan Rodthong. ศพท่ีไดฟงพุทธวจนกอนตายจะมีสีขมิ้นและไมเหม็นและเนาเปอยเปน
ลักษณะกายภาพของศพท่ีละสังโยชน ๕ ได. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=rz7L3HF7oII [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

Rosesirin Media. #Buddhawajana #พุทธวจน (เมื่อผัสสะเกิด เวทนาฯลฯ) พอจ.ตอบคําถาม
ปฏิบัติและท่ัวไป. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=qEP 
3PbNKADI [๒๓ สิงหาคม ๒๕๖๔].  

_________. #Buddhawajana ๑๔ พุทธวจน เจาะลึกเรื่องพระอรหันต  เรื่ องสัตตานัง . 
[ออนไลน ]. แหล งที่ มา: https://www.youtube.com/watch?v=T6wqrQAMkDQ 
[๑๙ กรกฎาคม ๒๕๖๔]. 

_________. #Buddhawajana ๑๕ สัตตานัง นิพพาน สังขตะ อสังขตะ ขันธ ๕ . [ออนไลน]. 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=_QuAA5aBVCQ [๑๕ กรกฎาคม 
๒๕๖๔]. 

siri muang. ปาโคสิงคสาวัน ศูนยปฏิบัติพุทธวจนเชียงราย . [ออนไลน]. แหลงที่มา: https:// 
www.youtube.com/watch?v=_2zxYz7Cm1c [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 

Sodaban Buddhist. ความเขาใจผิดและความยึดมั่นใน “อรรถกถา”. [ออนไลน]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=3isd_WcBOqQ [๙ พฤศจิกายน ๒๕๖๑].  

_________. พุทธวจน-ความเขาใจผิดและความยึดมั่นใน “อรรถกถา”. [ออนไลน]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=3isd_WcBOqQ [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. 

Suwannachan. พุทธวจน ตอบปญหาผูปฏิบัติธรรม ณ ยุวพุทธิกสมาคม ศูนย ๒ คลองสาม 
ปทุมธานี ๒๔/๐๑/๒๕๕๔. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/wat 
ch?v=bTGtMGT1lzI [๒๒ สิงหาคม ๒๕๖๔]. 

TamsabaiResort Chumphon. พุทธวจนสถาบันชุมพร. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=oEmgvuX2Avw [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕]. 



๒๕๒ 

 

Thai PBS News. เจาอาวาสวัดนาปาพง ชี้แจงกรณีลดศีลเหลือ ๑๕๐ ขอ. [ออนไลน]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=F_uw7bhs40E [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. 

The Buddha Code. พุทธวจนปฎก–ธรรมและวินัยจากพระโอษฐ . [ออนไลน ]. แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=C0UTxQ-UNdc [๒๗ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

Uncle Moo Buddhawajana. ภิกษุเปนผูฉันมื้อเดียว . [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=Fv-uLbfVRsc [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

_________. ศีลของพระมีก่ีขอ?. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch? 
v=adEGT_G7Mxk [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

_________. อรรถกถา-เหตุผิดเพ้ียนของคําสอนศาสดา. [ออนไลน]. แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=N-YwNKUXV-k [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 



 

 

 

ภาคผนวก



๒๕๔ 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาคผนวก ก. 

ภาพขอมูลการอุปสมบทและขอมูลการเผยแผคําสอนท่ีมีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 

๑. ภาพขอมูลการอุปสมบทของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล 
๒. ขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบตอพระธรรมวินัย 

๒.๑ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระวินัย 
๒.๒ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระสูตร 
๒.๓ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระอภิธรรม 
๒.๔ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา 

 
 

 

 

 

 

 

 



๒๕๕ 

 

๑. ภาพขอมูลการอปุสมบทของพระคกึฤทธิ์ โสตฺถิผโล๑ 

 
 
 

                                            

๑ สมาชิกหมายเลข ๖๘๖๖๘๑๖, เผยหลักฐาน ! ที่แท..สมมุติภิกขุคึกฤทธิ์ไมไดบวชวัดบุญญาวาส 
แตกลับประกาศวาบวชที่วัดนั้น , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://pantip.com/topic/41272097 [๖ เมษายน 
๒๕๖๕]. 



๒๕๖ 

 

๒. ขอมูลการเผยแผคําสอนของพระคกึฤทธิ์ โสตฺถิผโล  

๒.๑ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระวินัย 

การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระวินัยมี ๓ ประเด็น ดังตอไปน้ี  

๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอข้ึนสวดทุกกึ่งเดือน 
๒. พระพุทธบัญญัติใหภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว 
๓. การอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน 

๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอขึ้นสวดทุกก่ึงเดือน  

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ช่ือ “ศีลของพระมีกี่ขอ?” ชวงนาทีที่ ๐.๑๐-๒.๓๐ เปน
การสนทนาถาม-ตอบ ดังตอไปน้ี 

อุบาสก : เด๋ียวผมขออนุญาตถามนะครับ พระอาจารยครับ ก็ไมทราบวาศีลของพระเน่ียะมี 
๒๒๗ ขอรึเปลาครับ? 

พระคึกฤทธ์ิ : ศีลของพระมีกี่ขอนะเน่ียะ เคยบวชกันมาแลวมีกี่ขอเนาะ ตอบ 
กลุมอุบาสก : ๒๒๗ ขอ  
พระคึกฤทธ์ิ : ๒๒๗ เหรอ? ... ศีลของพระมี ๓ ระบบที่บัญญัติกอนปาติโมกข[๓๖๓ ขอ] 

ปาติโมกข ๑๕๐ ขอ อภิสมาจาริกธรรมวาดวยมารยาทมากกวา ๑,๙๔๐ ขอ ... เพราะน้ัน ๒๒๗ 
โยมไปสแกนหาในซีดีแผนน้ีไมมีนะในบาลีสยามรัฐไมมีนะ ... ๓ ระบบน้ี พุดเจาใหเอาระบบน้ีมา
สวด คือ ๑๕๐ นะ สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ สิกขาบท 
๑๕๐ ถวนน้ีนํามาสูอุทเทสทุกกึ่งเดือนนะ น้ันถาเราไปดูพระสูตรน้ี เห็นมะ รอยหาสิบ ๆ ๆ ๆ 
หมด สี่สํานัก [สยามรัฐ มหามกุฏฯ มหาจุฬาฯ พุทธทาส] ๔ พระสูตร [วัชชีปุตตสูตร ปฐมสิกขา
สูตร ทุติยสิกขาสูตร ตติยสิกขาสูตร] ในบาลีสยามรัฐ ระบุวา การสวดปาติโมกขของพระน้ันตอง 
๑๕๐ ขอทั้งหมดเลยนะ แตพระทุกวันน้ีสวด ๒๒๗ เกินมา ๗๗ ขอ คือ เสขิยวัตร ๗๕ ขอ อนิยต
อีก ๒ ขอ ไมรูใครไปบัญญัติเพิ่มข้ึนมานะ๒ 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ช่ือ “พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ 
๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒” ชวงนาทีที่ ๕๐.๑๖-๑.๑๓.๔๔ พระคึกฤทธ์ิกลาววา 

เราสแกนไปหา ๒๒๗ เน่ียะ ไมมี เราก็เลยสงสัยวา ๒๒๗ น้ีมาจากไหน ใครเปนผูบัญญัติ 
สมเด็จมหาสมณเจาก็บอกวา สิกขาบทปาติโมกขมีแค ๑๕๐ ขอ ไมใชอาตมาคนเดียว ทานพุทธ
ทาสก็บอกไวใน อริยสัจภาคปลายในรอยสิบสี่แงมุม ก็บอกวาเมื่อศึกษาบาลีแลวทําใหเรารูวา 
สิกขาบทของพระที่สวดทุกกึ่งเดือนมีแค ๑๕๐ ขอ ... เพราะวาในบาลีสยามรัฐทุกสํานักใน
ประเทศไทย แปลวา ๑๕๐ ถวน อันน้ีคือ ๑๕๐ ถวน [อานคําแปลจํานวนสิกขาบทในภิกขุ

                                            

๒ Uncle Moo Buddhawajana, ศีลของพระมีกี่ขอ?, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.you 
tube.com/watch?v=adEGT_G7Mxk [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 



๒๕๗ 

 

ปาติโมกขวา ๑๕๐ จากพระไตรปฎกฉบับแปลไทยทั้ง ๔ สํานัก คือ สยามรัฐ มหามกุฏฯ มหา
จุฬาฯ ทานพุทธทาส] ไปดูบาลีเน่ียะ ... สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต ... เคาบอกวาเรา
ตีความเองวา ๑๕๐ สิกขาบท ไมตองตีความ คําวา ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต แปลวา ๑๕๐ เปนภาษา
บาลีที่แปลตรง ๆ ไมตองตีความ ....  

ไปดูตัวเลขแปลก ๆ ... สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ สิกขาบทมาสูอุทเทสทุกวันอุโบสถ [อาน
อรรถกถาพระไตรปฎกแปลฉบับมหามกุฏฯ] อาว ทําไมคําพุทธเจาขัดกัน ปรากฏวาอะไร อันน้ีมา
จากคัมภีรอะไร มาจากวินัยปฎกเลม ๘ คัมภีรปริวาร อรรถกถา สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ 
สิกขาบทมาสูอุทเทสทุกวันอุโบสถ ๒๒๐ อรรถกถา คัมภีรปริวารคือคัมภีรที่แตงข้ึน เพราะฉะน้ัน
เวลาเราแตงข้ึนอะไรข้ึน มันจะมาขัดกัน ขัดกันเอง ๒๒๐ ก็ขัดกันกับ ๒๒๗ อยูแลว ไมตรงกัน 
แลวขัดกับคําของพระพุทธเจาคือ ๑๕๐  ...  

ของไทยใชคําวา รากศัพทคําวา สาธะ หรือ สาธุ แปลวา สําคัญ สําเร็จ ถวน เลิศ ดี ประเสริฐ 
น่ีใชพจนานุกรมของหลวงเทพดรุณานุสิทธ์ิ ซึ่งทําต้ังแตสมัยรัชกาลที่ ๕ ... สวนอีก ๒ คํา ก็คือ 
สาธิก แปลวา สําเร็จ + มิทะ น่ี รักใครไมตรี ก็คือความปรองดองกลมเกลียวของภิกษุสําเร็จได
ดวยการสวด ๑๕๐ ขอ แปลแบบอีกแบบหน่ึง สห + อธิก + อิม กับ, รวม, น้ี, ย่ิงไปกวา อันน้ี
จากพระมหานายก ปธ.๗ เจาคุณช้ันสามัญที่วัดบวร ...  

เพราะฉะน้ันตัวเลขที่ได ๑๕๐ จะมีแคน้ี ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคีย ๓๐ ปาจิตตีย 
๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ อนิยตะ ๒ กับเสขิยวัตร ๗๕ ไมใช ซึ่งก็มีความเห็นเดียวกบั
สมเด็จมหาสมณเจาบอกวาไมใช ๒ อันน้ี และเรามาดูเสขิยวัตรไมมีเลยแน ๆ เสขิยวัตรไมมีแน ๆ  
... บอกวาเราไปตัด ๒๒๗ ตัวเริ่มตนมันยังไมมีเลยจะไปตัดยังไง มันไมไดมีใหตัดนะ ... เสขิยวัตร
ยังไงก็เอามาสวดไมได ใชมะ เพราะฉะน้ันยังไงก็ไมถึง ๒๒๗ แนนอน๓ 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที ่๓ ช่ือ “พุทธวจน faq สิกขาบท ๒๒๗ ขอ มาจากไหน, ศีล
ของพระมีกี่ขอ, เพิกถอนสิกขาบทไดหรือไม_๓” ชวงนาทีที่ ๐.๐๕-๖.๐๙ เปนชวงการตอบคําถาม 
ดังตอไปน้ี  

พระมารคอานคําถาม : ประเด็นเรื่องสิกขาบท ๑๕๐ ... ไดมีคนนําเรื่องการสวดปาติโมกขมา
ถกในเว็บพันทิปอีก ผูถามจึงสงขอมูลบางสวนใหพระอาจารยพิจารณา กรณีวัดนาปาพงตัด
ปาติโมกข ๒๒๗ เหลือ ๑๕๐ สรุปวา ๑๕๐  

พระคึกฤทธ์ิ : ... ตัดปาติโมกข ๒๒๗ ไมมีในพุทธวจนะแลวจะเรียกตัดไดยังไง การตัดแสดงวา
สิ่งน้ันตองมีฐานขอมูลกอนถึงจะเรียกวาตัดฐานขอมูลน้ัน ในเมื่อฐานขอมูลน้ีไมมีจะบอกวาตัด
ไมได  

                                            

๓ พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. 
๒๕๕๒ , [ออนไลน ], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&feature=youtu.be 
[๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. 



๒๕๘ 

 

พระมารคอานคําถาม : สรุปวา ๑๕๐ พระพุทธองคตรัสไวในชวงกลางพุทธกาล จากกระทู
กอน ศิษยพระคึกฤทธ์ิวัดนาปาพงไดแสดงวา ทางวัดไดตัดปาติโมกข ๒๒๗ ขอใหเหลือเพียง 
๑๕๐ ขอ เลยเอา ๗๗ ขอทิ้ง ... ทานเจาคุณประยุทธไดอธิบายไววา มีปญหาหลายฉบับ
ภาษาไทยแปลไมตรงก็ควรยึดตามฉบับบาลีเปนหลักสูงสุด ซึ่งสาธิกมิท แปลวา เกินกวา ๑๕๐ ...  

พระคึกฤทธ์ิ : ... ประเด็นที่วาเกินกวาเน่ียะ ไมใช แปลไดที่เขาแปลเน่ียะต้ังหลายประเด็น
และตรงเน่ียะจริง ๆ แลวเราไปเจออีกหลายพระสตูร มีอยูพระสูตรหน่ึงคําวา สาธิกมทิ เน่ียนะซึ่ง
สมาสคําวา มิทกับสาธิกะเน่ียะ ซึ่งไมใชเปนการสมาสแตเปนการเอาคํามาชนกันได มีต้ังหลาย
พระสูตร  

พระมารคอานคําถาม : มาถึงประเด็นที่เจาคุณประยุทธกลาวไวนะครับ บอกวา วัดนาปาพง
หารูไมวาในพระสูตรน้ีเปนบทสนทนาที่เกิดข้ึนชวงกลางพุทธกาล ตอนพรรษาที่ ๒๕ ซึ่งตอนน้ัน
พุดเจาไดบัญญัติปาติโมกขมาเรื่อย ๆ จนไดเพียง ๑๕๐ ขอ แตหลังจากน้ันพระพุทธองคก็ยัง
บัญญัติพระปาติโมกขเพิ่มตอมาเรื่อย ๆ จนได ๒๒๗ ขอ (เมื่อสิ้นพุทธกาล) 

พระคึกฤทธ์ิ : ... ที่บัญญัติเพิ่มมา ๒๒๗ ขอมันไมมีในพุทธวจนะเลย มันมีแตอรรถกถา ขอ
พระสูตรมาสิ เขายกพระสูตรไมไดหรอกเพราะมันไมมี แคน้ันเองงาย ๆ  

พระมารคอานคําถาม : และก็มีขอมูลเพิ่มเติมวาฟงคลิปทานเจาคุณ นาทีที่ ๓๓ วินาทีที่ ๐๖ 
และใหดูอรรถกถาวัชชีปุตตสูตรครับ ปาติโมกขน้ันมี ๒๒๗ ขอ ดังที่แสดงในพระไตรปฎก พระ
วินัยปฎก เลมที่ ๒ มหาวิภังค ภาค ๒ ขอ ๘๘๑ ทานทั้งหลายนิทานขาพเจายกข้ึนแสดงแลว 
ธรรมคือปาราชิก ๔ สิกขาบท ขาพเจายกข้ึนแสดงแลว ... ธรรมคือเสขิยะทั้งหลาย ขาพเจา
ยกข้ึนแสดงแลว ธรรมคืออธิกรณสมถะ ๗ ประการ ขาพเจายกข้ึนแสดงแลวแล สิกขาบทของ
พระผูมีพระภาคของพระองคน้ันมีเทาน้ีมาในพระปาติโมกข นับเน่ืองในพระปาติโมกขมาสูอุท
เทสทุกกึ่งเดือน พวกเราทั้งหมดน้ีแล พึงเปนผูพรอมเพรียงกันรวมใจกันไมวิวาทกัน ศึกษาในพระ
ปาติโมกขน้ันเทอญ เสขิยวัตรมี ๗๕  

พระคึกฤทธ์ิ : ... คําเน่ียะมันอยูในหนังสือที่ทองปาติโมกข แตมันเปนคําที่แตงข้ึนใหมนะ มัน
ไมใชคําพระพุทธเจา ... สาธิกะ ก็คือแปลวา สําเร็จ สาธิกะ เน่ียะ ตัวมิท เน่ียะ ก็คือ รักใครไมตรี 
สามารถเอา ๒ คํามาชนกันได คือ ความสามัคคีปรองดองรักใครไมตรีกลมเกลียวกันของภิกษุ 
สําเร็จดวยการสวด ๑๕๐ ขอ ตรง ๆ แคน้ีเอง ตรงน้ีก็แปลได ซึ่งเราไปเจอคําวา สุญญตาแลวก็
บวกกับมิท และเจออีกหลายคําที่บวกกับมิท เปนการชนคําเขาไปเฉย ๆ๔ 

 

 

                                            

๔ Buddhawajana F, พุทธวจน faq สิกขาบท ๒๒๗ ขอ มาจากไหน, ศีลของพระมีกี่ขอ, เพิกถอน
สิกขาบทไดหรือไม_๓, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=evmYCTtDu5c [๒๐ 
มกราคม ๒๕๖๔]. 



๒๕๙ 

 

๒. พระพุทธบัญญัติใหภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว  

หลักฐานการบรรยายที่ ๑ ในคลิปช่ือ “ภิกษุเปนผูฉันมื้อเดียว” ชวงนาทีที่ ๐.๐๑-๗.๒๒ 
พระคึกฤทธ์ิกลาววา  

พระคึกฤทธ์ิ : อยางบางทีก็จํามาวา เพราะพุดเจาอนุญาตพระภัททาลิใหเอาอาหารมื้อเชาไป
ฉันตอรอบสองได แลวเขาก็บอกน่ีไง เหตุผลของการพระฉันสองมื้อได ถาไปดูเต็มพระสูตรคนละ
เรื่องเลย เพราะวาตรงเน่ียะพุดเจากําลังบัญญัติใหพระฉันมื้อเดียว แลวภัททาลิแยงพุดเจา บอก
ขาพระองคทําไมได พุดเจาบอกวา ภัททาลิเธอเก็บอาหารตอนเชาไวฉันตอนสายละกนั เขาไมเอา
มาตอน่ี ตอใหเต็มคือภัททาลิแยงตออีกรอบ ๒ ขาพระองคก็ทําไมได ...  

และพระในครั้งพุทธกาลก็คือฉันมื้อเดียวอยางน้ี ถาฉันมื้อที่ ๒ จะฉันไดอาหารที่เปนเดนคือ
เหลือจากพระองคอื่นหรือพระภิกษุปวยไขเทาน้ัน ถาไมฉันอาหารที่เปนเดน ฉันมื้อสองที่ทั่วไป ก็
คือจะถูกปรับอาบัติปาจิตตีย ซึ่งอาบัติขอน้ีมีอยูในปาติโมกขที่พระตองสวดทุกกึ่งเดือนอยูแลว 
อยางน้ี จะบอกไมรูก็ไมได แตกอนเราก็เขาใจวาพระปฏิบัติฉันมื้อเดียว โดยธุดงควัตร เพราะมีขอ
ฉันอาสนะเดียว แตพอไปดู ๖ พระสูตรสอดรับกันหมดเลย ต้ังแตลฑุกิโกปมสูตรที่พระอุทายี
บรรยายน่ี กับภัททาลิสูตร แลวพุทธวจนะที่ตรัสกับมหาราชะวาภิกษุในธรรมวินัยน้ีฉันอาหาร
เพียงหน่ึงหน แมน้ีก็เปนศีลของเธอประการหน่ึง แลวก็พุทธวจนะที่บอกวาการลุกจากอาสนะถือ
เปนอันหามภัตดวย ... หรืออีกกรณีนึงคือโยมฉันเดนของกันและกัน โยมก็บอกอาวุโสมารคเก็บไว
เยอะ ๆ อาวุโสมารค อาจารยเก็บไวเยอะ ๆ นะ แลวมาแลกเดนกัน อา [หัวเราะ] ใชมะ เราก็
ทานรอบสองได น่ีมีชองออกแตตองออกอยางถูกตอง ใชมะ ... ลุกจากอาสนะก็ไดไง ใช แตตอง
เปนเดน เพราะมีครั้งนึงที่ภิกษุไขฉันอาหารเหลือ แลวไมมีใครกลาฉันอีกเพราะวาจะผิดระเบียบ
พระพุทธเจาผิดวินัย ก็เทอาหารทิ้งจนบูดเนาสงกลิ่นไปถึงพุดเจา พุดเจา มีอะไรทําไมมันเนา
เหม็น ออ อาหารของพระปวย ไมมีใครกลาฉันตอเอาไปทิ้ง เห็นมะ มื้อสองฉันไมไดเลยมันมีเหตุ
มาหมดเลย มีเหตุต้ังแตพระปวยแลวพุดเจาก็เลยอนุญาตใหฉันอาหารของพระปวยตอได แลว
ใครจะไปอยากฉันนอ ... ยังไงพระก็ฉันมื้อสองไมไดนะ๕ 

หลักฐานการบรรยายที่ ๒ ในคลิปช่ือ “พุทธวจน-เรื่องการฉันอาหาร การสละอาหาร” 
ชวงนาทีที่ ๔.๓๐-๑๐.๑๔ พระคึกฤทธ์ิกลาววา  

เมื่อฉันเสร็จลุกแลวหามภัตแลว อาหารน้ันตัวภิกขุไมมีสิทธ์ิในอาหารแลว ... ฉันอีกก็ไมได ถูก
ปรับอาบัติ อน่ึงใด ภิกขุฉันเสร็จหามเสียแลว เค้ียวก็ดีฉันก็ดี ซึ่งของเค้ียวก็ดีของฉันก็ดี อันมิใช
เดนเปนปาจิตตีย ... แคตักมาฉันเสร็จลุกจากอาสนะก็คือจบละ กลับไปฉันอีกไมได ... แตพุดเจา
บอกวา การลุกข้ึนจากอาสนะถือเปนอันหามภัตดวย ถือเปนอันบอกวาพอแลว หามภัต คือ การ

                                            

๕ Uncle Moo Buddhawajana, ภิกษุเปนผูฉันม้ือเดียว , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www. 
youtube.com/watch?v=Fv-uLbfVRsc [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 



๒๖๐ 

 

บอกวาพอแลว จะบอกดวยวาจา จะบอกดวยกายก็ได ยกมือหาม ละมือออกจากบาตร แตถา
ไมไดแสดงดวยกายดวยวาจา แตลุกจากอาสนะที่น่ังฉัน หมดสิทธ์ิฉันละ ...  

ดังน้ันถาภิกขุลุกข้ึนจากอาสนะแลว ก็ถือวาถึงตนเองจะไมไดกลาวเอยปากวาพอหรือไมไดยก
มือบอกหามก็ถือวาเปนอันหามภัตแลว กลับมาฉันอีกไมไดในวันน้ัน หลังจากเวลาที่ลุกแลวจัดวา
เปนวิกาลคือไมใชกาลในกลางวัน ภิกขุเน่ียะพุดเจาหามฉันวิกาลในกลางวันและหามฉันในราตรี 
ราตรีนับต้ังแตดวงอาทิตยตกถึงดวงอาทิตยข้ึน วิกาลก็คือหลังจากการภัตแลวฉันภัตหรือภัต 
แปลวา อาหาร อาหารเสร็จแลวก็คือตรงน้ันช่ือวาวิกาล สมมติวา ๗ โมง ภิกขุฉันเสร็จ หลังจาก
ฉันเสร็จ ๗ โมงก็เปนวิกาล แตถาภิกขุน้ันฉัน ๑๐ โมง ฉันเสร็จหลังจาก ๑๐ โมง หลังจาก ๑๐ 
โมงที่ฉันเสร็จก็เวลาน้ันช่ือวาวิกาล ไมไดกําหนดตายตัววาเปนเวลาไหนที่กําหนดวาเที่ยงอะไร
เน่ียะ หามฉันเลยเที่ยงเน่ียะไมมีบอกไว๖ 

หลักฐานการบรรยายที่ ๓ ในคลิปช่ือ “พุทธวจน faq พระภิกษุฉันอาหารวันละกี่มื้อ” 
ชวงนาทีที่ ๔.๔๘-๘.๑๓ พระคึกฤทธ์ิกลาววา  

ทีแรกเรานึกวาการฉันหนเดียวเปนแคธุดงควัตร ไมใช เปนโดยศีลดวย แลวธุดงควัตรขอฉัน
อาสนะเดียวหรือฉันมื้อเดียว มันไมทับซอนกับศีลเหรอ เพราะวาการฉันมื้อเดียวโดยศีลเน่ียะ ฉัน
อะไรไดอีก ฉันอาหารที่เปนเดนได ไปดูวินัยขอน้ีบอก “อน่ึง ภิกษุใดฉันเสร็จหามเสียแลว เค้ียวก็
ดีฉันก็ดี ซึ่งของเค้ียวก็ดีของฉันก็ดี อันมิใชเดน เปนปาจิตตีย” โดยศีลภิกษุยังฉันอาหารที่เปนเดน 
เดน คืออะไร คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ ภิกษุปกติหรือภิกษุไขฉันเหลือ อยากทานมื้อสอง
ใชมั้ย ทานอาหารเดนได แตมื้อสองทุกวันน้ีประเคนใหมหมดใชมั้ย ไมใชอาหารเดนนิ ก็โดน
ปาจิตตียนะสิ ... เก็บของตนเองก็ไมไดนะเดนคือคนอื่นตองให เดนตัวเองไมไดนะมือซายมาให
มือขวาไมไดนะ อยางงี้ก็สบายนะสิ ใชมะ พุดเจาบัญญัติอาหารเปนเดนแกอุบาลีดวย เดนมี
ลักษณะอาการอยางไร การฉันยังปรากฏอยู เขานอมมาให บอกวาทั้งหมดเน่ียะเขาพอละ น่ี
เหลือเขานอมใหเรา อยางนิ บัญญัติชัดเจน อยาเดาเอาไมได เห็นมะ ไมใชเดนตัวเอง ... ถาโยม
บอกวาพุดเจาฉันสองมื้อ พุดเจาเน่ียะฉันมื้อเดียวตลอด แตภิกษุทั้งหลายรอบน้ันรอบแรกเน่ียะ 
ภิกษุทั้งหลายฉัน ๓ มื้อ เพราะยังไมไดบัญญัติ แตพุดเจา ๑ มาตลอด ไมมีการฉันมื้อสอง ... และ
ถาพุดเจาฉันสองมื้อหรือภิกษุฉันสองมื้อ ขอมูลการฉันหนเดียวก็ขัดแยงกัน คําตถาคตขัดแยงกัน
แลว ขัดแยงไมได ตองมีอันใดจํามาผิดซักอันนึง เขาใจมะ น่ีวิธีตรวจสอบคําตถาคต คําพุดเจา
ขัดแยงกันไมได หลักการน้ีเราตองจําใหแมน๗ 

 

 

                                            

๖ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-เร่ืองการฉันอาหาร การสละอาหาร, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=aaASqvW3Cdk [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔]. 

๗ Buddhawajana F, พุทธวจน faq พระภิกษุ ฉันอาหารวันละกี่ ม้ือ , [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=oVP-SgeX-oE [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔]. 



๒๖๑ 

 

๓. การอุปสมบทสตรีเปนภิกษุณีเถรวาทในปจจุบัน  

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ช่ือ “พุทธวจน faq ภิกษุณี มีในพุทธวจน หรือไม_๑” 
ชวงนาทีที่ ๐.๐๓-๗.๐๙ พระคึกฤทธ์ิกลาววา  

ภิกษุณียังมีอยูมั้ย ก็ตองถามวาใครบอกวาหมดไป เพราะพุดเจาบัญญัติไวเรื่องภิกษุณี บัญญัติ
แลวใชไดตลอดกาล ไมเคยมีบัญญัติอะไรใชไดแบบช่ัวครั้งช่ัวคราวนะ คําพุดเจาอกาลิโก เราไป
บัญญัติกันเองวาภิกษุณีไมมีถามวาเปนคําพูดของใคร ของอรหันตสัมมาสัมพุทธเจารึเปลา มีใคร
สํารวจปาทั่วโลกวา ไมมีภิกษุณีอีกแลว มีใครกลายืนยันได ไมมี มีใครกลายืนยันไดวา ๒,๕๐๐ 
กวาป ไมมีการสืบทอดภิกษุณีมา ไมมีใครไปสํารวจทั่วโลกโยม ใชมะ เพราะน้ัน ถาปจจุบัน
ภิกษุณีประพฤติปฏิบัติตามครุธรรม ๘ ประการ ที่พุดเจาบัญญัติ ปฏิบัติตามศีลวินัยที่พุดเจา
บัญญัติก็สมบูรณในความเปนภิกษุณี ไมมีอะไร บวชในสงฆ ๒ ฝาย บวชจากภิกษุณีสงฆบวชใน
ภิกษุสงฆ … เราไปบัญญัติกันเองไปหามกันเองทั้งน้ันเลย ไมไดมีพุทธวจนะ อาตมาก็ไมไดชอบให
มีภิกษุณี แตหาเหตุแยงพระพุทธเจาไมได ก็ไมรูจะแยงยังไง ...  

เราตองเช่ือในภูมิปญญาของสัพพัญูวา ถาพุดเจาปองกันแกไขไวแลว น่ันคือสมบูรณแลว 
อยาไปน่ังกังวลเอง อยาไปน่ังคิดเองแคน้ัน เราก็มีไปมีก็มีไป[ถาจะมีภิกษุณีก็มีไป] แตขอใหทํา
ตามบัญญัติศาสดา ทุกวันน้ีภิกษุณีที่มีอยูยังไมไดทําตามครุธรรม ๘ ประการอยางถูกตองเลยโยม 
เราใหภิกษุณีทําตรงน้ีดีกวาที่มีอยูเน่ียะ ภิกษุณีตองอยูจําพรรษาในอาวาสที่มีภิกษุ ถามวามี
ภิกษุณี ณ วันน้ี จําพรรษาในอาวาสที่มีภิกษุมั้ย ไม มีสํานักตัวเอง ... มันก็ไมแท ๆ นะ แตถะน้ีไม
แทก็ทําใหทานแทข้ึนมาไดดวยการที่ทําใหทานอยูในรองในรอยที่ศาสดาบัญญัติ หรืออยางที่ ๒ 
อีกอันที่เขาไมทํากัน คือ ภิกษุณีตองอยูฟงโอวาทของภิกษุทุกกึ่งเดือน ทุกสองอาทิตยภิกษุณีตอง
ขวนขวายมาฟงโอวาสของภิกษุ ไมใชงายเนาะ แตมีใครทํามั้ยไมคอยเห็น เพราะเขาก็เปนเจา
สํานักเองทั้งน้ันและก็ไมไดฟงโอวาทของภิกษุรูปใด นับต้ังแตวันน้ีเปนตนไป ปดทางภิกษุณีไมให
วากลาวตักเตือนสั่งสอนภิกษุทุกกรณี เพราะน้ันภิกษุณีไมมีสิทธ์ิในการที่จะวากลาวอบรม ติเตียน 
เพงโทษอะไรแกภิกษุทั้งสิ้น และจากวันน้ีไปเชนเดียวกัน อนุญาตใหภิกษุอบรมสั่งสอนภิกษุณีได
ฝายเดียว๘ 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ช่ือ “ภิกขุณีมีไดหรือไม” ในชวงนาทีที่ ๐.๐๑-๒.๔๕ 
เปนการสนทนาถาม-ตอบ ดังตอไปน้ี 

อุบาสิกา : ขออนุญาตกราบเรียนพระคุณเจานะคะ ขอเรียนถามวาทําไมประเทศไทยยังไมมี
ภิกษุณี ทั้ง ๆ ที่หลายประเทศในอาเซียนก็มีแลว 

พระคึกฤทธ์ิ : ก็จริง ๆ แลวมีได ภิกษุณีเราก็มีอยูเหมือนกันนะ ถะน้ีเราเพียงอยาไปทําตาม
กฎระเบียบที่ต้ังข้ึนใหมเทาน้ันเอง ใครจะต้ังกฎระเบียบอะไรใหมเราไมสนใจ เราสนใจแตธรรม

                                            

๘ Buddhawajana F, พุทธวจน faq ภิกษุณี มีในพุทธวจน หรือไม_๑, [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=1tIkeLmyjp8 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 



๒๖๒ 

 

วินัยของพุดเจา ถาเขาบวชมาตามธรรมวินัยที่ถูกตองที่พุดเจาบัญญัติไวก็ถูก เพราะคําพุดเจา
เปนอกาลิโก ในเมื่อพุดเจาบัญญัติภิกษุณีแลว ภิกษุณีก็มีอยูไปตลอดกาลอกาลิโก ... ภิกษุณี
ปจจุบันยังไมไดทําตามครุธรรม ๘ ประการน้ีเลย ถาไมจําพรรษาในอาวาสที่มีภิกษุ ก็ตองนิมนต
ภิกษุไปอยูจําพรรษาในอาวาสน้ัน เพื่อใหครุธรรม ๘ ประการไมถูกละเมิด ... ถาภิกษุณีทําไดครบ
เน่ียะนะ ไมพึงดาบริภาษภิกษุ นับต้ังแตวันน้ีเปนตนไป ปดทางไมใหภิกษุณีทั้งหลายสอนภิกษุ 
เปดทางใหภิกษุสอนภิกษุณีฝายเดียวเลย เพราะน้ันพุทธเจาจัดระเบียบสังคมของพระองค วา
ภิกษุสูงสุด รองลงมาภิกษุณี อุบาสก และก็อุบาสิกา พุทธบริษัทมี ๔ แคน้ัน ไลตามลําดับอยางน้ี 
มีไดโยมมีไดนะ สวนใคร ๆ เขาบอกไมมีอันน้ันก็เรือ่งที่เขาแตงเอง เขาบัญญติัเองเราก็ไมไปยึดถือ
เอาไว๙ 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ช่ือ “พุทธวจน-ภิกษุณีสามารถบวชไดหรือไม?” ชวง
นาทีที่ ๐.๐๑-๓.๓๔ เปนการสนทนาถาม-ตอบ ดังตอไปน้ี 

อุบาสก : กราบเรียนถามพระอาจารยเรื่องเกี่ยวกับภิกษุณีครับ 
พระคึกฤทธ์ิ : ภิกษุณีวายังไงเอย 
อุบาสก : ... เรื่องของภิกษุณีเน่ียะสามารถบวชไดหรือไมสามารถบวชไดครบั 
พระคึกฤทธ์ิ : เราเช่ือวาคําพระศาสดาเปนอกาลิโกมั้ย เช่ือ พระศาสดาบัญญัติการบวชภิกขุนี

มาแลว ตองอกาลิโกมั้ย จริง ๆ ก็แคน้ันแหละ และคําของพระศาสดาไมมีสมณะ พราหมณ เทพ 
มาร พรหม หรือใคร ๆ ในโลกคัดงางหรือติเตียนได ใครจะคัดงางพระศาสดาวา บวชไมได เอาคํา
ของใครมาคัดงางละ เอาหลักฐานทางประวัติศาสตร เอาคําพูดของใคร ศาสดาเคยพูดคําน้ันไว
หรือ ไมเคย ก็ยกเอาอันโนน ยกเอาอันน้ีมาคัดงางคําศาสดา ตกลงแลวจะฟงคําของใคร จะใช
เหตุผลของใคร น้ีแหละเรื่องงายที่สดุเลย สวนใหญเขามักจะยกกันวา ภิกขุนี อะไรนะ เขาเหตุผล
เขาคืออะไรกัน ที่วาจะบวชไมได โยมมีเหตุผลมั้ย  

อุบาสก : จําไมไดเหมือนกันครับ บังเอิญวาเห็นอยูใน อยูในขาวก็เลยเรียนกราบเรียนถามพระ
อาจารย แตเหมือนกับมีอางวาอะไรซักอยางวา เหมือนกับ เออ เมื่อไมมีคนน้ีแลวหายสาบสูญไป
จากเมืองไทยเทาน้ีแลว เลยบวชไมไดอะไรอยางเงี่ยะครับ 

พระคึกฤทธ์ิ : มันไมมีใครสามารถบอกไดหรอกวา อะไรหายสาบสูญไปจริง อันน้ีมันคือคําพูด
ใครวาหายสาบสูญ ไมใชคําพูดศาสดาเรานะ ศาสดาบัญญัติแลวใชไดตลอดกาล และบัญญัติเรื่อง
ภิกขุนียังมีในปาติโมกขดวย พระศาสดาเล็งเห็นแลววาเปนเรื่องสําคัญ บรรจุเรื่องการเกี่ยวของ
กับภิกขุกับภิกขุนีไวในปาติโมกข ... น้ันใครเปนคนรูจริงสํารวจจริงวา ขาดสูญไปแลว ไมมีใครวัด
ไดหรอก ในภูเขาหิมาลัย ในซอกถํ้าที่โนนที่น่ีมีเยอะแยะ ใชมะ พุดเจามีพระญาณลวงรูน่ี คือ เรา

                                            

๙ Buddhawajana Bn.๓๑๒ Fanta Chaleeporn, ภิกขุณี มีไดห รือไม , [ออนไลน ], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=OalVURlTayo&list=PLec7 p2 FnU5 r8 EAbg3 7 pJdRj0 o5 PgSq [๘ 
สิงหาคม ๒๕๖๑]. 



๒๖๓ 

 

ตองเช่ือในญาณหย่ังรูของพระพุทธเจา แลวเราจะไปบัญญัติอะไรเพิ่มเติมมันไมได ก็แคทําตาม
พุดเจาไป๑๐ 

๒.๒ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระสูตร 

การเผยแผคําสอนทีม่ีผลกระทบตอพระสูตรมี ๒ ประเด็น ดังตอไปน้ี  

๑. บุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา 
๒. การพยากรณมรรคผลและคติที่ไปผูเสียชีวิต 

๑. บุคคลผูใกลเสียชีวิตอินทรียจะแกกลา 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ช่ือ “๑-๔-๕๖ ตรงไปตรงมา” ชวงนาทีที่ ๑๖.๒๕-
๑๗.๓๖ เปนการสนทนาถาม-ตอบ ดังตอไปน้ี 

พิธีกรที่ ๒ : ทานพระคุณเจาทานกรุณาบอกวา อธิบายบอกวาแมบางครั้งหรือบางคนจะ
ปฏิบัติไดรับผลเพราะไมทันตอเวลาอะไรก็แลวแต แตการที่รูพระพุทธวจนะ จําพระพุทธวจนะ
และเขาใจก็ยังมีอานิสงสที่จะสงไปก็ไมใชเลน ๆ เหมือนกัน คือพูดงาย ๆ วาตองรูทฤษฎีละวางั้น
ดีกวา รูภาคทฤษฎีกอนจะไปถึงการปฏิบัติ ที่น้ีเรายังไมไดปฏิบัติแลวไมรูทฤษฎีดวย 

พิธีกรที่ ๑ : ไม Learning by doing เหรอ Learning by doing 

พระคึกฤทธ์ิ : อันน้ันเปนดีที่สุด แตน่ีเรากําลังจะพูดวานอยที่สุดคือยังไง เราก็จะมีนอยกวา
น้ันอีกสองอัน คือ แคไดฟงคําตถาคตกอนสิ้นชีวิต จากเดิมไมไดอะไรเลย แตกอนสิ้นชีวิตปุบ ได
ฟงคําตถาคตพอดี คนน้ีจะละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าได คือ ไดอนาคามีบุคคล เพราะอินทรียภาวนา
ของคนใกลจะตายเน่ียะมันจะแกกลา พุดเจาจะรูจังหวะของอินทรียภาวนาแตละคน ดังน้ันคน
กอนตายเน่ียะเอาคําพุทธเจาไปใหเขาฟง๑๑  

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ช่ือ “การไดฟงธรรมกอนทํากาละ” ชวงนาทีที่ ๑.๑๖-
๔.๑๐ พระคึกฤทธ์ิกลาววา 

ดูกอนอานนท อานิสงสในการฟงธรรมะโดยกาละอันควร ในกาลใครครวญเน้ือความแหง
ธรรมะโดยกาละอันควร ๖ ประการ ๖ ประการ เปนไฉน ก็เริ่มไลต้ังแตขอที่ ๑ ขอที่ ๒ เมื่อกี้
อาตมาก็ไลขอหน่ึงไปละ ไดฟงจากตถาคตโดยตรง วันน้ีเราไมไดขอที่ ๑ ละ เหลือขอที่ ๒ เขา
ไมไดเห็นตถาคตแตเขาไดเห็นสาวกตถาคต สาวกตถาคตแสดงธรรมอันงามในเบื้องตน ทามกลาง 
ที่สุดใหฟง คือเอาคําพุดเจามาแสดงใหเขาฟง เหมือนโยมอานพระสูตรใหเขาฟงไปเรื่อย ๆ 
เทากับโยมอานคําตถาคตไมใชคําพูดของโยม ไมใชคําพูดของคน ๆ น้ัน คุณมีหนาที่อานคํา

                                            

๑๐ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-ภิกษุณีสามารถบวชไดหรือไม?, [ออนไลน ], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=fi5K0a6DWJA [๒๖ มกราคม ๒๕๖๔]. 

๑๑ DNNTHAILAND, ๑-๔-๕๖ ตรงไปตรงมา, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube. 
com/watch?v=QjrmEhMVON4 [๑๓ ตุลาคม ๒๕๖๑]. 



๒๖๔ 

 

ศาสดาใหคนใกลตายฟง ... มาลองคําพุดเจา ชวงกอนตายเน่ียะ ขอซักนิดไดมั้ย แคน้ีไมไดขอ
อะไรมากเลย ใชมะ มันจะเอาทิฏฐิของมันมาปดกั้นขนาดไหน จริงมะ  

ดังน้ันเราก็วางความเห็นเรา ใหโอกาสคุณ ขอ ๕ นาทีพอก็ได [หัวเราะ] ใชมะ ขอนอย ๆ คือ 
ขอใหไดฟง พอฟงปุบเน่ียะเขาล็อกละ โยมจะรูเลยวาคนที่กําลังนอนด้ินทุรนทุรายหยุดด้ินทันที
เลย อาการจะเกิดทันทีแลวจะสงบ เริ่มสงบ เริ่มหยุด เริ่มน่ิง แตตองชวงใกลตายจริง ๆ นะ แต
ถายังมีแรงอยูวิทยุขวางทิ้งหมด ไอน่ียังมีแรงปลอยมันไปกอน อยาไปยุงกับมัน อินทรียยังออน 
ในชวงเวลาใกลตายเน่ียะมันจะเริ่มอินทรียแกกลา เราเห็นวาเขาคงจะขาดสติใชอะไรไมได 
สัมปชัญญะไมมี วางความเห็นเรา มีหนาที่เช่ือพระพุทธเจา เน่ียะแหละถึงวาศรัทธางะ ถามวา
ศรัทธาอะไร พยัญชนะ พยัญชนะของศาสดา ... แลวมันคือคําศาสดาเรา ใชมา น่ันแหละ น่ีคือ
ขอสอง สังโยชน ๕ ก็จะสิ้นเหมือนกัน๑๒ 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ช่ือ “*@แชรประสบการณ-การตอบแทนคุณมารดา
อยางสูงสุด ไดนําพุทธวจนใหทานฟงกอนสิ้นชีวิต” ชวงนาทีที่ ๓.๕๗-๕.๑๑ พระคึกฤทธ์ิกลาววา  

ใครที่มีญาติสาโลหิตที่ใกลจะเสียชีวิต ใหเปดใหฟงเลยคําของตถาคต บทอานาปาเน่ียะ แผน
อานาปาดีมาก คําของพระศาสดาบทใดก็ได เปนคําที่ออกจากปากพระองคแท ๆ ที่ทรงจํามาไว 
อยางมั่นคงไมผิด คนใกลจะเสียจะสิ้นชีวิตจะเสียชีวิตทําไมถึงบรรลุไดเร็ว ความเร็วในการบรรลุ
เน่ียะพระองควัดจากอะไร วัดจากอินทรีย ๕ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปญญา อินทรียเขาแกกลา
ละ ชวงจังหวะน้ีจังหวะเดียว ชวงเรายังไมตายอยางเน่ียะ ก็อินทรียแกกลาบางออนบาง แตละคน 
แตพอชวงจังหวะจะตายจริง ๆ ชวงจะตายจริง ๆ นะ ถายังไมตายเน่ียะจะยังไมคอยเทาไหร ถา
จะตายปุบเน่ียะฟงคําพุดเจาเขาหมด๑๓ 

๒. การพยากรณมรรคผลและคติท่ีไปผูเสียชีวิต 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ช่ือ “*ใหแมภรรยาฟงอานาปานสติ เมื่อทํากาละ 
อินทรียผองใสย่ิงนัก ตรงตามคําพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร)” ชวงนาทีที่ ๐.๓๓-๕.๔๐ เปนการสนทนา
ระหวางอุบาสกกับพระคึกฤทธ์ิ ดังตอไปน้ี 

อุบาสก : พอดีอยากจะมาแชรเหมือนกันครับพระอาจารย 
พระคึกฤทธ์ิ : เหรอ 
อุบาสก : คือวาแมภรรยาพึ่งเสียเมื่อคืนครับ 
พระคึกฤทธ์ิ : แมภรรยาเสียเมื่อคืน 

                                            

๑๒ พุทธวจนทีวี, การไดฟงธรรมกอน ทํากาละ , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube. 
com/watch?v=VbM5CYQQBac [๗ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. 

๑๓ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@แชรประสบการณ-การตอบแทนคุณมารดาอยางสูงสุด ได
นําพุทธวจนใหทานฟงกอนส้ินชีวิต , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=aLesNX 
87hSY&index=21&list=PLsc91aJ1_crNY_WQfUIMFlM_wGdSiqffP [๗ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. 



๒๖๕ 

 

อุบาสก : ก็ปวยอยูประมาณ ๑ เดือนอะครับ  
พระคึกฤทธ์ิ : เหรอ เด๋ียว ๆ ๆ ๆ ๆ แปบนึง 
อุบาสก : ไดครับ ... ก็ดูแลประมาณ ๑ เดือน หรือ ๒ เดือนเน่ียะครับผม ไมแนใจนะครับ 

และก็เปดปฏิจจสมุปบาทใหฟง 
พระคึกฤทธ์ิ : ไดฟงนาน นานมั้ยอันน้ี 
อุบาสก : ก็ฟงอยูทุกวันครับ คือ ภรรยาก็เปดใหฟงอานาปานสติตลอดเวลาที่แกนอน 
พระคึกฤทธ์ิ : เหรอ นาน ๆ ประมาณเทาไหร เปนเดือนมั้ย 
อุบาสก : ก็เปนเดือนอะครับ ... ฟงมาเรื่อย ๆ ต้ังแตปวยอะครับ และก็พอตอนแกจะเสีย เอา

โทรศัพทไปจอไวที่หู พอตอนสิ้นลมครับ ก็ฟงอานาปานสติครับ 
พระคึกฤทธ์ิ : อื่อ 
อุบาสก : ที่เปนคลิปบนยูทูบ ๓ ช่ัวโมงกวาตอนน้ันนะครับ แลวก็พอ พอแกเสีย ทีแรกก็ผิว

ปกติครับ พอย่ิงเสียไป ๆ ก็จะเหลืองข้ึน ๆ ๆ 
พระคึกฤทธ์ิ : เหลืองข้ึน ๆ ๆ ใช 
อุบาสก : ใชครับ คือ แลวก็มือ เมื่อเชาไปอีกทีก็ ๑๒ ช่ัวโมง จับมือยังบิดน้ิวบิดอะไรไดปกติ 

เหมือนคนนอนหลับ  
พระคึกฤทธ์ิ : นอนหลับธรรมดา ใช ๆ ละสังโยชน ๕ ได 
อุบาสก : ครับผม ครับ ผมจะกราบขอบพระคุณพระอาจารยที่เปดธรรมะใหไดศึกษาได

ชวยเหลือเศษดินเล็บ [หัวเราะ]  
พระคึกฤทธ์ิ : ใช 
อุบาสก : ครับ ขอบพระคุณครับ 
พระคึกฤทธ์ิ : นะ เย่ียมเลย นะ อันเน่ียะก็คือพูดตามพุดเจาไดเลยวา ญาติเราละสังโยชน ๕ 

เบื้องตํ่าได สวนคนที่ละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่า คติก็จะมี ๕ หาทางก็คือ ถาอินทรียเขาแกกลาก็จะ
เปนอันตราปรินิพพายีก็คือปรินิพพานในระหวาง ... [ชวงต้ังแตนาทีที่ ๔.๓๑ เอาคลิปวิดีโอศพแม
ภรรยาที่เสียชีวิตของอุบาสกที่มีอาการตัวเหลืองมาข้ึนหนาจอโปรเจคเตอรใหอุบาสกอุบาสิกาดู] 
โอโฮ เหลืองมาก พุดเจาเรียกผิวพรรณผองใส น่ีเมื่อคืนเองใชมะ ๑๒ ช่ัวโมง 

อุบาสก : ๑๒ ช่ัวโมงครับ เสียตอน ๓ ทุมเมื่อคืนน้ี ไปเมื่อเชาตอน ๙ โมง 
พระคึกฤทธ์ิ : อันน้ีตองกลองดีแนเลย 
อุบาสก : ซัมซุงครับ  
พระคึกฤทธ์ิ : ซัมซุง ขอโฆษณาซักหนอย [หัวเราะ] ชัดเลยนะสีชัดเลย คนละเรื่องเลยเห็นมะ

มือคนเปนคนตายเน่ียะ เน่ียะสังโยชน ๕ สิ้น แยที่สุดคือไปเกิดในช้ันอกนิษฐา สุทธาวาสช้ันที่ ๕ 



๒๖๖ 

 

อายุประมาณ ๕๐๐ กัปถึง ๒ หมื่นกัป อยูระหวางน้ี แลวหลังจากกายแตกทําลายที่ช้ันสุทธาวาส
ช้ันอกนิษฐาก็จะปรินิพพาน ดังน้ันพวกน้ีปรินิพพานหมด๑๔ 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ช่ือ “พระอาจารยคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล_สนทนาธรรม ณ 
บานสุขพันธโพธาราม จ.ราชบุรี วันที่ ๙ พ.ย. ๖๐ HD ๑๐๘๐p” ชวงนาทีที่ ๑.๒๖.๑๒-๑.๒๙.๑๘ 
พระคึกฤทธ์ิกลาววา  

พระผูมีพระภาคบอกใครฟงคําตถาคตกอนสิ้นชีวิตในชวงมรณกาเลสังโยชน ๕ จะสิ้น ไดเปน
อริยบุคคลถึงข้ันอนาคามีนะ อริยบุคคลข้ันที่ ๓ ถาฟงธรรมะกอนสิ้นชีวิต เห็นมะ สัจจะความจริง
อยางเงี้ยะเปนอกาลิโก แลวสงผลใหยังไงศพจะผิวพรรณผองใส ใครมีญาติใกลตายไปลองเลย
อยาสงสัยอยูนะ อยาสงสัย เอาไปลอง เอาชวงจะตายนะ ยังไมตายน่ีขวางทิ้งเลยนะบางคนเน้ียะ
นะไมศรัทธา แตพอชวงจะตายแลวโยมก็วัดเลยนะ ไมตองฉีดยาอยาไปฉีดวัดกันไปเลย เอาใหฟง
กอนตาย วันน้ีไดรับแจก ๑ แผนใชมะ เสียงอานคําพระศาสดาพุทธวจนะลวน ๆ อยามัวสงสัยอยู 
เอ ไดผลหรือเปลา ลองเลย ๆ ถามี ๒ ศพน่ีเปรียบเทียบย่ิงดีเลยนะ ศพหน่ึงไมตองฟงวัดดวงไป 
อีกศพหน่ึงฟงของพุดเจาดูซิศพไหนจะผิวผอง ศพไหนจะผิวดํา ศพไหนจะแข็งทื่อตองงัดกันเลย
ใสเสื้อใสผา ศพไหนจะตัวน่ิมผานไป ๗ วันยังตัวน่ิมอยู ไมผานอาการแข็งทื่อ ใชมะ น่ี ๗ วันเน่ียะ
โยมลองเลย สภาพศพยังเหมือนเดิม สภาพศพยังเหมือนเดิม ลองแลวใชมะ ลองแลว หลายคนใน
ที่น้ีลองแลว หลายคนยังไมไดลอง หลายคนยังสงสัยเคลือบแคลงในคําสอนของตถาคต [หัวเราะ] 
ไปทดลองซะ แลวจะหายสงสัย ของเหลาน้ีทดลองไดตรัสไวในผัคคุณสูตร ที่พระอานนทบอก
ภิกขุผัคคุณะนอนด้ินทุรนทุรายกําลังจะตายทูลขอใหพระผูมีพระภาคไปแสดงธรรมให พุดเจาก็
ไปแสดงแสดงธรรมเสร็จปุบพระพุทธเจาก็จากไป .. พระอานนทบอกหลังจากพระผูมีพระภาค
จากไปไดไมนาน ผัคคุณะก็ทํากาละลง แตฉวีวรรณผองใสย่ิงนัก พระพุทธเจาบอกวาอานนทไม
ผองใสไดอยางไร กอนฟงธรรมผัคคุณะยังละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าไมไดเลย แตหลังจากฟงธรรมะ
ตถาคตแลว ผัคคุณะละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าไดแลว เห็นมะ๑๕ 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที ่๓ ช่ือ “*อนุสาสนีปาฏิหาริย_ฟงพทุธวจนจากยูทปู เมื่อทํา
กาละ (ตาย) ๓ วันผิวยังผอง ตัวน่ิม ไมมีกลิ่น” ชวงนาทีที่ ๐.๑๖-๔.๐๒ เปนการสนทนาระหวาง
อุบาสกกับพระคึกฤทธ์ิ ดังตอไปน้ี 

พระคึกฤทธ์ิ : อะเชิญ 

                                            

๑๔ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *ใหแมภรรยาฟงอานาปานสติ เม่ือทํากาละ อินทรียผองใสย่ิง
นัก ตรงตามคําพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร), [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=C 
Wm2wSxCh0I [๑๒ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. 

๑๕ nirdukkha, พระอาจารยคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล_สนทนาธรรม ณ บานสุขพันธโพธาราม จ.ราชบุรี 
วันที่ ๙ พ.ย. ๖๐ HD ๑๐๘๐p, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=scsjh5Zdf9k 
[๒๔ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. 



๒๖๗ 

 

อุบาสก : พอดีมีญาติเปนกรณีที่คลาย ๆ กัน ก็คือฟง แตไมไดฟงขณะตาย คือฟง ผมเอาไปให
ฟง เขาใจวาจะไมตายงาย พอดีปวยมารวม ๖ เดือน ปวยมา ๖ เดือนเปนมะเร็งในกระดูก เอา ๆ 
โหลดเทศนที่พระอาจารยเทศนในยูทูบไปใหฟงกอน แลวก็อธิบายวาใหอยูกับลม แตวันที่ เสีย
เน่ียะไปไมทันนะครับ ก็เลยอยากจะใหดูรูปนิดนึงวา ใชมั้ยนะครับ 

พระคึกฤทธ์ิ : เหรอ อันไหนดูซิ 
อุบาสก : คือ ผมไมแนใจ ก็เลยอยากจะกราบเรียนถามพระอาจารยครับ 
พระคึกฤทธ์ิ : โยมเห็นเขาผิวผองน่ีตาย ของเคสโยมน่ีตายเมื่อไหร 
อุบาสก : ตายวันเขาพรรษาเลยฮะ 
พระคึกฤทธ์ิ : วันเขาพรรษา 
อุบาสก : ครับ 
พระคึกฤทธ์ิ : ออ  
อุบาสก : และก็เผาจากน้ันมาประมาณซักสอง 
พระคึกฤทธ์ิ : เก็บ แลวเก็บไวประมาณกี่วัน 
อุบาสก : ๓ วัน 
พระคึกฤทธ์ิ : เก็บไว ๓ วัน แลวเปนไงเน้ือตัว 
อุบาสก : เน้ือตัวน่ิม วันเผาน่ีจับดูน่ิมและขอศอก 
พระคึกฤทธ์ิ : ๓ วันยังน่ิมอยู ยังไมเนาใชมั้ย 
อุบาสก : หนาน่ีเหมือนคนไมตาย  
พระคึกฤทธ์ิ : หนาเหมือนคนไมตายปกติใชมะ 
อุบาสก : ครับ ก็คือไปจับดูน่ิมหมดเลยครับ น่ิมหมดเลย 
พระคึกฤทธ์ิ : น่ีมีภาพเดียวเหรอ 
อุบาสก : มี ๓ ภาพ รบกวนใหดูแขนดูมือดวย จะมีดูมือดวย อันน้ีเขามีรดนํ้าเหมือนทาง

อีสาน 
พระคึกฤทธ์ิ : ละอะไรติดอยูในปาก เอาสตังคเขาไปเหรอ 
อุบาสก : อยางน้ันฮับ ทางอีสานเขาจะมีสตังคมีอะไรใสปากใหดวย  
พระคึกฤทธ์ิ : ออ น่ิ ๆ  
อุบาสก : อันน้ีน่ิม มือน่ิมหมดเลย 
พระคึกฤทธ์ิ : ออ ๆ  
อุบาสก : แตไมแนใจวากรณีอยางน้ีจะไดมั้ยหรืออะไรตาง ๆ พวกเน่ียะนะครับ 
พระคึกฤทธ์ิ : ไดโยม เพราะสวนใหญเน่ียะวันเดียวก็ไมเหลือแลวละ มันจะดําปแข็งทื่อ

หมดแลวอะ ๑ ถึง ๒ วัน แลว ๓ วันน้ีก็ ถาตามที่พระศาสดาบอกเน่ียะศพ ๒-๓ วัน ข้ึนอืด เขียว
คล้ํา ดําหมดละ แตน่ีน่ียังดํารงสภาพเดิมอยูไดน่ีก ็

อุบาสก : ไมมีกลิ่นดวย ไมมีกลิ่น แลวก็ดูเหมือนน่ิม ขาเขอจับน่ิมหมดเลยไมแข็ง ก็คือเหมือน
พับไดเลย 

พระคึกฤทธ์ิ : ใช ๆ น่ันแหละ เปนเหมือนกันหมดเลย เปนเหมือนมาตรฐานเดียวกัน  
อุบาสก : แลวกรณีอยางน้ีคือเขาได?  



๒๖๘ 

 

พระคึกฤทธ์ิ : เขาละสังโยชน ๕ เบื้องตํ่าไดที่พระศาสดาตรัสไวนะ คน ๆ เน่ียะละสังโยชน ๕ 
เบื้องตํ่าได ... ดังน้ันเทากับพวกเน่ียะที่ตายแลวผิวพรรณผองใส [ฟงเสียงอานพุทธวจนะแลว
ตายตัวเหลือง] พวกน้ีเปนพระอริยบุคคลทั้งหมด๑๖ 

๒.๓ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอพระอภิธรรม 

การเผยแผคําสอนทีม่ีผลกระทบตอพระอภิธรรมมี ๒ ประเด็น ดังตอไปน้ี  

๑. พระอภิธรรมเปนคําสอนของสาวกที่แตงข้ึนมาใหม 
๒. สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต 

๑. พระอภิธรรมเปนคําสอนของสาวกท่ีแตงขึ้นมาใหม  

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ช่ือ “อภิธรรม” ชวงนาทีที่ ๐.๐๐-๓.๒๙ พระคึกฤทธ์ิ
กลาววา  

อภิธรรม อภิธรรมพระพุทธเจาบอกยังไง เด๋ียวจะทํามาใหเปนเลม ที่พระองคตรัสเองมีแค 
๑๐ กวาพระสูตร อันน้ีคณะสงฆ พระไพบูลยเปนคนไปเจอ สแกนคําวาอภิธรรมน้ีหา เอ อภิธรรม
ที่เรียนกันอยูมันก็ไมใชพุทธวจนะ แตอภิธรรมจรงิ ๆ  มันคืออะไร น่ังหากันอยูต้ังนาน เพิ่งเจอเมื่อ
ตนป พระศาสดาตรัสไวเองเลย เวลาพระศาสดาตรัสเรื่องอภิธรรม พระองคจะพูดอภิธรรมอภิ
วินัยคูกันมาตลอดเลยทุกพระสูตรเลย จะมีพระสูตรเดียวในสิบกวาพระสูตร ที่พูดอภิธรรมคํา
เดียวโดยไมมีอภิวินัย กอนพูดอภิธรรมคําเดียวน้ีไดพูดหมวดธรรมข้ึนมาอันนึง คือ สติปฏฐาน ๔ 
สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย ๕ พละ ๕ โพชฌงค ๗ อริยมรรคมีองค ๘ มันคืออะไร โพธิ
ปกขิยธรรม ๓๗ เพราะฉะน้ันอภิธรรมในความหมายของพระศาสดา คือ ตัวโพธิปกขิยธรรม ๓๗ 
แคน้ันเอง ครั้งแรกไปสแกนในภาษาไทยทั้งหมด ไมเจอคําวาโพธิปกขิยธรรม ๓๗ ก็นึกวาคํา ตัว
คําพูดพระโพธิปกขิยธรรม ๓๗ ไมใชพุทธวจนะ น้ันเวลาสแกนตองเช็คกับบาลีทุกครั้ง ไปสแกน
ไลในบาลีอีกทีนึงเจอจนได เจอคําวาโพธิปกขิยธรรม ๓๗ อยู ๑ พระสูตร ตัวพระสูตรน้ีเอง ก็เลย
ทราบวาโพธิปกขิยธรรม ๓๗ มีรายละเอียดอะไรบาง และเปนพุทธวจนะ และมันคือตัวอภิธรรม  

เพราะฉะน้ันถาจะเปดสอนอภิธรรมตองเปดสอนโพธิปกขิยธรรม ๓๗ ไมใชอยางที่เรียนกันอยู
ทุกวันน้ี อันน้ีคือแตงข้ึนใหม เปนคําที่สาวกปรุงแตงข้ึน เพราะฉะน้ันถาเราสแกนพวกอะไร จิต 
เจตสิกอะไรอยางน้ีนะ อยางเจตสิกเน้ียะ เขามี ๕๐ ดวง ๘๐ ดวง อะไร ๑๐๐ ดวงอะไรอยางน้ี 
สแกนหาในพุทธวจนะโยมจะไมเจอ เจตสิก พระโตโตเปนคนสแกนไปเจอมีทั้งหมดในบาลีที่เปน
พุทธวจนะมี ๙ คําหมดแลว ไมตองไปน่ังเรียนกันเปนป ๆ โยม น่ังทองไมกี่วันก็จําไดแลว น้ีคือ

                                            

๑๖ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *อนุสาสนีปาฏิหาริย_ ฟงพุทธวจนจากยูทูป เม่ือทํากาละ 
(ตาย) ๓ วันผิวยังผอง ตัวนิ่ม ไมมีกล่ิน , [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v= 
PNQQKAQqgV0 [๑๓ กุมภาพันธ ๒๕๖๔]. 



๒๖๙ 

 

เจตสิก ๙ คํา ... หมดแลวโดยพุทธวจนะมี ๙ คําแคน้ี น่ีคือคําพระศาสดาโยม โยมไปน่ังเสียเวลา
เรียนในสิ่งที่คนแตงข้ึนใหม๑๗  

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ช่ือ “พุทธวจน-อภิธรรมคืออะไร?ตามบัญญัติพระ
ศาสดา #๑” ชวงนาทีที่ ๐.๑๔-๒๐.๒๔ พระคึกฤทธ์ิกลาววา  

อภิธรรมคืออะไร มันซับซอนนึดนึง ... คือมันมีทั้งเปนคําพระศาสดาแลวก็เปนคําที่คนเอาคํา
พระศาสดามาเปนคําเรียกใหมแตงใหมอีก มันก็เลยซอนกันหลายเงื่อน อยางพระไตรปฎก
ปจจุบัน วินัยปฎก สุตตันตปฎก อภิธรรมปฎก อภิธรรมปฎกอยางของพระไตรปฎกที่มี ๑๒ เลม
อยางหรือกี่เลมก็ตามเพราะแตกอนก็เปนผูกใบลานกี่ผูกกี่ผกู ซึ่งตัวอภิธรรมตรงเน่ียะ ก็ไมตรงกับ
อภิธรรมของพระศาสดาที่บัญญัติ และคําวาอภิธรรมปฎกเน่ียะก็มีมาในยุคหลัง เดิมไมไดเรียก
อภิธรรมปฎกอีก ดังน้ันคําแตงใหมกลุมน้ีเดิมเรียก ปรมัตถปฎก ก็จะรวบรวมทําหลักฐานไวให 
อยางเงี้ยะเราก็จะถายหนาหนังสือเขามาให [พรอมยกหลักฐานจากการถายเอกสารใหอุบาสก
อุบาสิกาดู] ซึ่งจะบอกวา เอกสารโบราณเน่ียะเมื่อราว ๆ  ๑๒๕ ป ตรงกับรัชกาลที่ ๔ จะทําใหเรา
ทราบวาสมัยน้ันอภิธรรมปฎก ถูกเรียกวา พระปรมัตถปฎก ... ดังน้ันแตกอนไมมีหรอกอภิธรรม
ปฎก เปนปรมัตถ และก็มาเรียกอภิธรรมในภายหลงั แลวก็ตรงกับอภิธรรมของพระศาสดามั้ย ไม
ตรง เพราะในสิบกวาเลมของอภิธรรมก็จะมีพวกคําของสกวาที ปรวาที สาวกที่โตกันไปโตกันมา 
หลายเลมอยู ดังน้ันก็ไมใชคําพระศาสดา ... เพราะในพระไตรปฎกปจจุบันในสวนอภิธรรมปฎก
ถูกแตงใหมข้ึนมา ...  

ในความเห็นของพระสังฆราชรูปนึงของไทยก็บอกวา ในอภิธรรมปฎกไมมีนิทานะเลย คือไมมี
กลาววาพระพุทธเจาไดทรงปรารภกับใคร ตรัสแกใคร ที่ไหน เมื่อไหร และโดยเฉพาะก็ไมมีกลาว
วาพระพุทธเจาไดตรัสไว คือข้ันตนก็แสดงธรรมทีเดียว ไมมีเรื่องประกอบ ฉะน้ันจึงไมอาจจะหา
ประวัติไดจากหนังสือที่เปนตําราช้ันบาลีคือช้ันด้ังเดิมวา อภิธรรมปฎกน้ีไดเกิดข้ึนไดเปนมา
อยางไร ... ทานก็บอกตออีกวา ในวินัยปฎกเองที่เลาถึงเรื่องสังคายนาครั้งที่ ๑ ที่ทําเมื่อหลังพุทธ
ปรินิพพานไมนานนัก และสังคายนาครั้งที่ ๒ ที่ทําเมื่อหลังจากพุทธปรินิพพาน เมื่อประมาณ 
๑๐๐ ป ก็เลาแตเพียงวาไดทําสังคายนาพระวินัยและพระธรรม ... ไมไดกลาวถึงอภิธรรมปฎก 
เมื่อพระพุทธเจาจะปรินิพพานก็ทรงแสดงเพียงวา ธรรมที่ทรงแสดงแลว วินัยที่ทรงบัญญัติแลว
เปนศาสดาแทนพระองค ก็ไมไดมีพูดอภิธรรมอีกเหมือนกัน ... ซึ่งพระไตรปฎกก็เปนคําใหมที่
ที่มาในภายหลังอีกเชนกัน เพราะวาในยุคแรกก็มีแตสังคายนาพระธรรมและวินัย๑๘ 

 

                                            

๑๗ Buddhakoss, อภิธรรม, [ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=s38 
MHLcVGI8 [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 

๑๘ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-อภิธรรมคืออะไร?ตามบัญญัติพระศาสดา #๑, 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=1AQYGw3fB48 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 



๒๗๐ 

 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ช่ือ “อภิธรรมตามบัญญัติพระศาสดาคืออยางไร?” ชวง
นาทีที่ ๐.๐๒-๒.๔๐ เปนการสนทนาถาม-ตอบ ดังตอไปน้ี 

พระคึกฤทธ์ิ : อภิธรรมในความหมายของพระศาสดา พระองคตรัสไวคือ สติปฏฐาน ๔ 

สัมมัปปธาน ๔ คือ ความเพียร ๔ อยาง อิทธิบาท ๔ อินทรีย ๕ พละ ๕ โพชฌงค ๗ อริยมรรคมี

องค ๘ เราพูดเรื่องมรรค ๘ คือเราพูดเรื่องอภิธรรม เราพูดเรื่องการปรารภความเพียร คือเราพูด

เรื่องอภิธรรม เราพูดเรื่องกายคตาสติ ก็คือเรากําลังพูดเรื่องอภิธรรม อภิธรรม คือ ๗ หมวดธรรม

เหลาน้ีที่เปนพุทธวจนะที่พระองคตรัสไว คือ มันคนละอยางกับอภิธรรมที่ที่เขาเขาใจกันใน

ปจจุบัน อภิธรรมในปจจุบันเปนคําแตงใหมทั้งหมดเลย แลวก็เขาคิดวาน้ีน่ีคือธรรมะพระศาสดา 

แตมันไมไดออกจากปากศาสดา มันออกจากปากบุคคลอื่นที่ไมใชสัมมาสัมพุทธะ ... คําวา

อภิธรรมก็เลยกลายเปนคําที่ใชเหมือนกัน แตคนนึงไปเขาใจความหมายของอภิธรรมผิดไป ไปคิด

วาเปนคําแตงใหมที่เขาแตงกันมามากมาย แตจริง ๆ อภิธรรมก็คือเน้ือธรรมที่วาดวย ๗ หมวด

ธรรม คือ สติปฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธบาท ๔ อินทรีย ๕ พละ ๕ โพชฌงค ๗ อริยมรรคมี

องค ๘ น่ีคืออภิธรรมที่ตถาคตไดบัญญัติเอาไว๑๙ 

๒ สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธของพระอรหันต 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ช่ือ “#Buddhawajana ๑๕ สัตตานัง นิพพาน สังขตะ 
อสังขตะ ขันธ ๕” ในชวงนาทีที่ ๑.๑๖-๘.๔๓ เปนการสนทนาถาม-ตอบ ดังตอไปน้ี 

พระคึกฤทธ์ิ : แลวเวลาพระศาสดากําลังบอกวาฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหาอันใด มีอยูในรูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ การติดแลวของแลวซึ่งสิ่งน้ันพระองค เรียกวา สัตว สัตวใชขันธ 
๕ มะ ไมใช ก็แสดงวามี ๒ สิ่งใชมะ มีสิ่งที่ถูกยึดกับสิ่งที่ไปยึดใชมั้ย ... แตการที่เขาไปยึดสิ่งเน่ียะ 
มันยึดภายใตอวิชชาความไมรู พระองคก็เลยเรียกวา ผูยึดติด เพราะยึดแลวมันออกไมได ... ขันธ 
๕ พระอรหันตตายดึงออกไดสบาย ๆ ไมติด อรหันตใชขันธ ๕ ไป แตพอขันธ ๕ แตกทําลายไม
ติด ใชมะ แตขันธ ๕ นาย ก. ติดหนึบเลย พระองคจึงบอกวา เมื่อรูปตายเธอจะตายไปตามรูป 
เมื่อเวทนาดับเธอจะดับไปตามเวทนา ไลไปเมื่อวิญญาณดับเธอก็ดับไปตามวิญญาณ เห็นมะ ตาย
ไปตามขันธ ๕ เพราะอะไร เพราะอุปาทาน ... สิ่งที่เขาไปยึดขันธ ๕ พระองควา เรียกวา ผูยึดติด
หรือสัตตานัง  

ดังน้ันสัตตานังจึงไมใชสังขตธาตุ ไมใชสังขตธรรม ไมใชขันธ ๕ แตกําลังเขาไปยึดขันธ ๕ ... 
ขันธมี ๕ นะ ตรงที่สัตวยึดอยูนะ เพราะน้ันเราตองตีกรอบ แลวก็ตัวเน่ียะคือสังขตธรรมหรือ
สังขตธาตุ แลวมีธรรมชาติอันนึง อะไรก็ไมรูละ กําลังมีฉันทะ ราคะ นันทิใน ๕ ตัวเน่ียะ แลวมันก็
กําลังแลนไป ทองเที่ยวไป แลนไป ทองเที่ยวไปในสังสารวัฏ เมื่อหมดอวิชชาความไมรูแลว ความ

                                            

๑๙ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, อภิธรรมตามบัญญัติพระศาสดาคืออยางไร?, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=x85C1felH0E [๑๖ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 



๒๗๑ 

 

ยึดติดไมมี เมื่อขันธ ๕ แตก ผูยึดไปยึดตอมั้ย ไมยึดตอ เมื่อไมยึดตอตัวเองก็อิสระอยูกะของมัน
เอง ...  

ธรรมชาติเดิมที่พระพุทธเจาบอกเมือ่เธอปลอยวางขันธ ๕ แลว สิ่งน้ียังคงดํารงอยู ในพระสูตร
ที่ตรัสบอกถึงอรหันต เธอไมขวางทิ้งอยู ไมถือเอาอยู แตเปนอันวาขวางทิ้งแลวดํารงอยู เห็นมะ 
เธอทําใหกระจายอยู ไมทําใหเปนกองอยู แตเปนอันวาทําใหกระจายแลวดํารงอยู ทําใหมอดอยู
ไมทําใหลุกโพลงอยู แตเปนอันวาทําใหมอดแลวดํารงอยู มีความดํารงอยูแตความดํารงอยู อยาไป
พูดวาเปนตัวตน เพราะความดํารงอยูตรงน้ีก็บอกแลวมันไมใชขันธ ๕ โยมตองแยกดี ๆ มันกําลัง
ปลอยวางขันธ ๕ และขันธ ๕ มีแตการเกิดดับ อีกฝงนึงไมมีเกิดไมมีดับ ดังน้ันการดํารงอยูของฝง 
[นิพพาน] แมพูดวาเปนความดํารงอยู แตมันไมใชเกิดปรากฏ ดังน้ันหลายคนพอบอกระวังอัตตา
นะ ระวังวาเปนตัวตน ไมเขาใจ มันเปนเพียงแคบัญญัติศัพทเพื่อใชเรียกใหเกิดการเปรียบเทียบ
ระหวางสิ่ง ๒ สิ่ง และสิ่ง ๒ สิ่งเน่ียะใหญสุดละ สังสารวัฏทั้งระบบเลยคือสังขตธาตุที่สัตว
ทองเที่ยวอยูกับสิ่งที่เขามายึดใชมะ ดังน้ันฝงเน่ียะ พระองคบอก อสังขตธาตุอสังขตธรรมก็คือ
นิพพาน ช่ือแทนนิพพาน อสังขตะความคงที่ ธรรมชาติที่ไมมีอะไรไปปรุงแตงมันได น่ิงสนิท ... 
น่ันคือหนาตาเดิมของพวกเรา เวลาเราถึงอรหันตแลว เราก็จะไปสัมผัสสภาพน้ันแหละ ซึ่งจริง ๆ 
สภาพน้ันมันมีอยูแลวขณะเน่ียะ แตเราเหมือนเรารูจักสภาพน้ันไมได เพราะเราดันมาพอใจไอ
สภาพน้ี [ขันธ ๕] น่ีปญหา แลวพอพอวิญญาณมันดับปุบ เราก็ดันพอใจวิญญาณ ความพอใจใน
วิญญาณยังมีอยู เราก็ดันจับตัวใหมอีก น่ีแหละคือปญหา เลยทําใหเราเหมือนเขาไปสูสภาพเดิม
เราไมไดซักที เพราะมีแตการเขาไปจับยึดจับยึดจับยึดตลอดเลย ... คือปลอยไมเปน น่ันแสดงวา
อรหันตปลอยเปน๒๐ 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ช่ือ “พุทธวจน*นิพพานคือชองวางในที่คับแคบ*” ชวง
นาทีที่ ๒.๕๕-๓.๓๘ พระคึกฤทธ์ิกลาววา 

เพราะนิพพาน คือ ชองวางในที่คับแคบตรงน้ี ที่จิตดวงนึงดับไป แลวจิตดวงใหมยังไมเกิดข้ึน 
ณ ที่น้ันไมมีวิญญาณ วิญญาณดวงที่เกาะลมหายใจดับไปแลว ลมก็ดับ โยมตองมีความรูอีกวา ถา
วิญญาณดับ รูปจะดับ ถาวิญญาณดับ นามจะดับ เพราะมันอิงอาศัยกันเกิดข้ึน โยมตองมีความรู
พระสูตรน้ีกอน ดังน้ันเมื่อวิญญาณดับ ลมจะดับ วิญญาณดับไปแลว วิญญาณดวงใหมยังไมเกิด 
ณ เสี้ยววินาทีน้ี ตรงน้ีคืออะไร ตรงน้ีคือสุญญตา ความวาง ที่ไมมีวิญญาณ ไมมีนามรูป ใครหยุด
สภาวะตรงน้ีได นิพพาน วิชาวิมุติปรากฏ๒๑ 

 

                                            

๒๐ Rosesirin Media, #Buddhawajana ๑๕ สัตตานั ง นิพพาน  สังขตะ อ สังขตะ ขันธ  ๕ , 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=_QuAA5aBVCQ [๑๕ กรกฎาคม ๒๕๖๔]. 

๒๑ ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน*นิพพานคือชองวางในที่คับแคบ*, [ออนไลน], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=tiBBvJep3vY [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 



๒๗๒ 

 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ช่ือ “#Buddhawajana ๑๔ พุทธวจน เจาะลึกเรื่อง
พระอรหันต เรื่องสัตตานัง” ชวงนาทีที่ ๑.๓๗-๕.๑๔ เปนการสนทนาถาม-ตอบ ดังตอไปน้ี 

อุบาสก : พระอาจารยเอาคําวาสัตวหรือสัตตานังข้ึนมาอธิบายที่พระพุทธเจาแสดงธรรม ก็
หลายคนก็จะเขาใจวาสอน พระพุทธเจาหรือพระอาจารยกําลังพูดใหเขาใจวามีตัวตนอะไรอยาง
หน่ึง ที่พุดเจาบัญญัติวาสิ่งน้ันไมใชตัวตน แตจริง ๆ ไมได เราไมไดหมายความวากําลังสอนวามัน
มีตัวตน เปนตัวตัวของสัตวแลวว่ิงมายึดขันธ ๕ ไมใชอาการอยางน้ันถูกมั้ยครับ 

พระคึกฤทธ์ิ : คือมันมีสิ่ง ๆ หน่ึงละกัน แตไอสิ่ง ๆ เน่ียะจะเรียกวาตัวตนไดมั้ย ใชมา มันก็
ตองไปลงรายละเอียดอีกวา สิ่ง ๆ น้ันคืออะไร เพราะอยางพอพระพุทธเจาไมไดพูดประธานของ
ประโยค ทุกสํานักที่แปลก็ไมรูจะแปลยังไง ใชมะ ก็ไปใสบัญญัติกันเอาเองแหละ สิ่ง ๆ หน่ึง , 
ธรรมชาติอันนึง, ธรรมชาติน้ีอะไรก็วากันไป เพราะพระพุทธเจาไมลงรายละเอียด แตความรูสึก
ของเรามันตองมีอะไรอยูใชมะ มันตองมีอะไรอยู อยางนอยมันมีอาการที่ไปมีฉันทะ ราคะ นันทิ 
ตัณหา ถาไมมีอะไรเลยแลวถามวา ใครมีอาการน้ีละ ใครมีอาการน้ี ใชมะ เราก็ตองถามไอคนน้ัน
ไปอีก ใชมา ซึ่งคนที่อาการน้ีไมใชตัวน้ี เพราะมันมายึดตัวน้ี 

อุบาสก : จะแสดงใหเห็นวาคนละตัวกัน 
พระคึกฤทธ์ิ : แสดงใหเห็นวาคนละตัวกัน ละไอตัวน้ีเปนใคร ในเมื่อระบบที่ใหญที่สุดที่

สามารถบัญญัติไดคือสังขตธาตุ หมดการบัญญัติละ ระบบบัญญัติมีแคน้ีละ คือวิญญาณทํางาน
กับนามรูป นอกเหนือน้ันไมอยูในระบบบัญญัติที่จะบัญญัติได 

อุบาสก : ครับ 
พระคึกฤทธ์ิ : แตมีอาการมาพอใจ กําหนัด เพลิน อยากในสังขตธาตุ สิ่งเน่ียะอยากจะบัญญัติ

เรียกอะไรซักอยางมั้ย พุดเจาก็บอกวาอสังขตธาตุ น้ีสังขตะปรุงแตงได พุดเจาก็ปฏิเสธอีกไมปรุง
แตง ปรุงแตงไมได เขาใจมะ ยอนกลับมาบัญญัติฝงน้ี ปฏิบัติฝงเน่ียะตรงขามกับฝงน้ีละกัน สรุปก็
ไมไดบัญญัติฝงน้ีละ แตเทากับฝงเน่ียะ [นิพพาน] มีอะไรอยู แลวก็ถูกเรียกสุญญตาบาง ความวาง
บาง โดยวางจากอะไรวางจากอันน้ี [ขันธ ๕] อื้ม เห็นมะ 

อุบาสก : งั้นก็คือวาพระพุทธเจากําลังอธิบายวามันมีฝงอสังขตะ มันมีธรรมธาตุอยู แตไมใช
ตัวตน บัญญัติวากําลังอธิบายเราวา ไมใชตัวตนนะ แตไมใชสูญ มันมีอยู ถูกมั้ยครับ ถาเขาใจให
ตรงกับพระพุทธเจา 

พระคึกฤทธ์ิ : ไมอยากบอกวาไมใชตัวตน คือ ตองบอกวาไมปรากฏการเกิด ไมปรากฏการ
เสื่อมเลย 

อุบาสก : ออ ครับ 
พระคึกฤทธ์ิ : พอเด๋ียวคําวาไม ไมใชตัวตนปุบคนก็ไปปรุงแตงกันอีกเรื่องนึงไปอีก ไมเอา

ดีกวาคือพูดสั้น ๆ แคของพุดเจา คือ ฝง ๆ เน่ียะไมปรากฏการเกิด ไมเสื่อม เมื่อต้ังอยูไมมีภาวะ
อยางอื่นปรากฏ  

อุบาสก : แตก็ไมใชวาสูญ 
พระคึกฤทธ์ิ : อื้ม  
อุบาสก : ไมใชวาไมมีอะไรเลย 



๒๗๓ 

 

พระคึกฤทธ์ิ : ยังมีอาการที่ฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหาไดหรือไมมีอาการน้ีได คือ ฉันทะ ราคะ 

นันทิ ตัณหาไปปราศแลว ได ...๒๒ 

๒.๔ การเผยแผคําสอนที่มีผลกระทบตอคัมภีรอรรถกถา 

การเผยแผคําสอนทีม่ีผลกระทบคัมภีรอรรถกถามี ๑ ประเด็น คือ  

๑. ตัดคัมภีรอรรถกถาทิ้งเพราะเปนคําอธิบายของสาวกที่ขัดแยงกับพระพุทธพจน 

๑. ตัดคัมภีรอรรถกถาท้ิงเพราะเปนคําอธิบายของสาวกท่ีขัดแยงกับพระพุทธพจน 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ช่ือ “อรรถกถา-เหตุผิดเพี้ยนของคําสอนศาสดา” 
ในชวงนาทีที่ ๐.๐๓-๔.๕๔ เปนการสนทนาถาม-ตอบ ดังตอไปน้ี 

อุบาสิกา : พระอาจารยคะ เกี่ยวกับอรรถกถานะคะเปนไปไดไหมคะวา พุทธองคบัญญัติไวใน
กาลกอนโนนนานมาแลว พอมายุคปจจุบันอะไรตาง ๆ มันเปลี่ยนแปลงไปเยอะ รายละเอียดตาง 
ๆ มันเพิ่มข้ึนเยอะ อีกอยางหน่ึงการตีความ เพราะวาคําพูดของพุทธองคคอนขางตีความลําบาก 
ใชมั๊ยคะ แลวพอมีการยึดมั่นถือมั่นในการตีความของตัวเองวา ตัวเองตีความถูกมันก็เลย
กลายเปนวา อรรถกถาบัญญัติข้ึนมาเพิ่ม ๆ ๆ ข้ึนมาตามที่พระพุทธองคบัญญัติไว แลวมันจะ
แกปญหายังไงเจาคะ เพราะวาการตีความที่ถูกตองตรงตามพุทธพจนจริง ๆ เน้ียะคะ … 

พระคึกฤทธ์ิ : คําพุดเจาเปนอกาลิโก พุดเจาเน้ียะสัพพัญูมองทะลุเปนกัป เปนแสนกัป เปน
อสงไขย ไมใชแคสองพันกวาปแคน้ี จุมจิ๋มมาก เพราะพุดเจาวางระบบทุกอยางไวหมดแลว วาง
ไวครอบคลุมแลว ตรงน้ีไมตองหวงเลยและสวนเรื่องการตีความ จริง ๆ ธรรมะที่ตองตีความน้ัน
มันมีไมกี่พระสูตรหรอก หรือที่มีปญหาขอถกเถียงสงสัยเน้ียะ มันมีไมกี่พระสูตร น้ันพระสูตรที่
ชัดเจนมันมีเยอะแยะไปหมด เราเอาแคขอที่ชัดเจนโดยไมตองตีความอะไร อยางพระสูตรที่
เหมือนกันทั่วโลก และแทบไมตองตีความเลยอยาง “สุตตันตะเหลาใดที่นักกวีแตงข้ึนใหม” ไม
เห็นตองตีความอะไรเลยอันน้ี หรือศีล ๕ ก็ไมตองตีความอะไร ไมฆาสัตวตรง ๆ ไมลักทรัพย ไม
ประพฤติผิดในกาม ไมพูดโกหก ไมด่ืมสุรายาเมา ก็ตรง ๆ หมด น้ันพระสูตรตรง ๆ พวกเน้ียะมัน
เยอะแยะไปหมด เปนหลักพระสูตรที่เปนหลักเปนประธาน มันตรง ๆ มันไมตองยากในการ
ตีความเลย ... อาตมาไปดูเน่ียะมันไมคอยมีอะไรที่ตองตีความเลย มีไมกี่อัน ... อาตมาวาไมถึง ๑ 
หรือ ๒ เปอรเซ็นตของพระสูตรทั้งหมด พระสูตรสวนใหญชัดเจน ๆ ๆ น้ันตรงน้ีเรามักจะไปดิส
เครดิตคําพุดเจาดวยดวยอยางงี้กอนเลยวา เอย คงตองตีความมั้งอะไรตออะไร แตจริง ๆ แลวพอ
เขาไปดูจริง ๆ ไมมีอะไรที่ตองตีความเยอะมากมาย ...  

อุบาสิกา : แมแตพระกับพระดวยกันเอง ไมทราบวามีการตีความผิดพลาดบางหรือเปลาคะ 
เพราะวามาถึงโยมคงจะยากย่ิงกวาใชมั้ยคะ เพราะวาไมได ๆ ศึกษามากเทาพระอะคะ 

                                            

๒๒ Rosesirin Media, #Buddhawajana ๑๔ พุทธวจน เจาะลึกเร่ืองพระอรหันต เร่ืองสัตตานัง, 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=T6wqrQAMkDQ [๑๙ กรกฎาคม ๒๕๖๔]. 



๒๗๔ 

 

พระคึกฤทธ์ิ : ตรงน้ีจริง ๆ  ก็ก็ไมไดยากในในเรื่อง ๆ  ที่ถกกันไมลงตัวทั้งหลายเน่ียะ จริง ๆ ถา
ใชพุทธวจนะ อันดับแรกตองใชพุทธวจนะกอน ไอที่ถกกันไมลงทุกวันน้ีเพราะถืออรรถกถา ถือ
อาจารยรุนหลังไอตรงน้ียังเคลียรกันไมออกเลย ถาใชพุทธวจนะแลว โอโห ทุกอยางมันชัดเจนใส 
ๆ เลย เยอะ ...๒๓  

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ช่ือ “พระอาจารยคึกฤทธ์ิ-มศว.ประสานมิตร-ศีลของ
พระ” ชวงนาทีที่ ๗.๕๐-๑๐.๑๐ พระคึกฤทธ์ิกลาววา 

เพราะฉะน้ันหลักฐานที่เราทําอยูในหนังสือพุทธวจนปฎกตัวน้ี ที่เขาโจทกวาทําลายศาสนา 
อาตมาใชขอมูลจาก ๒ ตัวน้ี [ใชน้ิวช้ีไปที่พระไตรปฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐและพระไตรปฎก
แปลภาษาไทย] ถาตัวน้ีทําลาย ๒ ตัวน้ีก็ทําลายเหมือนกัน ใชขอมูลเดียวกันไมไปปรับเปลี่ยน
ทั้งสิ้น เพียงแตดึงเอาคําที่พุดเจาไมไดบัญญัติไวออก เพราะหนาปกเขาก็เขียนอยูแลววา พระสูตร
และอรรถกถา พระสูตรคือคําพุดเจา อรรถกถาคือคําแตงใหมที่สาวกรุนหลังอธิบายข้ึน เชน ถา
โยมไปอานในพระสูตร พอพระสูตรจบไป ๑ หนา อรรถกถาเขาก็จะบอกวา ที่พุดเจาพูดอยาง
เน่ียะขออธิบายวาอยางน้ี คําที่ตํ่ากวาพุดเจาเน่ียะเราดึงออก ซึ่งเขาแยกไวแลว เรารวบรวมแตคํา
ศาสดามาอยางน้ี ... ถาใครคนนึงศรัทธาศาสดาอยากจะหาหนังสือที่มีแตคําศาสดาลวน ๆ ไมมี
ความเห็นคนอื่น คือมาหาตรงน้ี [ช้ีไปที่หนังสือพุทธวจนปฎก] ใชมะ 

และในชวงนาทีที่ ๔๗.๐๐-๔๙.๔๔ เปนการสนทนาถาม-ตอบ ดังตอไปน้ี 

พระคึกฤทธ์ิ : มีคําถามอีกมั้ย เชิญอะเชิญ ขอ ๆ ไมคหนอย 
อุบาสิกา : คะ คือดิฉันก็สงสัยนะคะ คือเพราะวาในสมัยพระพุทธเจาเน่ียะมันไมมีภาษาเขียน

ไงคะ เปนแคภาษาพูด ถะน้ีก็อยากสงสัยคําวา อรรถะและพยัญชนะเน่ียะ เปนคําพูดที่เราใช
อธิบายหลังพุทธกาลหรืออยางไร เพราะวาสมัยกอน สมัยพระพุทธเจาไมมีภาษาเขียน พอดีทาน
อาจารยยกตัวอยางวา อยางน้ี [แสดงทําทามือกําลังเขียน] คนก็จะบอกวาน่ีคือภาษาเขียน
พยัญชนะก็อยากจะรบกวนทานอาจารย อธิบายคําวา อรรถกถาและพยัญชนะ เทาที่ดิฉันฟง
เหมือนสมัยเมื่อ เมื่อ ๆ  สมัยพุทธกาลใชมั้ยคะวา คลาย ๆ เหมือนพยัญชนะเปน ๆ เปนคําพูด แต
วาอรรถกถาน่ีคืออธิบาย อธิบายโดยพุทธเจาหรืออรรถกถาทั่ว ๆ ไป อยางเงี่ยะคะ 

พระคึกฤทธ์ิ : มันไมใชหรอกโยม 
อุบาสิกา : พอดีทานอาจารยยกคําวาพยัญชนะเน่ียะ คือคําเขียนไงคะ ดิฉันก็สงสัยวาทําไม

พระพุทธเจาไมมีคําเขียนมีเฉพาะคําพูด 

พระคึกฤทธ์ิ : ออ ไมใช  
อุบาสิกา : ประมาณน้ันนะคะ ขอรบกวนคําอธิบายตรงน้ีนิดนึงคะ 

                                            

๒๓ Uncle Moo Buddhawajana, อรรถกถา-เหตุผิ ด เพี้ ยนของคํ าสอนศาสดา , [ออนไลน ], 
แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=N-YwNKUXV-k [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 



๒๗๕ 

 

พระคึกฤทธ์ิ : เขาใจ พยัญชนะของพุดเจาคือพยัญชนะคือคําพูดทุกคําพูด ถาอิมัสมิง สติ อิทัง 
โหติ จะเปนอิมัสหมาไมได อิมัสโมไมได อิมัสมิง สติ อิทัง โหติ น่ีคือพยัญชนะโดยพยัญชนะ สวน
อรรถะก็คือประกอบดวยพยัญชนะที่มาอธิบายบทพยัญชนะของพระองคอันน้ี โดยพระองค ไมใช
คนอื่น โดยพระองคเอง น่ีคือคําพูดเดียวของคนในโลกที่ไมตองรอใครมาอธิบายเพิ่ม 

อุบาสิกา : คะ ๆ ถาตรงน้ันคือชัดเจน ก็คือโดยพระองคเอง 
พระคึกฤทธ์ิ : โดยพระองคเอง 
อุบาสิกา : นะคะ แลวคําอธิบายตอเน่ืองโดยคนอื่นก็เปนอรรถกถาจารยที่มาอธิบายอะไร

อยางน้ี ใชมั้ยคะ 
พระคึกฤทธ์ิ : ถูกตอง 
อุบาสิกา : ที่เราบอกวา ไมใชพุทธวจนะ  
พระคึกฤทธ์ิ : ถูกตอง  
อุบาสิกา : นะคะ อันน้ีชัดเจนคะ 
พระคึกฤทธ์ิ : เหตุผลตรงน้ีก็เปนเหตุผลของพระพุทธเจาที่ไมใหฟง เพราะพุดเจาตรัสไววา

ยังไง ... พุดเจาตรัสวา สุตตันตะเหลาใดที่นักกวีแตงข้ึนใหม จะเปนคํารอยกรองประเภทกาพย
กลอน มีอักษรสละสลวย มีพยัญชนะอันวิจิตร เปนเรื่องนอกแนวเปนคํากลาวของสาวก เมื่อมี
ผูนําสุตตันตะเหลาน้ันมากลาวอยู เธอจักไมฟงดวยดี ไมเงี่ยหูฟง ไมต้ังจิตเพื่อจะรูทั่วถึง และจัก
ไมสําคัญวาเปนสิ่งที่ตนควรศึกษาเลาเรียน๒๔  

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่  ๓ ช่ือ “พุทธวจน faq โทษของการแตงคําของ
พระพุทธเจาข้ึนใหมคือ นรกหน่ึงกัป” ชวงนาทีที่ ๕.๐๓-๖.๑๔ พระคึกฤทธ์ิกลาววา  

คําที่แตงข้ึนใหม คําอธิบายใหม อรรถะใหม พยัญชนะใหม อรรถกถาจารยตาง ๆ หาที่สุด
ไมได ในพระไตรปฎกที่เปนอรรถกถา ถามวาใครแตง ขอทราบช่ือหนอย อรรถกถามีใครอะไรอีก
ในพระไตรปฎก เมื่อไมรูก็เขียนวา พระโบราณจารยรจนาไววา อา มีอะไรอีก พระสังคีติกาจารย
รจนาไววา แลวช่ืออะไรอะ นาย ก. นาย ข. ภิกขุ ก. ภิกขุ ข. ไมรูก็ตีคลุม ๆ รวม ๆ ไป อยาง
เน่ียะ อาว แลวหาตัวไดมั้ยเวลาเกิดมีคําผิด รับผิดชอบจะหาใครรับผิดชอบ ไมรู แลวคนที่ทํา
คําพูดไดไมผิด กําหนดสมาธิทุกครั้งไมใหพลาดแมแตคําเดียว มีพุดเจาคนเดียว อาว ที่เหลือก็
ตองมีขอผิดสิแตงมา ๑๐๐ กวาหนาเน่ียะ ใชมะ พุดเจาพูดไปหนอยนึงอธิบายไป ๓๐ หนา พูด
หนอยนึงอธิบาย ๕๐ หนา พูดหนอยนึงอธิบาย ๑๐๐ หนา แลวไมมีขอผิดเลยเหรอ โดยหลักการ
พระพุทธเจาพูดไมผิดอยูคนเดียว แสดงวาที่เหลือตองมีผิดพลาด ตกลงขอมูลน้ันมีขอผิดพลาด
แนนอน๒๕ 

                                            

๒๔ nirdukkha, พระอาจารยคึกฤทธิ์ -มศว.ประสานมิตร-ศีลของพระ , [ออนไลน], แหลงที่มา: 
https://www.youtube.com/watch?v=G5zVJaIhR6s [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑]. 

๒๕ Buddhawajana F, พุทธวจน faq โทษของการแตงคําของพระพุทธเจาข้ึนใหมคือ นรกหนึ่งกัป, 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=QR2RkIxHUMA [๓๑ ธันวาคม ๒๕๖๓].  



๒๗๖ 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาคผนวก ข. 

เอกสารท่ีเก่ียวของ 

๑. แถลงการณคณะสงฆวัดหนองปาพงตัดวัดนาปาพงออกจากการเปนสาขา 
๒. พระลิขิตสมเด็จพระญาณสังวรถึงผูกลาวหาวาพระไตรปฎกบกพรอง 
๓. ประกาศมติมหาเถรสมาคม เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล  
๔. ลําดับความเปนมาและลําดับการสืบทอดพุทธวจนะ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๒๗๗ 

 

๑. แถลงการณรายงานการประชุม 

คณะสงฆวัดหนองปาพงตัดวัดนาปาพงออกจากการเปนสาขา๒๖ 

 

 
  

                                            

๒๖ ผูจัดการสุดสัปดาห, วาดวยเร่ือง “พระคึกฤทธิ์” กับวิวาทะ “ปาฏิโมกข ๑๕๐-๒๒๗ ขอ”, 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://mgronline.com/daily/detail/9570000096351 [๑ มกราคม ๒๕๖๕]. 



๒๗๘ 

 

๒. พระลิขิตสมเด็จพระญาณสังวรถึงผูกลาวหาวาพระไตรปฎกบกพรอง๒๗ 

 
 

                                            

๒๗ MGR ONLINE, เปดพระลิขิต ๕ ฉบับ สมเด็จพระสังฆราชฯ ช้ี “ธัมมชโย” อาบัติปาราชิก, 
[ออนไลน], แหลงที่มา: https://mgronline.com/onlinesection/detail/9580000021845 [๒๖ กุมภาพันธ 
๒๕๖๕]. 



๒๗๙ 

 

๓. ประกาศมติมหาเถรสมาคม เรือ่ง กรณีพระอธกิารคกึฤทธิ์ โสตฺถิผโล 

หนาที่  ๑๘๑  

เลม  ๑๓๑  ตอนที่  ๑๓๐  ง               ราชกิจจานุเบกษา                           ๔ ธันวาคม ๒๕๕๗ 

ประกาศมติมหาเถรสมาคม 

เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล วัดนาปาพง จังหวัดปทุมธานี 

________________ 

ในการประชุมมหาเถรสมาคมครั้งที่  ๑๗/๒๕๕๗ เมื่อวันที่  ๒๐ สิงหาคม ๒๕๕๗ 

เลขาธิการมหาเถรสมาคมเสนอวา มีผูรองเรียนผานศูนยฮอตไลน เมื่อวันที่  ๑๗ และวันที่  ๒๐ 
กรกฎาคม ๒๕๕๗ กรณีพระอธิการคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล วัดนาปาพง จังหวัดปทุมธานี มีพฤติกรรมไม
เหมาะสมหลายประการ สํานักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ ขอนมัสการดังน้ี  

๑. วัดนาปาพง ตําบลลําลูกกา อําเภอลําลูกกา จังหวัดปทุมธานี เปนสาขาของวัดหนองปา
พง ตําบลโนนผึ้ง อําเภอวารินชําราบ จังหวัดอุบลราชธานี ตอมาวัดหนองปาพงไดมีแถลงการณ
รายงาน การประชุมครั้งที่ ๑/๒๕๕๓ วันพุธที่ ๑๖ มิถุนายน ๒๕๕๓ เรื่อง วัดนาปาพง ตําบลลําลูกกา 

อําเภอลําลูกกา จังหวัดปทุมธานี โดยมี พระอธิการคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล เปนเจาอาวาส ไดกระทําสังฆ
กรรมทางพระวินัย โดยสวด พระปาติโมกขเพียง ๑๕๐ ขอ โดยเปนที่ทราบกันแลว จวบจนปจจุบัน 
พระอธิการคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ไดกระทําสังฆกรรมทางพระวินัย โดยสวดพระปาติโมกข ๑๕๐ ขอ 
เหมือนเดิม ไมสามารถที่จะกระทําตามมติของ คณะสงฆวัดหนองปาพงได ที่ประชุมมีมติใหตัดวัดนา
ปาพง ออกจากสาขาวัดหนองปาพง ถือวาการกระทําใด ๆ ของพระอธิการคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล อันจะ
กอใหเกิดความเสียหายทางคณะสงฆ วัดหนองปาพงจะไมรับผิดชอบใด ๆ ทั้งสิ้น  

๒. กรณีวัดนาปาพง สํานักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติไดรับการรองเรียนจาก นาย
บรรพต ทรัพยธรณี ที่อยู ๔๑๓/๑ ซอยชานเมือง แขวงดินแดง เขตดินแดง กรุงเทพมหานคร จดหมาย 
เปดผนึกนมัสการมหาเถรสมาคม ลงวันที่ ๕ กันยายน ๒๕๕๔ เรื่อง ขอใหพิจารณาแกปญหาเรือ่ง การ
สวดปาติโมกขเพียง ๑๕๐ ขอ ของวัดนาปาพงซึ่งสํานักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติไดมอบให
สํานักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดปทุมธานีประสานเจาคณะผูปกครองสงฆจังหวัดปทุมธานี พิจารณา
ทางการปกครองคณะสงฆดังกลาวเรียบรอยแลว ตามการใหปากคําของพระอธิการคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล 

ลงวันที่ ๒๘ มีนาคม ๒๕๕๕  

๓. มีผูรองเรียนผานศูนยฮอตไลน จํานวน ๒ ราย เมื่อวันที่ ๑๗ และวันที่ ๒๐ กรกฎาคม 
๒๕๕๗ วามีพฤติกรรมไมเหมาะสมหลายประการ เชน  

 

 



๒๘๐ 

 

หนาที่  ๑๘๒  

เลม  ๑๓๑  ตอนที่  ๑๓๐  ง               ราชกิจจานุเบกษา                           ๔ ธันวาคม ๒๕๕๗ 

- สั่งสอนประชาชนทั่วไปวา พระไตรปฎกเช่ือถือไดเฉพาะสวนที่เปนพุทธพจน สวนอรรถ
กถาเปนของสาวกเช่ือถือไมได  

- รับพระวินัยเพียง ๑๕๐ ขอ สวนที่เกินพระพุทธเจามไิดบัญญติัไว กรณีน้ีเปนเหตุ ใหผูถูก
รองเรียนถูกขับออกจากวัดหนองปาพง  

- รวบรวมพระไตรปฎกเหลือเพียงปฎกเดียว เปนตน  

ผูรองเห็นวา ผูถูกรองเรียนมีพฤติกรรมเปนอันตรายตอพระพุทธศาสนาบิดเบือนคําสอน
ของสมเด็จ พระสัมมาสัมพุทธเจาจึงขอใหสํานักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติพิจารณา สํานักงาน
พระพุทธศาสนาแหงชาติไดแจงให ผูอํานวยการสํานักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดปทุมธานีดําเนินการ
แลว โดยตรวจสอบขอเท็จจริงรวมกับ เจาคณะผูปกครองสงฆ ประกอบดวย เจาคณะอําเภอลําลูกกา 
เจาคณะตําบลทุกตําบลในเขตอําเภอลําลูกกา และเจาหนาที่สํานักงานพระพุทธศาสนาจังหวัด
ปทุมธานี เมื่อวันที่ ๑๓ สิงหาคม ๒๕๕๗ สรุปดังน้ี  

๑. กรณีสั่งสอนประชาชนทั่วไปวาพระไตรปฎกเช่ือถือไมไดเปนบางสวน เช่ือถือไดเฉพาะ 
สวนที่เปนพุทธพจน สวนอรรถกถาที่เปนของสาวกเช่ือถือไมได พระอธิการคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ช้ีแจงวา 
ไดพูดตามคําสอนของพระศาสดาและเปนไปตามพระสูตรทุกประการ  

๒. กรณีรับพระวินัยเพียง ๑๕๐ ขอ สวนที่เกินพระพุทธเจามิไดบัญญัติไว กรณีน้ีเปนเหตุ
ให ผูถูกรองเรียนถูกขับออกจากวัดหนองปาพง พระอธิการคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล ช้ีแจงวา รับพระวินัย
ทั้งหมดที่พระศาสดาทรงบัญญัติ ที่มีอยูในพระวินัยปฎก จํานวน ๘ เลม ซึ่งมีมากกวา ๒,๔๐๐ ขอ 

จากพระไตรปฎกฉบับสยามรัฐและฉบับหลวง การรักษาน้ันไดรักษาทั้งหมด  

๓. กรณีรวบรวมพระไตรปฎกเหลอืเพียงปฎกเดียว ผูรองเห็นวา ผูถูกรองเรียนมีพฤติกรรม 
เปนอันตรายตอพระพุทธศาสนา บิดเบือนคําสอนขององคสัมมาสัมพุทธเจา พระอธิการคึกฤทธ์ิ 
โสตฺถิผโล ช้ีแจงวา ไดรวบรวมคําสอนจากพระโอษฐของพระศาสดาทั้งชีวิตที่มีอยูในพระไตรปฎก 
ฉบับสยามรัฐ ภาษาบาลีอักษรสยาม และฉบับหลวงที่เปนภาษาไทยไวในหนังสือพุทธวจนปฎก ซึ่งมี
จํานวน ๓๓ เลม นํามาจัดระเบียบใหเรียบรอย โดยไมมีการดัดแปลงแกไขแตอยางใด  

เจาคณะอําเภอลําลูกกาและเจาคณะตําบลไดใหคําแนะนํา ใหพระอธิการคึกฤทธ์ิ โสตฺถิผ
โล ไดปฏิบัติตามกฎ ระเบียบ คําสั่ง มติ ประกาศมหาเถรสมาคม ซึ่งทานก็รับฟงดวยดี และไดนอมรับ
คําแนะนําจากคณะกรรมการฯ เพื่อนําไปสูความเปนเอกภาพของคณะสงฆไทย  

 

 

 



๒๘๑ 

 

หนาที่  ๑๘๓ 

เลม  ๑๓๑  ตอนที่  ๑๓๐  ง               ราชกิจจานุเบกษา                           ๔ ธันวาคม ๒๕๕๗ 

สวนพระปาติโมกขที่พระสงฆสวดทุกวันพระ ๑๔ และ ๑๕ คํ่า มี ๒๒๗ ขอ แตพระอธิการ 
คึกฤทธ์ิ โสตฺถิผโล รับพระวินัยเพียง ๑๕๐ ขอ ประกอบดวย ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคีย
ปาจิตตีย ๓๐ ปาจิตตีย ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ สวนที่พระคึกฤทธ์ิ ไมรับ คือ อนิยต ๒ 
และเสขิยวัตร ๗๕ หากยังใหมีการทําสังฆกรรมทางพระวินัย โดย สวดพระปาติโมกขเพียง ๑๕๐ ขอ 
อาจลุกลามเปนการแตกแยกความสามัคคีของสงฆและกอใหเกิด วิวาทะระหวางพุทธศาสนิกชนไมรู

จบ อันอาจลุกลามการแบงแยกเปนฝกฝาย ซึ่งอาจสงผลกระทบ ตอความมั่นคงของพระพุทธศาสนา
ในแผนดินไทยได จึงเห็นควรนําเสนอมหาเถรสมาคมเพื่อ โปรดพิจารณา รายละเอียดตามเอกสารที่
แนบถวายในที่ประชุม  

ที่ประชุมพิจารณาแลวเห็นวา ประเพณีการสวดพระปาติโมกขของคณะสงฆไทย ได
กําหนดใหสวด ๒๒๗ สิกขาบท ตามที่ปรากฏหลักฐานยืนยันในพระวินัยปฎกทั้ง ๘ เลม โดยเฉพาะ
พระวินัยปฎกเลมที่ ๑ และเลมที่ ๒ ที่ช่ือวามหาวิภังค ไดแสดงรายละเอียดของการที่พระพุทธเจา 

ทรงบัญญัติสิกขาบท ๒๒๗ ขอ พรอมดวยตนบัญญัติและอนุบัญญัติ พระวินัยปฎกเลมที่ ๒ ไดสรุป ไว
ชัดเจนวา สิกขาบทในพระปาติโมกขที่มาสูอุเทศคือการสวดทุกครึ่งเดือนมีจํานวน ๒๒๗ ขอ ซึ่งรวม
อนิยต ๒ และเสขิยวัตร ๗๕ ไวดวย  

การกลาวอางวา สิกขาบทในพระปาติโมกขมีเพียง ๑๕๐ ขอ โดยตัดอนิยต ๒ และเสขิย
วัตร ๗๕ ออกจากการสวดพระปาติโมกขน้ัน เปนการอางอิงจากพระสุตตันตปฎก โดยเฉพาะพระสูตร 
๔ สูตรคือ วัชชีบุตรสูตร ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตรและตติยสิกขาสูตร ที่ปรากฏในพระไตรปฎก

เลมที่ ๒๐ อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต มีขอความที่กลาวถึงสิกขาบทในพระปาติโมกขจํานวน ๑๕๐ ขอ  

ประเด็นที่ตองวินิจฉัยก็คือสิกขาบทในพระปาติโมกขมีเพียง ๑๕๐ ขอตามที่ระบุไว ในพระ
สูตรดังกลาว เมื่อตรวจสอบหลักฐานพระไตรปฎกฉบับที่แปลเปนภาษาตาง ๆ แลวพบวา มีการแปล
แตกตางกันออกไป คือมีทั้งฉบับที่แปลวา “สิกขาบท ๑๕๐ ถวนมาสูอุเทศทุกกึ่งเดือน” และฉบับที่
แปลวา “สิกขาบทเกินกวา ๑๕๐ ขอมาสูอุเทศทุกกึ่งเดือน” คําในตนฉบับภาษาบาลี ที่เปนเหตุแหง
การแปลวา “ถวน” และ “เกินกวา” ก็คือคําวา “สาธิกํ” ซึ่งอรรถกถาหลายแหงกําหนดใหแปลวา 

"เกินกวา" เชน คําวา “สาธิกนวุติ” ใหหมายถึง “อติเรกนวุติ” แปลวา “เกินกวา ๙๐” ดังน้ัน การ
แปลที่วา “สิกขาบทเกินกวา ๑๕๐ ขอ” ถือวายึดตามการแปลตามแนวอรรถกถา และแสดงวา
สิกขาบทในพระปาติโมกขตามแนวแหงพระสูตรทั้งสี่มีมากกวา ๑๕๐ ขอ แมจะยึดตาม แนวการแปล
พระสูตรทั้งสี่ที่วา "สิกขาบท ๑๕๐ ถวนมาสูอุเทศทุกกึ่งเดือน" ก็ไมสามารถสรุปไดวาสิกขาบทที่มาใน 

 

 

 



๒๘๒ 

 

หนาที่  ๑๘๔  

เลม  ๑๓๑  ตอนที่  ๑๓๐  ง               ราชกิจจานุเบกษา                           ๔ ธันวาคม ๒๕๕๗ 

พระปาติโมกขทั้งหมดมีเพียง ๑๕๐ ขอเทาน้ัน ทั้งน้ีเพราะอรรถกถาของวัชชีบุตรสูตรระบุวา เปนการ
กลาวถึงจํานวนสิกขาบทเทาที่พระพทุธเจาทรงบัญญัติไวในเวลาที่แสดงพระสูตรน้ีเทาน้ัน น่ันหมายถึง
วา หลังจากที่ทรงแสดงพระสูตรน้ี ก็ไดมีการบัญญัติสิกขาบทในพระปาติโมกขเพิ่มเติมจนครบ ๒๒๗ 
ขอ ดังที่พระวินัยปฎกเลมที่ ๘ คัมภีรบริวารบันทึกไววา พระอุบาลีไดทูลถามพระพุทธเจาวาสิกขาบท
ในพระปาติโมกขมีจํานวนเทาไร พระพุทธเจาตรัสตอบวา มี ๒๒๐ ขอ เมื่อรวมกับ อธิกรณสมถะตาม

คัมภีรมหาวิภังคอีก ๗ ขอ ก็ไดสิกขาบทในพระปาติโมกขจํานวน ทั้งสิ้น ๒๒๗ ขอ ซึ่งพระสังคีติกา
จารยผูทําการสังคายนาครั้งที่ ๑ ไดใหการรับรองตามน้ันและไดมีมติยืนยัน ในการสังคายนาครั้งที่ ๒ 
และครั้งที่ ๓ วาสิกขาบทในพระปาติโมกขมี ๒๒๗ ขอ โดยถือเปนประเพณีปฏิบัติในการสวดพระ
ปาติโมกขสืบตอกันมาจนทุกวันน้ีในประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนาเถรวาท  

ที่ประชุมจึงมีมติดังน้ี  

๑. อาศัยอํานาจตามมาตรา ๑๕ ตร ี(๔) แหงพระราชบัญญัติคณะสงฆ พ.ศ. ๒๕๐๕ แกไข

เพิ่มเติมโดยพระราชบัญญัติคณะสงฆ (ฉบับที่ ๒) พ.ศ. ๒๕๓๕ ที่กําหนดใหมหาเถรสมาคม มีอํานาจ
หนาที่รักษาหลักพระธรรมวินัยของพระพุทธศาสนา จึงใหคณะสงฆไทยถือปฏิบัติตามพระวินัยปฎก 

ดวยการสวดพระปาติโมกข ๒๒๗ สิกขาบท  

๒. เพื่อการน้ี ใหทําเปนประกาศมติมหาเถรสมาคมและมอบใหสํานักงานพระพุทธศาสนา
แหงชาติแจงเจาคณะใหญ เจาคณะภาคเพื่อทราบ แจงเจาคณะจังหวัดทั้งสองฝายเพื่อแจงวัด ในเขต
ปกครองทราบและถือปฏิบัติอยางเครงครัดและใหดําเนินการไดทันท ีโดยไมตองรอรับรองรายงานการ

ประชุม  

จึงประกาศใหทราบทั่วกัน 

ประกาศ ณ วันที่ ๒๗ สิงหาคม พ.ศ. ๒๕๕๗ 

นพรัตน เบญจวัฒนานันท 

ผูอํานวยการสํานักงานพระพทุธศาสนาแหงชาติ 

เลขาธิการมหาเถรสมาคม๒๘ 
 

                                            

๒๘ ประกาศมติมหาเถรสมาคม, เร่ือง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาปาพง จังหวัด
ปทุมธานี, [ออนไลน]. แหลงที่มา: http://www.ratchakitcha.soc.go.th/DATA/PDF/2557/D/130/181.PDF [๑ 
ธันวาคม ๒๕๖๔].  



๒๘๓ 

 

๔. ลําดับความเปนมาและลําดับการสืบทอดพุทธวจนะ๒๙ 

 

                                            

๒๙ พุ ทธวจน , วัดน าป าพ ง: ลํ าดับการสืบทอดพุ ท ธวจน  (ส้ัน ), [ออนไลน ], แหล งที่ มา : 
https://download.watnapahpong.org/data/poster/timeline-short.pdf [๒๓ มีนาคม ๒๕๖๕]. 



๒๘๔ 

 

ประวัตผิูวิจัย 

ช่ือ ฉายา/นามสกุล : พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคํา) 

วัน เดือน ปเกิด : ๕ กันยายน พ.ศ. ๒๕๒๗ 

ภูมิลําเนาที่เกิด : ๗๐/๒ หมู ๒ บานนํ้าพี้ ต.นํ้าพี้ อ.ทองแสนขัน จ.อุตรดิตถ 

การศึกษา : พ.ศ. ๒๕๕๗ สอบไลไดนักธรรมช้ันเอก สนามสอบวัดระฆังโฆสิตา
รามวรมหาวิหาร 

 : พ.ศ. ๒๕๕๑ สําเร็จการศึกษาระดับปริญญาตรี วิทยาศาสตร
บัณฑิต สาขาวิชาสัตวศาสตร มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคล
ลานนาพิษณุโลก/ลําปาง 

 : พ.ศ. ๒๕๕๗  สําเร็จการศึกษาระดับปริญญาโท พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาการพัฒนาสังคม มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย 

อุปสมบท : ณ วัดรองลึกศรีชุมภรณ ต.ผักขวง อ.ทองแสนขัน จ.อุตรดิตถ  
เมื่อวันที่ ๖ พฤษภาคม พ.ศ. ๒๕๕๔  
โดยมีพระครูวรกิจจาภิมณฑ เปนพระอุปชฌาย   
พระครูปยวาทสังฆกิจ เปนพระกรรมวาจาจารย 
พระบุญมา ปสนฺตจิตฺโต เปนพระอนุสาวนาจารย 

ปที่เขาศึกษา : มิถุนายน ๒๕๕๙ 

ปที่สําเร็จการศึกษา : พฤษภาคม ๒๕๖๕ 

ที่อยูปจจุบัน  วัดพระยาทําวรวิหาร (หอสมุดสมเด็จโตฯ) เลขที่ ๔๗ ซอยอรุณ
อมรินทร ๑๕ (ซอยวัดพระยาทํา) ถนนอรุณอมรินทร แขวงบาน
ชางหลอ เขตบางกอกนอย กรุงเทพมหานคร ๑๐๗๐๐ 

 


