
ศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระสงฆ์ไทยที่มีผลกระทบ
ต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล
AN ANALYTICAL STUDY OF PROPAGATING THE TEACHING OF THAI BUDDHIST MONK AFFECTING THE DHAMMA-VINAYA (DOCTRINE AND DISCIPLINE) : A CASE STUDY 
OF PHRA KUKRIT SOṬTHIPHALO






พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคำ)

[image: logo]
๒

	วิทยานิพนธ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา
ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต
สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา

บัณฑิตวิทยาลัย
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
พุทธศักราช ๒๕๖๔

ศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระสงฆ์ไทยที่มีผลกระทบ
ต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล








	
	

[image: logo]

	วิทยานิพนธ์นี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา	
ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต
สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา

บัณฑิตวิทยาลัย
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
พุทธศักราช ๒๕๖๔

(ลิขสิทธิ์เป็นของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย)

An Analytical Study of Propagating the Teaching of Thai Buddhist Monk Affecting the Dhamma-Vinaya (Doctrine and Discipline)
: A Case Study of Phra Kukrit Soṭthiphalo






Phra Kriangkrai Ṭhānavuḍḍho (Suvarnakham)

[image: logo]

A Thesis Submitted in Partial Fulfillment of
the Requirements for the Degree of
Master of Arts
(Tipitaka Studies)

Graduate School
Mahachulalongkornrajavidyalaya University
C.E. 2021

(Copyright by Mahachulalongkornrajavidyalaya University)

	บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อนุมัติให้นับวิทยานิพนธ์เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระสงฆ์ไทยที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล” เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษา ตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา

	
	
	........................................................
	
	

	
	(พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, รศ. ดร.)
คณบดีบัณฑิตวิทยาลัย
	

	คณะกรรมการตรวจสอบวิทยานิพนธ์	........................................................
	ประธานกรรมการ

	
	(พระเมธาวินัยรส, รศ. ดร.)
	

	
	
	........................................................
	กรรมการ

	
	 (ศ.พิเศษ ร.ท. ดร.บรรจบ บรรณรุจิ)
	

	
	
	........................................................
	กรรมการ

	
	(พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ. ดร.)
	

	
	
	........................................................
	กรรมการ

	
	(ดร.อธิเทพ ผาทา)
	

	
	
	........................................................
	กรรมการ

	
	(ผศ. ดร.แสวง นิลนามะ)
	



	คณะกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์	ดร.อธิเทพ ผาทา
	ประธานกรรมการ

	[bookmark: OLE_LINK7][bookmark: OLE_LINK8]
	ผศ. ดร.แสวง นิลนามะ
	กรรมการ



[image: logo]
	1

	ชื่อผู้วิจัย
	
	........................................................
	
	

	
	(พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคำ)
	




	ชื่อวิทยานิพนธ์	:
	ศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระสงฆ์ไทยที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล

	ผู้วิจัย
	:
	พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคำ)

	ปริญญา
	:
	พุทธศาสตรมหาบัณฑิต (พระไตรปิฎกศึกษา)

	คณะกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์
	
	:
	ดร.อธิเทพ ผาทา ป.ธ.๔, พธ.บ. (การสอนสังคมศึกษา), พธ.ม. (ปรัชญา), พธ.ด. (พระพุทธศาสนา)

	
	:
	ผศ. ดร.แสวง นิลนามะ ป.ธ.๗, พธ.บ. (ปรัชญา), พธ.ม. (ปรัชญา), 
พธ.ด. (พระพุทธศาสนา)

	วันสำเร็จการศึกษา	:
	๒ พฤษภาคม ๒๕๖๕

[bookmark: _Toc943433][bookmark: _Toc945423][bookmark: _Toc958777][bookmark: _Toc966145]บทคัดย่อ
งานวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระสงฆ์ไทยที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล” มีวัตถุประสงค์ ๓ ประการ ดังนี้ ๑) เพื่อศึกษาการเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก ๒) เพื่อศึกษาการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย ๓) เพื่อวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
ผลการวิจัย พบว่า พระพุทธเจ้ามีวิธีในการสั่งสอนบุคคลที่หลากหลายวิธี โดยจะเลือกเฟ้นบุคคลและหลักธรรม รวมทั้งวิธีในการสั่งสอนที่แตกต่างกันออกไป แม้จะใช้หลักธรรมเดียวกัน แต่เมื่อต่างบุคคล ก็มีการปรับวิธีการสอนให้เหมาะสมกับแต่ละบุคคล การแสดงธรรมในแต่ละครั้ง พระองค์จะแสดงธรรมตามระดับความสามารถในการเรียนรู้ของผู้ฟัง และแสดงไปตามระดับความลุ่มลึกของเนื้อหา รวมทั้งพระองค์ยังใช้ภาษาที่สุภาพ ไม่ยกตนข่มท่าน และไม่แสดงธรรมเพื่อเสียดสีใคร ๆ
ส่วนในกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้ศึกษาและเผยแผ่คำสอนในส่วนที่เชื่อและเข้าใจว่าเป็นพุทธวจนะล้วน โดยตัดคำสอนส่วนที่เข้าใจว่าไม่ใช่พุทธวจนะออก เช่น พระอภิธรรมปิฎก คัมภีร์อรรถกถา และคัมภีร์อื่น ๆ รวมทั้งคำสอนที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกที่ไม่ได้ขึ้นต้นด้วยคำว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เป็นต้น ซึ่งในเรื่องนี้ ผู้วิจัยได้คัดเลือกเพื่อนำมาวิเคราะห์ทั้งหมด ๘ ประเด็น มีดังนี้ พระวินัย ๓ ประเด็น คือ ๑. การสวดภิกขุปาติโมกข์ ๑๕๐ ข้อ ๒. พุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารมื้อเดียว ๓. การบวชสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาท พระสูตร ๒ ประเด็น คือ ๑. ผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า ๒. การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต พระอภิธรรม ๒ ประเด็น คือ ๑. พระอภิธรรมเป็นคำแต่งใหม่ของสาวก ๒. สภาพนิพพานหลังพระอรหันต์ดับขันธ์ และคัมภีร์อรรถกถา ๑ ประเด็น คือ ๑. การตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำสาวกที่ขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ 
ผลจากการศึกษาวิเคราะห์ทั้ง ๘ ประเด็น มีดังนี้ พระวินัย ๓ ประเด็น พบว่า ๑. ภิกษุต้องสวดภิกขุปาติโมกข์ ๒๒๗ ข้อ ๒. ตั้งแต่อรุณขึ้นจนถึงเที่ยงวัน ภิกษุจะฉันอาหารกี่ครั้งก็ได้ ส่วนภิกษุผู้ถือเอกาสนิกังคธุดงค์จะฉันอาหารได้เพียงครั้งเดียวเท่านั้น ๓. สตรีไม่สามารถบวชเป็นภิกษุณีเถรวาทได้ พระสูตร ๒ ประเด็น พบว่า ๑. ไม่มีพุทธดำรัสผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า ๒. การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิตเป็นการอวดอุตริมนุสธรรม พระอภิธรรม ๒ ประเด็น พบว่า ๑. พระอภิธรรมเป็นพระพุทธพจน์ ๒. อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพดับขันธ์ ๕ และคัมภีร์อรรถกถา ๑ ประเด็น พบว่า ๑. คัมภีร์อรรถกถาไม่สมควรตัดทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายพระพุทธพจน์
ผลกระทบที่เกิดขึ้นจากการเผยแผ่คำสอนมี ๓ ประเด็น ดังนี้ ๑. ผลต่อพระธรรมวินัย คือ ลดทอนความน่าเชื่อถือต่อคำสอนที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกและอรรถกถาเป็นต้น รวมทั้งทำให้ความหมายพระธรรมวินัยคลาดเคลื่อนไปจากเดิม ๒. ผลต่อคณะสงฆ์ คือ ทำให้พุทธบริษัทเข้าใจผิดต่อคณะสงฆ์ว่าเผยแผ่สัทธรรมปฏิรูป รวมทั้งทำให้เกิดความเห็นแตกต่างในคณะสงฆ์ ๓. ผลต่อสังคมฆราวาส คือ ทำให้อุบาสกอุบาสิกาเข้าใจความหมายพระธรรมวินัยคลาดเคลื่อน เกิดความเห็นต่างในสังคมฆราวาส ดังนั้น เมื่อมีภิกษุผู้เผยแผ่คำสอนที่คลาดเคลื่อนไปจากพระธรรมวินัย ก็จะส่งผลต่อพุทธบริษัทผู้ไม่รอบรู้ในพระสัทธรรม ให้เข้าใจผิดและคล้อยตามไปว่า คำสอนเหล่านี้ออกมาจากพระโอษฐ์ของพระศาสดา


ข



	Thesis Title	:
	An Analytical Study of Propagating the Teaching of Thai Buddhist Monk Affecting the Dhamma-Vinaya (Doctrine and Discipline) : A Case Study of Phra Kukrit Soṭthiphalo

	Researcher
	:
	Phra Kriangkrai Ṭhānavuḍḍho (Suvarnakham)

	Degree
	:
	Master of Arts (Tipitaka Studies)

	Thesis Supervisory Committee
	
	:
	Dr. Athithep Phatha, Pali IV, B.A. (Teaching Social Studies), M.A. (Philosophy), Ph.D. (Buddhist Studies)

	
	:
	Asst. Prof. Dr. Sawaeng Nilnama, Pali VII, 
B.A. (Philosophy), M.A. (Philosophy), 
Ph.D. (Buddhist Studies)

	Date of Graduation	:
	April 2, 2022

[bookmark: _Toc943434][bookmark: _Toc945424][bookmark: _Toc958778][bookmark: _Toc966146]Abstract
[bookmark: _Toc943435][bookmark: _Toc945425][bookmark: _Toc958779][bookmark: _Toc966147][bookmark: _Toc1244320][bookmark: _Toc47929700]This research entitled “an analytical study of propagating the teaching of Thai Buddhist Monk affecting the Dhamma-Vinaya (Doctrine and Discipline) : a cases study of Phra Kukrit Soṭthiphalo”, has three objectives; 1) to study the propagating Buddha’s teaching appeared in Tipiṭaka, 2) to study the propagation of teachings of Phra Kukrit Soṭthiphalo affecting Dhamma-Vinaya, and 3) to analyze the propagation of teachings of Phra Kukrit Soṭthiphalo affecting Dhamma-Vinaya. 
The result of research found that the Lord Buddha had a variety of methods to teach people. He had chosen the person and principles, including the different methods of teaching. Even though using the same principle but it’s different person, He had adjusted the method of preaching the Dhamma suiting to each person. In the preaching of Dhamma, He has preached according to the ability level of the listeners’ learning. His instruction is regulated and gradually advanced, he also used polite words, and did not exalt himself while contenting others. 
In the case of Phra Kukrit Soṭthiphalo has studied and propagated the teaching of what he believed and understood they were purely Buddha’s words. He has cut off the part of teaching that is not the Buddha’s words that is Abhidhamma Piṭaka, Aṭṭhakathā, and other scriptures including the teachings that do not begin with the word “O bhikkhus”. In this case, the researcher collected to analyze eight issues, e.g. it is divided into the three issues of Vinaya Piṭaka as follows: 1) the 150 rules of Bhikkhu Pāṭimokhas, 2) the Buddha’s rules commons Bhikkhu eats only one meal, and 3) the ordination of women as a Bhikkhuni. In the case of Suttanta Piṭaka has 2 issues; 1) the person who was nearby death, his faculties were strong, and 2) the exposition of Magga, Phala, and the destination of a dead person. In the case of Abhidhamma Piṭaka has 2 issues; 1) Abhidhamma is composed of the disciples’ words, and 2) the state of Nibbāna after Arahanta’s passing away. And there is 1 issue of Aṭṭhakathā; 1) the cutting off the Commentaries because it is new compassion conflicting with the Buddha’s words.  
The results of the analysis of eight issues are as follows; the three issues of Vinaya found that 1) Bhikkhus have to recite the 227 rules of Bhikkhu Pāṭimokhas, 2) Bhikkhus can take food any time from dawn until midday, except a Bhukkhī who is one-sessioner’s practice, and 3) it cannot take ordination of Theravada Bhukkhī in the present time. There are two issues in Suttanta Piṭaka, that are; 1) there are not the Buddha’s words about the person who was nearby death, his faculties were strong, and 2) the exposition of Magga, Phala, and destination of the dead person is falsely claiming supernormal abilities. There are two issues in Abhidhamma Piṭaka, that are; 1) Abhidhamma is the Buddha’s words, and 2) Anupādisesa-nibbāna is without any substratum of life remaining. and one issue in the Commentaries found that it should not be cut off because it is an explanation of Buddha’s words.
There are three affections of propagating teachings; 1) the effect on the Dhamma-Vinaya is decreased credibility of teachings in Tipiṭaka and Aṭṭhakathā, etc., and it makes the misunderstanding of the meaning of the original texts. 2) effect on Sangha Community is to make Buddhist misunderstand to propagate the reforming the true Dhamma, and it is the cause of different opinions in the Buddhist Sangha community. 3) effect on laity society is to make the Buddhists misunderstand the meaning of the Dhamma-Vinaya, which is caused by the different opinions in laity society. So, when a Buddhist monk who is a propagator of the Buddha’s teaching misunderstands the Dhamma-Vinaya, it affects Buddhists who do not know the true Dhamma and misunderstand the meaning of these teachings are from the Buddha’s words.



























กิตติกรรมประกาศ
วิทยานิพนธ์ฉบับนี้สำเร็จลุล่วงลงได้ด้วยดี ก็ด้วยอาศัยการช่วยเหลือเอื้อเฟื้อและการอนุเคราะห์จากบุคคลหลายท่านด้วยกัน ผู้วิจัยรู้สึกซาบซึ้งในน้ำใจของทุกท่านอย่างสูงยิ่ง โดยจะขอระบุนามของท่านเหล่านั้นเพื่อเป็นการแสดงความขอบคุณ ซึ่งมีดังต่อไปนี้
ขอกราบขอบพระคุณ พระเมธาวินัยรส, รศ. ดร. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ประธานกรรมการตรวจสอบวิทยานิพนธ์ ขอเจริญพรขอบคุณ ศาสตราจารย์พิเศษ ร.ท. ดร.บรรจบ บรรณรุจิ ราชบัณฑิต ขอกราบขอบพระคุณ พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ. ดร. ผู้อำนวยการหลักสูตรปริญญาโท สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย คณะกรรมการตรวจสอบวิทยานิพนธ์ ที่เมตตาให้คำแนะนำเพื่อแก้ไขปรับปรุงงานวิจัยเรื่องนี้ให้มีความสมบูรณ์ยิ่ง ๆ ขึ้นไป
ขอเจริญพรขอบคุณ ดร.อธิเทพ ผาทา ประธานกรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์ และ ผศ.ดร.แสวง นิลนามะ กรรมการควบคุมวิทยานิพนธ์ ที่คอยให้คำแนะนำที่เป็นประโยชน์แก่การศึกษาค้นคว้าวิจัย ขออนุโมทนาขอบคุณนางสาวกัญญ์วราพัชญ์ หอมชื่น เจ้าหน้าที่ประจำหลักสูตรระดับปริญญาโท สาขาพระไตรปิฎกศึกษา ที่คอยติดต่อประสานงานช่วยเหลือด้วยดีตลอดมา
ขอกราบขอบพระคุณ พระมหาพยอม ธมฺมรกฺขิโต พระมหานพพร จารุธมฺโม พระมหาสมบูรณ์ ฉนฺทโก พระมหาอมรชัย จารุวณฺโณ พระมหาอัมพร อาภสฺสโร พระมหาเพลินชัย ธมฺมธโร พระมหาอลงกรณ์ จนฺทสาโร พระอาจารย์ผู้ชี้แนะให้คำปรึกษาด้านพระวินัย และพระมหาอัครเดช อคฺคเตโช สหธรรมิกร่วมชั้นเรียนรุ่นเดียวกัน ผู้ให้คำปรึกษาด้านภาษาบาลี รวมถึงสหธรรมิกทุก ๆ ท่าน ผู้เป็นกัลยาณมิตรที่คอยให้กำลังใจและช่วยเหลือในขณะกำลังศึกษาค้นคว้าวิจัย รวมทั้งอุบาสกอุบาสิกาทุกท่าน ผู้ที่ได้คอยให้การช่วยเหลือเกื้อกูลและสนับสนุนกันด้วยดีตลอดมา
ขอกราบขอบพระคุณคณาจารย์ฝ่ายบรรพชิตและขอเจริญพรขอบคุณคณาจารย์ฝ่ายคฤหัสถ์ ประจำหลักสูตรปริญญาโท พุทธศาสตรมหาบัณฑิตทุกท่าน ผู้ประสิทธิ์ประสาทวิชาความรู้ให้แก่ผู้วิจัย รวมทั้งเจ้าหน้าที่ในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยทุกท่านที่ช่วยเหลืออำนวยความสะดวกและประสานงานต่าง ๆ ให้จนวิทยานิพนธ์ฉบับนี้เสร็จสมบูรณ์ 
ด้วยคุณงามความดีใด ๆ ก็ตาม ซึ่งจะบังเกิดขึ้นจากงานวิทยานิพนธ์เรื่องนี้ โดยตลอดระยะเวลาที่ผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้า ได้พากเพียรพยายามอุตสาหะ ทุ่มเทแรงกายและแรงใจอย่างที่สุด ด้วยหวังว่าผลงานในการวิจัยชิ้นนี้ จักเป็นประโยชน์ต่อพุทธศาสนิกชนและบุคคลผู้สนใจ ซึ่งก่อให้เกิดความเข้าใจต่อพระสัทธรรมของพระพุทธองค์ และด้วยคุณงามความดีอันนั้น ขอให้มีส่วนช่วยในการยอยกเชิดชูพระพุทธศาสนา ขอน้อมถวายเป็นพุทธบูชาแด่องค์พระบรมศาสดา เพื่อจะยังพระศาสนาให้สืบไป
	พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคำ)

	๒๔ เมษายน ๒๕๖๕


ฐ


[bookmark: _Toc943436][bookmark: _Toc945426][bookmark: _Toc958780][bookmark: _Toc966148][bookmark: _Toc1244321][bookmark: _Toc47929701]สารบัญ
	 เรื่อง 
	หน้า


[bookmark: _Toc943437][bookmark: _Toc945427][bookmark: _Toc958781][bookmark: _Toc966149]บทคัดย่อภาษาไทย	ก
บทคัดย่อภาษาอังกฤษ	ค
กิตติกรรมประกาศ	ฉ
สารบัญ	ช
คำอธิบายสัญลักษณ์และคำย่อ	ญ
บทที่ ๑ บทนำ	๑
๑.๑ ความเป็นมาและความสำคัญของปัญหา	๑
๑.๒ วัตถุประสงค์ของการวิจัย	๔
๑.๓ ปัญหาที่ต้องการทราบ	๔
๑.๔ ขอบเขตการวิจัย	๔
๑.๕ นิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย	๕
๑.๖ ทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง	๕
๑.๗ วิธีดำเนินการวิจัย	๑๓
๑.๘ ประโยชน์ที่ได้รับ	๑๔
บทที่ ๒ การเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก	๑๕
๒.๑ คุณสมบัติของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก	๑๕
๒.๑.๑ คุณสมบัติที่ปรากฏภายนอก 	๑๖
๒.๑.๒ คุณสมบัติที่ปรากฏอยู่ภายใน	๑๗
๒.๒ การเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก	๑๙
๒.๒.๑ เกี่ยวกับเนื้อหาที่แสดง	๑๙
๒.๒.๒ เกี่ยวกับตัวผู้แสดงธรรม	๒๐
๒.๒.๓ คุณลักษณะในการแสดงธรรม	๒๒
๒.๒.๔ วิธีการแสดงธรรมในแบบต่าง ๆ	๒๒
๒.๒.๕ กุศโลบายในการแสดงธรรม	๒๔
๒.๒.๖ เกี่ยวกับตัวผู้ฟังธรรม	๒๗
๒.๓ พระภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยตรงและโดยอ้อม	
ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก	๒๙
๒.๓.๑ พระภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยตรง	๓๐
๑. พระสาติมีความเห็นว่าวิญญาณเป็นผู้ท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏ	๓๐
๒. พระอริฏฐะมีความเห็นว่าสิ่งที่ทรงแสดงไปไม่เป็นอันตรายจริง	๓๑
๓. พระยมกะมีความเห็นว่าหลังจากพระอรหันต์ตายแล้วขาดสูญ	๓๒
๔. พระเทวทัตผู้เสนอข้อปฏิบัติเพื่อการทำลายสงฆ์	๓๒
๒.๓.๒ พระภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยอ้อม	๓๓
๑. ภิกษุผู้อาศัยอยู่ในป่ามหาวันร่วมเพศกับลิงตัวเมีย	๓๓
๒. พวกภิกษุฉัพพัคคีย์ผู้ขโมยห่อผ้าของช่างย้อมในป่า	๓๔
๓. พวกภิกษุฉัพพัคคีย์ผู้กล่าวพรรณนาคุณของความตาย	๓๔
๔ พระโกกาลิกะและคณะผู้กล่าวสนับสนุนภิกษุผู้ทำลายสงฆ์	๓๕
๒.๔ หลักเกณฑ์ในการตัดสินพระธรรมวินัยที่ปรากฏในพระไตรปิฎก	๓๕
๒.๔.๑ หลักมหาปเทส ๔ ตามแนวพระวินัย	๓๖
๒.๔.๒ หลักมหาปเทส ๔ ตามแนวพระสูตร	๓๖
๒.๔.๓ หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไว้กับพระอุบาลี	๓๘
๒.๔.๔ หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไว้กับพระมหาปชาบดีโคตมี	๓๘
๒.๕ เหุตแห่งความตั้งมั่นและความอันตรธานของพระสัทธรรมที่ปรากฏ
ในพระไตรปิฎก	๓๙
๒.๕.๑ เหตุแห่งความตั้งมั่นของพระสัทธรรม	๔๐
๒.๕.๒ เหตุแห่งความอันตรธานของพระสัทธรรม	๔๑
๒.๕.๓ บุคคลผู้ทำให้ศาสนาเสื่อมและเจริญ	๔๒
๒.๖ สรุป	๔๓
บทที่ ๓ การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย	๔๖
๓.๑ ประวัติพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล (สวัสดิผล)	๔๖
๓.๒ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย	๔๙
๓.๒.๑ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย	๕๒
๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน	๕๒
๒. พระพุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว	๕๓
๓. การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน	๕๕
๓.๒.๒ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร	๕๖
๑. บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า	๕๖
๒. การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต	๕๘
๓.๒.๓ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม	๕๙
๑. พระอภิธรรมเป็นคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่	๕๙
๒. สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์	๖๑
๓.๒.๔ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา	๖๒
๑. ตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายของสาวกที่ขัดแย้ง
กับพระพุทธพจน์	๖๒
๓.๓ สรุป	๖๔
บทที่ ๔ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย	๖๖
๔.๑ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อ
พระธรรมวินัย	๖๗
๔.๑.๑ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย	๖๗
๑. วิเคราะห์จำนวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ที่ภิกษุต้องยกขึ้นสวด
ทุกกึ่งเดือน	๖๘
๒. วิเคราะห์จำนวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุต่อวัน	๘๐
๓. วิเคราะห์การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน	๙๘
๔.๑.๒ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร	๑๑๖
๑. วิเคราะห์บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า	๑๑๖
๒. วิเคราะห์การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต	๑๒๔
๔.๑.๓ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม	๑๔๘
๑. วิเคราะห์พระอภิธรรมไม่ใช่พระพุทธพจน์	๑๔๘
๒. วิเคราะห์สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์	๑๖๖
๔.๑.๔ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา	๑๘๓
๑. วิเคราะห์คัมภีร์อรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแย้งกับพระพุทธพจน์	๑๘๓
๔.๒ ผลกระทบที่เกิดจากการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล	๒๐๐
๔.๒.๑ ผลกระทบที่มีต่อพระธรรมวินัย	๒๐๐
๔.๒.๒ ผลกระทบที่มีต่อคณะสงฆ์	๒๑๕
๔.๒.๓ ผลกระทบที่มีต่อสังคมฆราวาส	๒๒๓
๔.๓ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย	๒๓๔
๔.๓.๑ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย	๒๓๔
๔.๓.๒ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคณะสงฆ์	๒๓๕
๔.๓.๓ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อสังคมฆราวาส	๒๓๖
๔.๔ สรุป	๒๓๖
บทที่ ๕ สรุปการวิจัยและข้อเสนอแนะ	๒๓๘
๕.๑ สรุปผลการวิจัย	๒๓๘
๕.๒ ข้อเสนอแนะ	๒๔๐
บรรณานุกรม	๒๔๑
ภาคผนวก	๒๕๓
ประวัติผู้วิจัย	๒๘๔


[bookmark: _Toc98267929]คำอธิบายสัญลักษณ์และคำย่อ 
๑. คำย่อภาษาไทย
๑.๑ คำย่อเกี่ยวกับพระไตรปิฎก
อักษรย่อพระไตรปิฎกในวิทยานิพนธ์ฉบับนี้ ใช้อ้างอิงจากพระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (มหาจุฬาเตปิฏก ๒๕๐๐) และพระไตรปิฎกแปลภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ การอ้างอิงใช้ระบบระบุ เล่ม/ข้อ/หน้า หลังอักษรย่อชื่อคัมภีร์ เช่น วิ.ม. (บาลี) ๔/๓๒/๒๗, วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐. หมายถึง วินยปิฏก มหาวัคคปาลิ ภาษาบาลี เล่ม ๔ ข้อ ๓๒ หน้า ๒๗ ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก ๒๕๐๐, วินัยปิฎก มหาวรรค ภาษาไทย เล่ม ๔ ข้อ ๓๒ หน้า ๔๐ ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ ส่วนปกรณ์วิเสส การอ้างอิงใช้ระบบระบุ ข้อ/หน้า เช่น วิสุทฺธิ. (ไทย) -/๑๑-๑๓. หมายถึง คัมภีร์วิสุทธิมรรค หน้า ๑๑-๑๓. ฉบับสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) 
๑.๒ คำย่อเกี่ยวกับคัมภีร์อรรถกถาและปกรณวิเสส
อักษรย่อคัมภีร์อรรถกถาในวิทยานิพนธ์ฉบับนี้ ใช้อ้างอิงจากคัมภีร์อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺกถา และคัมภีร์อรรถกถาภาษาไทย การอ้างอิงใช้ระบบระบุ เล่ม/ข้อ/หน้า หลังอักษรย่อชื่อคัมภีร์ เช่น วิ.ม.อ. (บาลี) ๓/๔/๘, องฺ.ติก.อ. (ไทย) ๒/๘๕/๓๒๒. หมายถึง วินยปิฏก มหาวัคคอฏฺกถาปาลิ ภาษาบาลี เล่ม ๓ ข้อ ๔ หน้า ๘ ฉบับมหาจุฬาอฏฺกถา, อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ติกนิบาตอรรถกถา ภาษาไทย เล่ม ๒ ข้อ ๘๕ หน้า ๓๒๒ ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ๒๕๕๓ ส่วนการอ้างอิงปกรณ์วิเสส จะใช้การอ้างอิงระบบระบุ เล่ม/ข้อ/หน้า เช่น มิลินฺท.อ. (ไทย) -/๑๖, วิสุทฺธิ.อ. (ไทย) ๑/๔๗/๑๖๔. หมายถึง คัมภีร์อรรถกถามิลินทปัญหา หน้า ๑๖ ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ๒๕๕๙, คัมภีร์อรรถกถาวิสุทธิมรรค เล่ม ๑ ข้อ ๔๗ หน้า ๑๖๔ ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ๒๕๕๕
[bookmark: _Hlk63052413]๒. คำอธิบายคำย่อในภาษาไทย 
ก. คำย่อชื่อคัมภีร์พระไตรปิฎก
พระวินัยปิฎก
เล่ม    คำย่อ	ชื่อคัมภีร์	ภาษา
๑-๒	วิ.มหา. (บาลี)	= วินยปิฏก	มหาวิภงฺคปาลิ	(ภาษาบาลี)
	วิ.มหา. (ไทย)	= วินัยปิฎก	มหาวิภังค์ 	(ภาษาไทย)
๓	วิ.ภิกฺขุนี. (บาลี)  	= วินยปิฏก       ภิกฺขุนีวิภงฺคปาลิ		(ภาษาบาลี)
	วิ.ภิกขุนี. (ไทย)  	= วินัยปิฎก       ภิกขุนีวิภังค์		(ภาษาไทย)
๔-๕	วิ.ม. (บาลี)		= วินยปิฏก       มหาวคฺคปาลิ		(ภาษาบาลี)
	วิ.ม. (ไทย) 	    	= วินัยปิฎก       มหาวรรค		(ภาษาไทย)
๖-๗	วิ.จู. (ไทย)		= วินัยปิฎก       จูฬวรรค		(ภาษาไทย)
๘	วิ.ป. (ไทย)	      	= วินัยปิฎก       ปริวารวรรค		(ภาษาไทย)
พระสุตตันตปิฎก
เล่ม	คำย่อ	ชื่อคัมภีร์		ภาษา
๙	ที.สี. (บาลี)		= สุตฺตนฺตปิฏก  	ทีฆนิกาย 	สีลกฺขนฺธวคฺคปาลิ	(ภาษาบาลี)
	ที.สี. (ไทย) 	= สุตตันตปิฎก  	ทีฆนิกาย 	สีลขันธวรรค	(ภาษาไทย)
๑๐	ที.ม. (บาลี) 		= สุตฺตนฺตปิฏก  	ทีฆนิกาย 	มหาวคฺคปาลิ	(ภาษาบาลี)
	ที.ม. (ไทย) 	= สุตตันตปิฎก  	ทีฆนิกาย	มหาวรรค	(ภาษาไทย)
๑๑ 	ที.ปา. (ไทย) 	= สุตตันตปิฎก  	ทีฆนิกาย 	ปาฏิกวรรค 	(ภาษาไทย)
๑๒	ม.มู. (ไทย)		= สุตตันตปิฎก  	มัชฌิมนิกาย 	มูลปัณณาสก์	(ภาษาไทย)
๑๓	ม.ม. (บาลี)		= สุตฺตนฺตปิฏก  มชฺฌิมนิกาย	มชฺฌิมปณฺณาสกปาลิ	(ภาษาบาลี)
	ม.ม. (ไทย) 	= สุตตันตปิฎก  	มัชฌิมนิกาย	มัชฌิมปัณณาสก์	(ภาษาไทย)
๑๔	ม.อุ. (ไทย)	= สุตตันตปิฎก  	มัชฌิมนิกาย	อุปริปัณณาสก์	(ภาษาไทย)
๑๕	ส.ส. (ไทย)		= สุตตันตปิฎก  	สังยุตตนิกาย 	สคาถวรรค	(ภาษาไทย)
๑๖	ส.นิ. (ไทย)		=  สุตตันตปิฎก 	สังยุตตนิกาย	นิทานวรรค	(ภาษาไทย)
๑๗	ส.ข. (ไทย)		= สุตตันตปิฎก  	สังยุตตนิกาย	ขันธวารวรรค	(ภาษาไทย)
๑๘	ส.สฬา. (ไทย)  	= สุตตันตปิฎก  	สังยุตตนิกาย	สฬายตนวรรค	(ภาษาไทย)
๑๙	ส.ม. (ไทย)		= สุตตันตปิฎก  	สังยุตตนิกาย	มหาวารวรรค	(ภาษาไทย)
๒๐	องฺ.เอกก. (ไทย) 	= สุตตันตปิฎก  	อังคุตตรนิกาย 	เอกกนิบาต	(ภาษาไทย)
	องฺ.ทุก. (บาลี)   	= สุตฺตนฺตปิฏก  	องฺคุตฺตรนิกาย  	ทุกนิปาตปาลิ	(ภาษาบาลี)
	องฺ.ทุก. (ไทย)   	= สุตตันตปิฎก  	อังคุตตรนิกาย  	ทุกนิบาต	(ภาษาไทย)
	องฺ.ติก. (บาลี)   	= สุตฺตนฺตปิฏก  	องฺคุตฺตรนิกาย  	ติกนิปาตปาลิ	(ภาษาบาลี)
	องฺ.ติก. (ไทย)   	= สุตตันตปิฎก  	อังคุตตรนิกาย  	ติกนิบาต	(ภาษาไทย)
๒๑	องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 	= สุตตันตปิฎก  	อังคุตตรนิกาย  	จตุกกนิบาต	(ภาษาไทย)
๒๒	องฺ.ปฺจก. (ไทย) 	= สุตตันตปิฎก  	อังคุตตรนิกาย  	ปัญจกนิบาต	(ภาษาไทย)
	องฺ.ฉกฺก. (ไทย)  	= สุตตันตปิฎก  	อังคุตตรนิกาย  	ฉักกนิบาต	(ภาษาไทย)
๒๓	องฺ.สตฺตก. (ไทย) 	= สุตตันตปิฎก  	อังคุตตรนิกาย  	สัตตกนิบาต	(ภาษาไทย)
	องฺ.อฏฺก. (ไทย) 	= สุตตันตปิฎก  	อังคุตตรนิกาย  	อัฏฐกนิบาต	(ภาษาไทย)
	องฺ.นวก. (ไทย)  	= สุตตันตปิฎก  	อังคุตตรนิกาย   	นวกนิบาต	(ภาษาไทย)
๒๔	องฺ.ทสก. (ไทย)  	= สุตตันตปิฎก  	อังคุตตรนิกาย   	ทสกนิบาต	(ภาษาไทย)
	องฺ.เอกาทสก. (ไทย) = สุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย 	เอกาทสกนิบาต	(ภาษาไทย)
๒๕	ขุ.ขุ. (ไทย)		= สุตตันตปิฎก  	ขุททกนิกาย    	ขุททกปาฐะ	(ภาษาไทย)
	ขุ.ธ. (ไทย)		= สุตตันตปิฎก  	ขุททกนิกาย    	ธรรมบท	(ภาษาไทย)
	ขุ.อุ. (ไทย)		= สุตตันตปิฎก  	ขุททกนิกาย    	อุทาน	(ภาษาไทย)
๒๖	ขุ.เถร. (ไทย)	= สุตตันตปิฎก  	ขุททกนิกาย	เถรคาถา	(ภาษาไทย)
๒๙	ขุ.ม. (ไทย) 		= สุตตันตปิฎก  	ขุททกนิกาย	มหานิเทส	(ภาษาไทย)
๓๐	ขุ.จู. (บาลี)	     	= สุตฺตนฺตปิฏก  	ขุทฺทกนิกาย	จูฬนิทฺเทสปาลิ	(ภาษาบาลี)
	ขุ.จู. (ไทย)	= สุตตันตปิฏก  	ขุททกนิกาย    	จูฬนิเทส	(ภาษาไทย)
๓๑	ขุ.ป. (ไทย)		= สุตตันตปิฎก 	ขุททกนิกาย	ปฏิสัมภิทามรรค	(ภาษาไทย)
๓๒	ขุ.อป. (ไทย)	= สุตตันตปิฎก 	ขุททกนิกาย	อปทาน	(ภาษาไทย)
๓๓ 	ขุ.อป. (ไทย)	= สุตตันตปิฎก 	ขุททกนิกาย	อปทาน	(ภาษาไทย)
พระอภิธรรมปิฎก
เล่ม	คำย่อ	ชื่อคัมภีร์		ภาษา
๓๔	อภิ.สงฺ. (ไทย)	= อภิธรรมปิฎก	ธรรมสังคณี	(ภาษาไทย)
๓๕	อภิ.วิ. (ไทย)	= อภิธรรมปิฎก	วิภังค์	(ภาษาไทย)
๓๖	อภิ.ธา. (ไทย)	= อภิธรรมปิฎก	ธาตุกถา	(ภาษาไทย)
๓๘	อภิ.ก. (ไทย)	= อภิธรรมปิฎก	กถาวัตถุ	(ภาษาไทย)
	ข. คำย่อชื่อคัมภีร์ปกรณวิเสส
ปกรณวิเสส
	คำย่อ		ชื่อคัมภีร์		ภาษา
	วิสุทฺธิ. (ไทย)	= วิสุทธิมรรคปกรณ์		(ภาษาไทย)
ค. คำย่อชื่อคัมภีร์อรรถกถา
อรรถกถาพระวินัยปิฎก
	คำย่อ		ชื่อคัมภีร์		ภาษา
	วิ.มหา.อ. (ไทย)	= วินัยปิฎก   สมันตปาสาทิกา	มหาวิภังค์อรรถกถา	(ภาษาไทย)
	วิ.ม.อ. (บาลี)	= วินยปิฏก   สมนฺตปาสาทิกา	มหาวคฺคอฏฺกถา	(ภาษาบาลี)
	วิ.ม.อ. (ไทย)	= วินัยปิฎก   สมันตปาสาทิกา	มหาวรรคอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	วิ.ป.อ. (ไทย) 	= วินัยปิฎก   สมันตปาสาทิกา	ปริวารวรรคอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	กงฺขา.อ. (ไทย)   	= กังขาวิตรณีอรรถกถา		(ภาษาไทย)
อรรถกถาพระสุตตันตปิฎก
	คำย่อ		ชื่อคัมภีร์		ภาษา
	ที.สี.อ. (ไทย) 	= ทีฆนิกาย	สุมังคลวิลาสินี	สีลขันธวรรคอรรถกถา 	(ภาษาไทย)
	ที.ม.อ. (ไทย) 	= ทีฆนิกาย	สุมังคลวิลาสินี	มหาวรรคอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ที.ปา.อ. (ไทย)	= ทีฆนิกาย	สุมังคลวิลาสินี	ปาฏิกวรรคอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ม.มู.อ. (ไทย) 	=	 มัชฌิมนิกาย 	ปปัญจสูทนี	มูลปัณณาสก์อรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ม.ม.อ. (ไทย) 	= มัชฌิมนิกาย 	ปปัญจสูทนี	มัชฌิมปัณณาสก์อรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ม.อุ.อ. (บาลี)	= มชฺฌิมนิกาย	ปปญฺจสูทนี	อุปริปณฺณาสกอฏฺกถาปาลิ 	(ภาษาบาลี)
	ม.อุ.อ. (ไทย) 	= มัชฌิมนิกาย 	ปปัญจสูทนี	อุปริปัณณาสก์อรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ส.ส.อ. (ไทย) 	= สังยุตตนิกาย 	สารัตถปกาสินี 	สคาถวรรคอรรถกถา 	(ภาษาไทย)
	ส.นิ.อ. (ไทย) 	= สังยุตตนิกาย 	สารัตถปกาสินี 	นิทานวรรคอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ส.ข.อ. (ไทย) 	= สังยุตตนิกาย 	สารัตถปกาสินี 	ขันธวารวรรคอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ส.สฬา.อ. (ไทย) 	= สังยุตตนิกาย 	สารัตถปกาสินี 	สฬายตนวรรคอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ส.ม.อ. (ไทย) 	= สังยุตตนิกาย 	สารัตถปกาสินี 	มหาวรรคอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	องฺ.เอกก.อ. (ไทย) 	= อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี 	เอกกนิบาตอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	องฺ.ทุก.อ. (ไทย) 	= อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี 	ทุกนิบาตอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	องฺ.ติก.อ. (ไทย) 	= อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี 	ติกนิบาตอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	องฺ.จตุกฺก.อ. (ไทย) = อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี 	จตุกกนิบาตอรรถกถา 	(ภาษาไทย)
	องฺ.ฉกฺก.อ. (ไทย) 	= อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี 	ฉักกนิบาตอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	องฺ.ทสก.อ. (ไทย) 	= อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี 	ทสกนิบาตอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ขุ.ขุ.อ. (ไทย) 	= ขุททกนิกาย 	ปรมัตถโชติกา 	ขุททกปาฐอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ขุ.ธ.อ. (ไทย) 	= ขุททกนิกาย 	ธรรมบทอรรถกถา		(ภาษาไทย)
	ขุ.อุ.อ. (ไทย) 	= ขุททกนิกาย 	ปรมัตถทีปนี 	อุทานอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ขุ.อิติ.อ. (ไทย) 	= ขุททกนิกาย 	ปรมัตถทีปนี 	อิติวุตตกอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ขุ.สุ.อ. (ไทย) 	= ขุททกนิกาย 	ปรมัตถโชติกา 	สุตตนิบาตอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ขุ.วิ.อ. (ไทย) 	= ขุททกนิกาย 	ปรมัตถทีปนี 	วิมานวัตถุอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ขุ.เถร.อ. (ไทย) 	= ขุททกนิกาย 	ปรมัตถทีปนี 	เถรคาถาอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ขุ.ชา.ทุก.อ. (ไทย) = ขุททกนิกาย 	ทุกนิบาตชาดกอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ขุ.จู.อ. (ไทย) 	= ขุททกนิกาย 	สัทธัมมปัชโชติกา 	จูฬนิเทสอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ขุ.ป.อ. (ไทย) 	= ขุททกนิกาย 	สัทธรรมปกาสินี 	ปฏิสัมภิทามรรคอรรถกถา	(ภาษาไทย)
อรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก
	คำย่อ		ชื่อคัมภีร์			ภาษา
	อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) 	= อภิธรรมปิฎก 	ธัมมสังคณี 	อัฏฐสาลินีอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	อภิ.วิ.อ. (ไทย) 	= อภิธรรมปิฎก 	วิภังค์ 	สัมโมหวิโนทนีอรรถกถา	(ภาษาไทย)
	อภิ.ปฺจ.อ. (ไทย)	= อภิธรรมปิฎก  ปัญจปกรณ์อรรถกถา	(ภาษาไทย)
	ง. คำย่อชื่อคัมภีร์อรรถกถาปกรณวิเสส
อรรถกถาปกรณวิเสส
	คำย่อ		ชื่อคัมภีร์			ภาษา
	มิลินฺท.อ. (ไทย) 	= มิลินทปัญหปกรณ์อรรถกถา		(ภาษาไทย)
วิสุทฺธิ.อ. (ไทย) 	= วิสุทธิมรรคปกรณอรรถกถา		(ภาษาไทย)



[bookmark: _Toc1071705][bookmark: _Toc47929705][bookmark: _Hlk536608341][bookmark: _Hlk536608289][bookmark: _Hlk536608806][bookmark: _Hlk534717144][bookmark: _Hlk34653][bookmark: _Hlk963315][bookmark: _Hlk961251]บทที่ ๑

[bookmark: _Toc1071706][bookmark: _Toc1242317][bookmark: _Toc1242673][bookmark: _Toc1242822][bookmark: _Toc1243448][bookmark: _Toc1244324][bookmark: _Toc47929706]บทนำ

[bookmark: _Toc966166]๑.๑ ความเป็นมาและความสำคัญของปัญหา
ภายหลังการตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้ว พระองค์ทรงออกไปประกาศพระศาสนา โดยเริ่มจากการแสดงธรรมโปรดปัญจวัคคีย์[footnoteRef:1] ยสกุลบุตรและสหาย[footnoteRef:2] จนบรรลุเป็นพระอรหันต์ทั้งหมด จำนวน ๖๐ รูป หลังจากออกพรรษาแล้ว พระองค์ได้รับสั่งกับเหล่าพระสาวกว่า [1:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๓-๒๔/๒๐-๓๑.]  [2:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๖-๓๑/๓๒-๔๐.] 

... ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชน์สุขแก่ชนจำนวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์เกื้อกูล และความสุขแก่ทวยเทพ และมนุษย์ อย่าไปโดยทางเดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถ และพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อยมีอยู่ ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรม ภิกษุทั้งหลาย แม้เราก็จักไปยังตำบลอุรุเวลาเสนานิคมเพื่อแสดงธรรม[footnoteRef:3] [3:  วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐.] 

หลังจากส่งพระสาวกออกไปประกาศพระศาสนาแล้ว ปรากฏว่า มีผู้สนใจเข้ามาบวชเป็นภิกษุจำนวนมาก เมื่อผู้เข้ามาบวชเป็นภิกษุในคณะสงฆ์มีจำนวนเพิ่มมากขึ้นเรื่อย ๆ ได้เกิดปัญหาตามมาหลายประการ เช่น ภิกษุประพฤติตนไม่สมควรแก่สมณสารูป[footnoteRef:4] เป็นต้น เมื่อพระผู้มีพระภาคทรงทราบจึงรับสั่งให้ประชุมสงฆ์ แล้วไต่สวนภิกษุผู้กระทำผิด พร้อมทั้งชี้โทษ และบัญญัติสิกขาบท เรียกว่า พระวินัย พร้อมกำหนดโทษแก่ภิกษุผู้ล่วงละเมิด ซึ่งเรียกว่า อาบัติ โดยปรับโทษหนักบ้าง เบาบ้าง ตามสมควรแก่ความผิดนั้น ๆ ส่วนคำสอนที่เป็นลักษณะของพระธรรมเทศนา ซึ่งไม่ได้จัดเข้าในหมวดพระวินัย เรียกว่า พระธรรม ซึ่งพระองค์ทรงเรียกคำสั่งสอนทั้งหมดนี้ว่า “พระธรรมวินัย” และช่วงเวลาที่พระผู้มีพระภาคจวนจะดับขันธปรินิพพานได้รับสั่งกับพระอานนท์ว่า [4:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๓๖-๓๙/๒๔-๒๙.] 

อานนท์บางทีพวกเธออาจจะคิดว่า ‘ปาพจน์มีพระศาสดาล่วงลับไปแล้ว พวกเราไม่มีพระศาสดา’ ข้อนี้พวกเธอไม่พึงเห็นอย่างนั้น ธรรมและวินัยที่เราแสดงแล้วบัญญัติแล้วแก่เธอทั้งหลาย หลังจากเราล่วงลับไป ก็จะเป็นศาสดาของเธอทั้งหลาย[footnoteRef:5] [5:  ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๑๖/๑๖๔.] 

หลังจากพุทธปรินิพพาน ๓ เดือน ได้มีการทำสังคายนาครั้งที่ ๑[footnoteRef:6] เพื่อป้องกันอธรรมจะรุ่งเรือง ธรรมจะถูกคัดค้าน สิ่งมิใช่วินัยจะรุ่งเรือง วินัยจะถูกคัดค้าน ฯลฯ โดยปรารภเรื่องของภิกษุสุภัททะผู้บวชเมื่อยามแก่ได้กล่าวจ้วงจาบพระศาสดา จากนั้น เมื่อระยะเวลาผ่านไป ๑๐๐ ปี พวกภิกษุชาววัชชีบุตรได้ประพฤติตนให้วิปริตและย่ำยีพระธรรมวินัยให้คลาดเคลื่อนโดยแสดงวัตถุ ๑๐ ประการ จนเป็นเหตุให้เกิดการสังคายนาครั้งที่ ๒[footnoteRef:7] ภายหลังได้เกิดการแตกแยกออกเป็นนิกายต่าง ๆ ถึง ๑๘ นิกาย เพราะเหตุว่า ภิกษุเหล่านั้นได้ปรับเปลี่ยนแก้ไขพระธรรมวินัยให้คลาดเคลื่อนไปจากเดิม ต่อมาในรัชสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช ได้มีเดียรถีย์เข้ามาบวชเป็นภิกษุแล้วแสดงทิฏฐิตามแบบลัทธิของตน และทัศนะแปลกปลอมของภิกษุต่างนิกายอีก ๑๗ นิกาย จนทำให้พระธรรมวินัยมัวหมอง เป็นเหตุให้ต้องทำการสังคายนาครั้งที่ ๓[footnoteRef:8] หลังการสังคายนาได้มีการจัดส่งพระสมณทูตไปเผยแผ่พระพุทธศาสนายังดินแดนต่าง ๆ ทั้งในและนอกชมพูทวีปทั้งหมด ๙ สาย [6:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๓๙-๔๔๓/๓๗๘-๓๘๓.]  [7:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๔๙-๔๕๘/๔๐๐-๔๑๙.]  [8:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๖๘-๘๐.] 

ในปัจจุบันเป็นที่ทราบกันดีว่า พระธรรมวินัยนั้นได้ถูกจัดรวบรวมเป็นคัมภีร์ เรียกว่า พระไตรปิฎก ซึ่งเป็นตัวแทนพระศาสดา โดยพระสาวกทั้งหลายได้ทรงจำสืบต่อกันมาด้วยวิธีมุขปาฐะ คือ ทรงจำด้วยใจท่องกันด้วยปากเปล่าสั่งสอนสืบทอดกันมา โดยคัมภีร์พระไตรปิฎกได้มีการทรงจำและสืบทอดกันมาหลายยุคหลายสมัย คือ จากชมพูทวีปสู่ศรีลังกา จากศรีลังกาสู่พม่า ไทย ลาว กัมพูชา และนานาประเทศ ในปัจจุบันพระพุทธศาสนาที่เคยมีอยู่ในอินเดียได้สูญสิ้นไปหมดแล้ว ตั้งแต่เมื่อช่วงประมาณ ปี พ.ศ. ๑๗๐๐ กว่า สาเหตุหนึ่งที่ทำพระพุทธศาสนาให้เสื่อมสูญไปจากดินแดนชมพูทวีปนั้น ก็เนื่องด้วยพระสงฆ์ประพฤติตนให้วิปริตผิดไปจากพระธรรมวินัย ทั้งยังแก้ไขคำสอนจนเกิดสัทธรรมปฏิรูป เช่น ลัทธิพุทธตันตระ[footnoteRef:9] เป็นต้น จนนำไปสู่การสูญสิ้นของพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นยุคสุดท้ายของประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในอินเดีย  [9:  ดูรายละเอียดใน พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), พระพุทธศาสนาในอาเซีย, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ธรรมสภา, ๒๕๔๐), หน้า ๓๔๙-๓๕๑.] 

สำหรับสถานการณ์พระพุทธศาสนาในประเทศไทยยุคปัจจุบัน พบว่า มีพระสงฆ์ที่เผยแผ่คำสอนที่วิปริตคลาดเคลื่อนไปจากพระธรรมวินัยหลายกรณี เช่น กรณีสมณะโพธิ์รักษ์ (สันติอโศก) กรณีวัดพระธรรมกาย เป็นต้น ถึงกระนั้นก็ยังมีพระภิกษุบางรูปที่เผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อหลักพระธรรมวินัยดั้งเดิม เช่น กรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้ทำการเผยแผ่หลักคำสอนที่ชื่อว่า พุทธวจนะ โดยเชื่อว่าคำสอนเฉพาะส่วนที่ตนคัดลอกมาจากพระไตรปิฎกเป็นคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหมด และไม่เชื่อถือคำสอนส่วนอื่น ๆ ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก ซึ่งทัศนะและหลักคำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่ได้กล่าวมาแล้วสร้างความเคลือบแคลงสงสัยให้กับสังคมชาวพุทธหลายประการ เช่น 

๑. พุทธวจนะมาจากเสาหินอโศก[footnoteRef:10] ๒. ภิกษุต้องสวดปาติโมกข์ ๑๕๐ ข้อถ้วน[footnoteRef:11] ๓. สกิเทว แปลว่า เทวดาคราวเดียว[footnoteRef:12] ๔. เรียนนักธรรม เรียนเปรียญธรรม ไม่ใช่พุทธวจนะ[footnoteRef:13] ๕. ตัดคัมภีร์อรรถกถาออกเพราะไม่ใช่พุทธวจนะ[footnoteRef:14] ๖. ถ้าไม่มีคำขึ้นต้นว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เป็นต้น ไม่ใช่พุทธวจนะ[footnoteRef:15] ๗. พระโสดาบันดื่มสุราได้[footnoteRef:16] ๘. พุทฺธวจนปิฎกจะมาแทนที่คัมภีร์พระไตรปิฎกทั่วโลก[footnoteRef:17] ๙. พยากรณ์มรรคผลนิพพานผู้เสียชีวิต[footnoteRef:18] ๑๐. ห้ามไม่ให้ฟังคำพระสาวกต้องฟังเฉพาะคำพระพุทธเจ้าเท่านั้น[footnoteRef:19] เป็นต้น ซึ่งประเด็นเหล่านี้ถือเป็นการเผยแผ่คำสอนขั้นสุ่มเสี่ยงต่อการทำให้พระธรรมวินัยอันเป็นหลักคำสอนเดิมของพระพุทธศาสนาที่มีมาแต่สมัยพุทธกาลวิปริตคลาดเคลื่อนไปจากเดิม[footnoteRef:20] [10:  บ้าน บุหลัน BN : ๖๙๘, ที่มาของหนังสือพุทฺธวจน-ปิฎก, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=MoBa5Q0UbZ0 [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].]  [11:  Thai PBS News, เจ้าอาวาสวัดนาป่าพง ชี้แจงกรณีลดศีลเหลือ ๑๕๐ ข้อ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=F_uw7bhs40E [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].]  [12:  รัตนะ๕ พุทธวจน, สกทาคามี เกิดเป็นเทวดาคราวเดียว, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=IhR5IP-qKrw [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].]  [13:  ariya yano, โดน!!!!!! พระเรียน นักธรรม-บาลี ปริญญา วิจารณ์กถาพระคึกฤทธิ์, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PDAXItCQD5o [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].]  [14:  จักขุมา ผัสสะ, พุทธวจน คืออะไร ทำไมต้องพุทธวจน, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=lEzttpH6N3E [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].]  [15:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq การสืบค้นคำพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกและโปรแกรม, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=lyV3wHAGap8 [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].]  [16:  Nanaly Chana, โซดาบัน จิบเหล้า, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/wat ch?v=RbkjuL6gJIk [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].]  [17:  Jaima Mama, คึกพุทธวจนปิฎก, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch ?v=zpP-r50n97E [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].]  [18:  Rattanan Rodthong, ศพที่ได้ฟังพุทธวจนก่อนตายจะมีสีขมิ้นและไม่เหม็นและเน่าเปื่อยเป็นลักษณะกายภาพของศพที่ละสังโยชน์ ๕ ได้, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=r z7L3HF7oII [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].]  [19:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-เหตุผลว่าทำไมต้องฟังแต่คำตถาคตเท่านั้น, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=e3scM8flbKQ [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].]  [20:  เทียบดูใน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), กรณีธรรมกาย, พิมพ์ครั้งที่ ๒๗, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๖), หน้า ๕.] 

ด้วยเหตุที่พระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้เผยแผ่คำสอนที่มีความสุ่มเสี่ยงต่อการทำพระธรรมวินัยให้คลาดเคลื่อน ซึ่งส่งผลกระทบโดยตรงต่อพระพุทธศาสนาและยังมีผลต่อความศรัทธา รวมทั้งวิถีธรรมเนียมการปฏิบัติในสังคมชาวพุทธ ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจและต้องการศึกษาค้นคว้าวิจัยในประเด็น ศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระสงฆ์ไทยที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ด้วยหวังว่าผลงานการวิจัยชิ้นนี้ที่ได้ดำเนินการเสร็จสิ้นแล้วจะเป็นประโยชน์ต่อการดำรงรักษาไว้ซึ่งพระสัทธรรมคำสั่งสอนของพระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้า และเพื่อเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาเรียนรู้ของพุทธศาสนิกชนและบุคคลผู้สนใจ
๑.๒ วัตถุประสงค์ของการวิจัย
๑.๒.๑ เพื่อศึกษาการเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก
๑.๒.๒ เพื่อศึกษาการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
๑.๒.๓ เพื่อวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
๑.๓ ปัญหาที่ต้องการทราบ
๑.๓.๑ การเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎกเป็นอย่างไร
๑.๓.๒ การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัยเป็นอย่างไร		
๑.๓.๓ ผลวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัยเป็นอย่างไร
๑.๔ ขอบเขตการวิจัย
การศึกษาวิจัยเรื่องศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระสงฆ์ไทยที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เป็นการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยทำการศึกษาค้นคว้าข้อมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถา รวมทั้งคัมภีร์อื่น ๆ ตำรา หนังสือ งานวิทยานิพนธ์และงานวิจัยต่าง ๆ ตลอดจนถึงข้อมูลจากสื่อทางอินเทอร์เน็ตที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยเป็นต้น
๑.๔.๑ ขอบเขตด้านเนื้อหา
ขอบเขตด้านเนื้อหา ผู้วิจัยมุ่งศึกษาตามกรอบวัตถุของประสงค์ของการวิจัย ได้แก่
๑) เพื่อศึกษาการเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก
๒) เพื่อศึกษาการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
๓) เพื่อวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
๑.๔.๒ ขอบเขตด้านเอกสาร
ผู้วิจัยศึกษาค้นคว้าข้อมูลเอกสารเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยศึกษารวบรวมเอกสาร ดังต่อไปนี้
๑) เอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาบาลี คัมภีร์พระไตรปิฎกแปลภาษาไทย ปกรณ์วิเสสภาษาไทย วิสุทธิมรรคปกรณ์ คัมภีร์อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาบาลี คัมภีร์อรรถกถาพระไตรปิฎกแปลภาษาไทย คัมภีร์อรรถกถามิลินทปัญหาภาษาไทย คัมภีร์อรรถกถาวิสุทธิมรรคแปลภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
๒) เอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) ได้แก่ ตำรา หนังสือ วิทยานิพนธ์และงานวิจัยต่าง ๆ ตลอดจนถึงข้อมูลจากสื่อทางอินเทอร์เน็ตที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยเป็นต้น
๑.๕ นิยามศัพท์เฉพาะที่ใช้ในการวิจัย
การตีความพระธรรมวินัยคลาดเคลื่อน หมายถึง การตีความหมายเนื้อความคำสอนให้คลาดเคลื่อนไปจากพระธรรมวินัย
การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย หมายถึง การเผยแผ่คำสอนซึ่งเป็นทัศนะความเห็นอัตโนมัติของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบถึงขั้นหักล้างคำสอนเดิมทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกเถรวาท
พระไตรปิฎก หมายถึง ประมวลแห่งคัมภีร์ที่รวบรวมพระธรรมวินัย ๓ หมวด กล่าวคือ วินัยปิฎก สุตตันตปิฎก และอภิธรรมปิฎก ซึ่งถือว่าเป็นคัมภีร์ทางศาสนาของชาวพุทธที่เชื่อถือว่าได้รับการสืบทอดมาจากสมัยพุทธกาล
ทิฏฐิวิบัติ หมายถึง ความผิดพลาดแห่งความคิดเห็น, ความเห็นคลาดเคลื่อนผิดธรรมวินัย ทำให้ประพฤติตนนอกแบบแผน ทำความผิดอยู่เสมอ
พระธรรมวินัย หมายถึง คำสั่งสอนทั้งหมดของพระพุทธศาสนาทั้งที่เป็นคำสอนของพระพุทธเจ้าและคำอธิบายของพระสาวกทั้งหมดที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกเถรวาท
มุขปาฐะ หมายถึง การสวด สาธยาย บอกกล่าว เล่าเรียน สืบทอดกันมาด้วยปากต่อปากโดยตรง ไม่ใช่ตัวหนังสือ	
สังคายนา หมายถึง การสวดพร้อมกันเป็นกิริยาแห่งการมาร่วมกันซักซ้อมสอบทานให้ลงกันแล้วสวดพร้อมกัน คือ ตกลงยอมรับไว้ด้วยกันเป็นอันหนึ่งอันเดียว
อรรถกถา หมายถึง คำอธิบาย อัตถะ คือ ความหมายของพระบาลี ได้แก่ พระพุทธพจน์ รวมทั้งข้อความและเรื่องราวเกี่ยวข้องแวดล้อมที่รักษาสืบทอดมาในพระไตรปิฎก, คัมภีร์อธิบายความในพระไตรปิฎก
๑.๖ ทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
ในการทบทวนเอกสารและรายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้องกับประเด็นนี้ เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระสงฆ์ไทยที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล” มีเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องเพื่อประกอบการศึกษาวิจัยดังต่อไปนี้
๑.๖.๑ เอกสารที่เกี่ยวข้อง
คณะศิษย์งานธรรม วัดนาป่าพง ได้กล่าวว่า ... ผู้ที่ต้องการศึกษาในแก่นคำสอนแท้จริงของพุทธศาสนาที่ออกจากพระโอษฐ์ของพระองค์เอง เพื่อบรรเทาความบิดเบือน เพิ่มเติม หรือตัดทอนในคำสอนของพระองค์ ดังที่ได้ตรัสห้ามไว้มิให้บัญญัติเพิ่ม หรือเพิกถอนในสิ่งที่พระองค์บัญญัติไว้ และสนับสนุนยกชูประเด็นพุทธประสงค์ที่ต้องการให้สนใจศึกษาเฉพาะคำตรัสของพระองค์เอง โดยเว้นความสนใจในคำที่คนแต่งขึ้นใหม่ แม้จะมีความไพเราะ สละสลวย หรือเป็นคำกล่าวของสาวกก็ตาม ซึ่งจะถูกจัดเป็นบริษัทที่เลิศที่สุด และยังเป็นเหตุให้สามารถเปิดธรรมที่ถูกปิดไว้ ได้บรรเทาความสงสัยในธรรมหลายประการที่เคยสงสัยเสียได้ อันเกิดจากความแตกต่างกันในความเห็นคำพูดของระดับสาวก ตั้งแต่หลังพุทธกาลถึงปัจจุบัน ซึ่งมีความเห็นและคำพูดในธรรมะอันเป็นมรรควิธีและปฏิปทาที่ผิดแผกแตกต่างไปจากที่พระองค์เคยบอกสอนเอาไว้ กลายเป็นสิ่งปนเปื้อนแปลกปลอมที่แฝงมาโดยเพิ่มขึ้นหรือถูกตัดทอนไปทีละเล็กละน้อยจากของเดิม ...[footnoteRef:21] [21:  มูลนิธิพุทธโฆษณ์, พุทธวจน ๑ ขุมทรัพย์จากพระโอษฐ์, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (มูลนิธิพุทธโฆษณ์: มปท., ๒๕๕๓), คำปรารภ.] 

พระคันธสาราภิวงศ์ ได้กล่าวว่า แม้พระบรมศาสดาจะเสด็จดับขันธปรินิพพานแล้ว พระธรรมวินัยซึ่งเป็นคำสั่งสอนของพระองค์ยังดำรงอยู่จนถึงปัจจุบันนี้ จึงกล่าวได้ว่าพระองค์ยังดำรงพระชนม์ชีพอยู่ เพื่อโปรดเวไนยชนผู้ประพฤติตามคำสอน ทั้งคัมภีร์อรรถกถาและฎีกาที่อธิบายพระไตรปิฎก ซึ่งบุรพาจารย์รจนาไว้เพื่อให้อนุชนรุ่นหลังเข้าใจความหมายอย่างถูกต้อง ก็มีอยู่ครบถ้วนนับว่าเป็นโชคดีของชาวพุทธที่มีคัมภีร์ทางศาสนาบริบูรณ์โดยเหตุที่พระไตรปิฎก อรรถกถาและฎีกา จารึกด้วยภาษาบาลี คนในยุคนี้จึงไม่อาจเข้าใจความหมายได้ แม้ว่าในปัจจุบันจะมีคัมภีร์แปลพระไตรปิฎกและอรรถกถาแล้ว แต่ก็เป็นการแปลตามศัพท์เท่านั้น ไม่มีคำอธิบายเกี่ยวกับหลักภาษาและหลักธรรม ทำให้ผู้ที่ไม่มีความรู้ภาษาบาลีและพระอภิธรรมไม่อาจเข้าใจเนื้อหาได้อย่างถ่องแท้ ส่วนคัมภีร์ฎีกาแทบจะไม่มีแปลเป็นภาษาไทย ด้วยเหตุนี้ถ้าคัมภีร์สำคัญทางพระพุทธศาสนาได้รับการแปลด้วยภาษาที่ไพเราะสละสลวย มีคำอธิบายตามหลักภาษาและหลักธรรมอย่างละเอียด โดยอาศัยคำอธิบายจากอรรถกถาและฎีกาก็จะเป็นประโยชน์แก่พระพุทธศาสนาเป็นอย่างยิ่ง[footnoteRef:22] [22:  พระคันธสาราภิวงศ์, สารัตถทีปนีจุฬวรรควรรณา-ปริวารวรรควรรณนา, (กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๕๓), ความเป็นมา.] 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) ได้กล่าวว่า พระพุทธพจน์ซึ่งเป็นสัตถุศาสน์ คือ พระธรรมคำสอนของพระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้าถือว่าเป็นหัวใจหลักของพระพุทธศาสนา    โบราณกบัณฑิตผู้เป็นอาจารย์ทั้งหลาย เช่น พระอรรถกถาจารย์ พระฎีกาจารย์ เป็นต้น ได้พยายามกำหนดจดจำและรักษาความถูกต้องสมบูรณ์ไว้ตลอดมา ในขณะเดียวกันก็พยายามศึกษาเล่าเรียน เผยแผ่ถ่ายทอดสู่ปัจฉิมชนคนรุ่นหลังมาตามลำดับ แม้ต่อมาภาษาพระพุทธพจน์จะเป็นที่เข้าใจได้ยากขึ้นตามกาลเวลา มีภาษาสมัยใหม่เกิดขึ้นเรื่อย ๆ ตามวิวัฒนาการของโลกในแต่ละยุคสมัย ท่านก็ได้พยายามวิเคราะห์ตีความพระพุทธพจน์ด้วย ภาษาร่วมสมัยแนะนำสั่งสอนกันเรื่อยมา คนรุ่นหลังจึงเรียนรู้พระพุทธพจน์ได้เข้าใจและเข้าถึงกัน ท่านอาจารย์เหล่านั้นได้ถ่ายทอดความรู้พระพุทธพจน์ด้วยการสั่งสอนและจารึกเป็นลายลักษณ์อักษรไว้เป็นมรดกที่ล้ำค่า ได้ศึกษาเล่าเรียนกันมาตราบเท่าทุกวันนี้ ถือได้ว่าเป็นต้นแบบให้ดำเนินตามให้อย่างดียิ่ง[footnoteRef:23] [23:  พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), การเรียนรู้พระพุทธพจน์, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง, ๒๕๕๕), หน้า ๕.] 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวว่า การทำพระธรรมวินัยให้วิปริตซึ่งร้ายแรงยิ่งกว่าการประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย ๑. ประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย หรือทำตัววิปริตจากพระธรรมวินัย หมายความว่า พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนไว้อย่างไรก็ไม่ประพฤติปฏิบัติตามนั้นละเมิดพุทธบัญญัติ แต่ยังรู้ตัว หรือยอมรับว่าการทำอย่างนั้นเป็นความผิด ๒. ทำพระธรรมวินัยให้วิปริต หมายความว่า พระพุทธเจ้าสั่งสอนไว้อย่างหนึ่งกลับบอกว่าพระพุทธเจ้าสั่งสอนไว้อีกอย่างหนึ่งสิ่งที่พระพุทธเจ้าสอนไว้กลับบอกว่าพระพุทธเจ้าไม่ได้สอน สิ่งที่พระพุทธเจ้าไม่ได้สอนกลับบอกว่าพระพุทธเจ้าสอน สิ่งที่พระพุทธเจ้าสอนว่าชั่วร้ายผิดกลับสอนว่าดีงามถูกต้อง สิ่งที่พระพุทธเจ้าสอนว่าดีงามถูกต้องกลับสอนว่าชั่วร้ายผิด เป็นต้น ปฏิเสธลบล้าง หรือบิดเบือนคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้ายกตัวอย่างด้านพระวินัย เช่น วินัยบัญญัติไม่ให้ภิกษุดื่มสุราไม่ให้เสพเมถุนแต่ภิกษุนั้นดื่มสุรา หรือเสพเมถุน เรียกว่า ประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย ก็ต้องแก้ไขโดยดำเนินการลงโทษไปเป็นส่วนเฉพาะบุคคล แต่ถ้ามีพระภิกษุยึดถือประกาศขึ้นมา หรือเผยแพร่ว่าการดื่มสุราก็ดีการเสพเมถุนก็ดี ไม่ผิดวินัยพระพุทธเจ้าไม่ได้ห้ามไว้ ก็เป็นปัญหาถึงขั้นทำพระธรรมวินัยให้วิปริตซึ่งเป็นเรื่องใหญ่ถึงกับทำให้เกิดมีการสังคายนา[footnoteRef:24] [24:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), กรณีธรรมกาย, พิมพ์ครั้งที่ ๒๗, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๖), หน้า ๕.] 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวว่า ปัญหาด้านธรรมวินัยเกี่ยวกับสันติอโศก เมื่อพิจารณาตามหลักที่กล่าวมาแล้ว จะเห็นว่า โดยพื้นฐานเป็นปัญหาระดับทิฏฐิ แม้มองทั่ว ๆ ไป จะเห็นเด่นในด้านศีล แต่แท้จริงก็เป็นทิฏฐิเกี่ยวกับศีล ถ้าพูดให้เห็นง่าย ๆ ก็เป็นการพิจารณาเกี่ยวกับปัญหาการยึดถือผิดในข้อปฏิบัติที่ถูก หรือการนำเอาสิ่งที่ถูกต้องดีงามมาถือปฏิบัติอย่างผิด ๆ ตลอดจนการถือปฏิบัติเอาจริงเอาจัง โดยมีความคิดความเข้าใจสับสน ไม่เป็นระบบไม่มีระเบียบ ตัวอย่างในคัมภีร์ คือ การถือศีลและวัตรเคร่งครัด แต่ถือด้วยทิฏฐิคือความเห็นความเข้าใจปักลงไปว่า จะบริสุทธิ์หลุดพ้นได้เพียงด้วยศีลและวัตร ดังนี้เป็นต้น
ปัญหาเกี่ยวกับพระธรรมวินัยเป็นเรื่องใหญ่ ดังได้กล่าวแล้ว ถ้าจะพูดเรื่องนี้กันจริงจัง ก็จะกินเวลามาก การมามัวพูดเกี่ยวกับเรื่องด้านลบ คือการแก้ปัญหา เป็นเรื่องเสียเวลามาก และหมายถึงการต้องยอมสละงานอื่น ๆ ด้วย จึงจะพูดเพียงเท่าที่จำเป็นตามขนาดที่กระทบต่อประโยชน์สุขของส่วนรวม สำหรับกรณีสันติอโศก ปัญหาด้านกฎหมายและการเมือง ก็น่าจะเพียงพออยู่แล้ว จึงจะพูดถึงปัญหาด้านธรรมวินัยเฉพาะบางเรื่องที่เด่น ๆ (เท่าที่พบโดยมากจะติเตียนตอบโต้กันแต่ในเรื่องปลีกย่อย หรือแง่จุกจิกของเรื่อง) ๑. สิ่งหนึ่งที่ปรากฏตามหลักฐานว่า พระโพธิรักษ์ทำบ่อย หรืออาจจะเรียกว่าปฏิบัติเป็นอาจิณ อย่างน้อยในช่วงระยะเวลาหนึ่ง คือ การอวดอุตริมนุสธรรม (การอวดคุณวิเศษ เช่นว่า ได้ฌาน ได้อภิญญา ได้บรรลุมรรคผล เป็นพระอริยะ เป็นพระโสดาบัน ฯลฯ เป็นพระอรหันต์) พระโพธิรักษ์ประกาศตนว่า บรรลุโสดาบัน สกทาคามีบ้าง (เช่น ตอบคำถามของพระศรีวราภรณ์ เจ้าคณะจังหวัดนครราชสีมา ณ ที่ว่าการอำเภอเมืองนครราชสีมา) ว่าเป็นพระอริยะบ้าง (จากแถบบันทึกเสียงรายการ “ชั่วอย่างช่างชี ดีอย่างช่างสงฆ์” ...) ๒. พฤติกรรมอีกอย่างหนึ่ง ที่พระโพธิรักษ์ปฏิบัติอยู่เสมอ คือ การแปลความหมายศัพท์บาลีหรือถ้อยคำทางธรรมเอาเอง ซึ่งไม่เป็นไปตามหลัก ดังเช่นคำว่าอนุปสัมบันเป็นต้น ที่กล่าวถึงในข้อก่อน และอ้างว่าตนรู้ด้วยญาณ ...[footnoteRef:25] [25:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), กรณีสันติอโศก, พิมพ์ครั้งที่ ๖, (มปท., ๒๕๓๑), หน้า ๔๑-๔๘.] 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวว่า ทางวัดหนองป่าพงนั้น พระสงฆ์ท่านสืบค้นตรวจสอบหลักฐานคำแปลจำนวนสิกขาบทที่ถูกต้องได้ไว้แล้ว และท่านก็ได้มีมติต่อพระคึกฤทธิ์เสร็จไปแล้ว ก่อนที่ท่านได้พบกับอาตมา การที่พระสงฆ์วัดหนองป่าพงพบปะไถ่ถามกับอาตมา หรือกับท่านผู้อื่นใดก็ตาม หลังจากนั้นก็คือ เป็นการทำกระบวนการตรวจสอบให้รอบคอบเป็นที่มั่นใจ มิใช่เป็นการที่ท่านจะต้องไปเชื่อไปทำตาม หรือไปเปลี่ยนตามอาตมาหรือตามผู้ใด ๆ ที่ท่านพบปะไถ่ถาม ซึ่งอยู่ข้างนอก แต่อย่างใด เรื่องนี้ชัดอยู่แล้ว เป็นการดีที่ได้รู้คำพูดพระคึกฤทธิ์ในคลิปนี้ มิใช่เพียงช่วยให้ได้รู้ข่าวคราวความเป็นไป แต่ที่สำคัญอยู่ที่ทำให้ทราบว่า พระคึกฤทธิ์ยังคงเข้าใจเรื่องคลุมเครือไขว้เขวอยู่เป็นโอกาสที่จะได้ทบทวนความเข้าใจและบอกเล่าให้รู้เข้าใจเรื่องราวชัดเจนแจ่มแจ้ง โดยเฉพาะในเรื่องความเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ก็จะได้ทราบว่าความเปลี่ยนแปลงที่มีแต่ดี ๆ ชัดเจน เป็นไปพร้อมด้วยเหตุผล ทั้งนี้มิใช่เพียงทบทวนความเข้าใจแก่พระคึกฤทธิ์ แต่ที่ดีแท้แน่จริง คือ เป็นความรู้พระธรรมวินัย เข้าใจหลักพระพุทธศาสนาที่จะเป็นประโยชน์แก่ประชาชน ข้อนี้คือจุดหมาย[footnoteRef:26] [26:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), รู้จักพระไตรปิฎก ให้ชัด ให้ตรง, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๘), หน้า ๘.] 

พระมหาอุเทน ปัญญาปริทัตต์ ได้กล่าวว่า ประเด็นมิใช่พูดตามพุทธวจนะ หรือไม่พูดตามพุทธวจนะ แต่ประเด็นอยู่ที่ว่าเข้าใจพุทธวจนะถูกต้องตรงตามพุทธวจนะตามพุทธประสงค์ หรือไม่โดยเฉพาะพุทธวจนะที่อยู่ในรูปคาถากรอบกะทัดรัดเพียงไม่กี่บาทถ้อยคำน้อยแต่อมความไว้มากยิ่งลึกซึ้งยิ่งนักท่านอาจจะบอกตนว่า “ฉันอ่านแล้วเข้าใจ” แต่ความจริงเข้าใจไม่ถูกต้องรู้ทั่วถึงลึกซึ้งอะไรเลยอรรถกถาไม่ได้บอกให้ท่านเชื่อตามอรรถกถา แต่อรรถกถากำลังอธิบายให้ท่านเข้าใจมากยิ่งขึ้นถูกต้องมากยิ่งขึ้นต่างหาก แม้อรรถกถาจะอธิบายพุทธวจนะ แต่อรรถกถาก็ไม่ได้บิดเบือนพุทธวจนะให้ผิดพลาดคลาดเคลื่อนเลยแม้แต่น้อยยังคงรักษาไว้เหมือนเดิม ยิ่งไปกว่านั้นท่านควรขอบคุณ   อรรถกถาที่มาทำหน้าที่เป็นประดุจประทีปส่องอรรถะแห่งพุทธวจนะให้คุณได้เห็นชัดแจ่มแจ้งถูกต้องไม่ผิดพลาดคลาดเคลื่อน[footnoteRef:27] [27:  พระมหา ดร.สมลักษณ์ คนฺธสาโร, พระมหาอุเทน ปัญญาปริทัตต์, บทความเพื่อพุทธวจนะ ศีลสิกขาบท ๑๕๐ - ๒๒๗ พุทธวจนะ : รู้จำ รู้จริง รู้แจ้ง, (กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัดประยูรสาส์นไทยการพิมพ์, ๒๕๕๗), หน้า ๔๒-๔๓.] 


๑.๖.๒ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
ปรุตม์ บุญศรีตัน ได้ศึกษาวิเคราะห์ เรื่อง “รูปแบบการตีความคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท” ได้กล่าวว่า “ตามนัยแห่งการตีความในปาสาทิกสูตรและกาลามสูตร จะแสดงให้เห็นถึงวงจรแห่งการตีความในพระพุทธศาสนาที่มีความเชื่อมโยงกันอยู่ระหว่างผู้อ่าน คัมภีร์ และเจตนารมณ์ของผู้สื่อ ทั้งสามนั้นจะเป็นตัวแปรในการตรวจสอบกันและกันภายใต้บริบทต่าง ๆ หากเริ่มต้นที่ผู้อ่านเป็นผู้ตีความคัมภีร์ การตีความนี้จะผิดหรือถูกประการใด ในปาสาทิกสูตร ให้ตรวจสอบกับสูตรและวินัย ผู้อ่าน ผู้ฟังต้องตรวจสอบเอง และหลักกาลามสูตรเสนอให้ผู้อ่านเป็นคนวินิจฉัยเอง และการวินิจฉัยของผู้อ่านนั้น ต้องได้รับการยอมรับจากผู้รู้หรือวิญญูชน และวิญญูชนในความหมายหนึ่ง คือ พระสัมมาสัมพุทธเจ้า โดยนัยนี้ คำตัดสินของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าถือว่าเป็นที่สุดของการตรวจสอบ นอกจากนี้ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าในฐานะเป็นวิญญูชนดังกล่าว เมื่อทรงวินิจฉัยเรื่องใดเรื่องหนึ่ง ทรงถือเอาธรรมเป็นใหญ่และทรงเคารพธรรม ฉะนั้น เมื่อพระสัมมาสัมพุทธเจ้าปรินิพพาน จึงไม่มีคำวินิจฉัยจากพระองค์โดยตรง สิ่งที่พึ่งพาได้คือ หลักการหรือธรรมที่พระองค์ทรงแสดงไว้ คือ ต้องตรวจสอบกับคัมภีร์ ตรงนี้ได้เวียนกลับมา ณ จุดเริ่มต้นคือ คัมภีร์ เพราะในฐานะที่คัมภีร์เป็นแหล่งที่รวมของธรรมวินัย ดังนั้น จึงกลายเป็นว่า การตีความคัมภีร์จะถูกต้องเพียงใดนั้น ใช้เนื้อหาในคัมภีร์เป็นตัวตัดสิน ผู้อ่านหรือผู้ตีความสามารถตรวจสอบความถูกต้องกับคัมภีร์ได้เอง จะเห็นว่า หลักกา-ลามสูตร แม้ดูเหมือนจะเปิดโอกาสและให้อิสระแก่ผู้อ่านในการตีความ แต่ไม่ได้หมายความว่า ผู้อ่านจะสามารถตีความได้อย่างอิสระโดยไม่มีกรอบแต่อย่างใด เพราะยังต้องอิงผู้รู้คือพระสัมมาสัมพุทธเจ้าอยู่ แม้ผู้อ่านจะสามารถตีความแล้วเข้าใจได้อีกมากมายจากการอ่าน แต่ไม่ใช่หมายถึง การตีความตามใจชอบหรือตามอำเภอใจ ...”[footnoteRef:28] [28:  ปรุตม์ บุญศรีตัน, “รูปแบบการตีความคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐), หน้า ๑๙๐-๑๙๑.] 

ประเทือง หัสแดง ได้ศึกษาวิเคราะห์ เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์การนับจำนวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์” พบว่า “จำนวนสิกขาบทในภิกขุปาติโมกข์คือ ๒๒๐ ข้อ ดังนี้คือ ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ อนิยต ๒ นิสสัคคียปาจิตตีย์ ๓๐ ปาจิตตีย์ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ เสขิยะ ๗๕ และอธิกรณสมถะ ๗ ข้อ รวมกับสิกขาบทเป็น ๒๒๗ ข้อ สรุปการวิเคราะห์ได้เป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้ ๑) การสวดแสดงภิกขุปาติโมกข์ในครั้งแรกไม่ทราบจำนวนสิกขาบท มีพระดำรัสให้นำสิกขาบทที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้แล้วนำขึ้นสู่อุทเทส (ไม่มีพระดำรัสระบุจำนวนสิกขาบท) ทั้งนี้ พระพุทธเจ้าทรงแยกพระบัญญัติของพระองค์ออกเป็นหมวดใหญ่ ๒ หมวด ไว้ชัดเจนคือ หมวดที่เรียกว่า สิกขาบทที่ต้องนำขึ้นสู่อุท-เทสหมวดหนึ่ง และพระบัญญัติอื่น ๆ ทั่วไปอีกหมวดหนึ่ง ๒) ช่วงเวลาใดเวลาหนึ่ง มีจำนวนสิกขาบท “สาธิกมิท ... ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต” ดังที่ปรากฏในวัชชีปุตตสูตร ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร และตติยสิกขาสูตร แปลว่า สิกขาบทเกินกว่า ๑๕๐ ข้อ ไม่มีระบุจำแนกหมวดหมู่ของสิกขาบท
กรณีการแปล “สาธิกมิท ... ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต” ว่าจำนวนสิกขาบท ๑๕๐ ถ้วน โดยไม่มีหลักฐานเดิมว่าในจำนวนนี้มีสิกขาบทข้อใดบ้าง ทำให้มีผู้ศึกษาได้ลงข้อสันนิษฐานพร้อมกับจำแนก จำนวนสิกขาบทแต่ละหมวดหมู่ไว้นั้น การที่สันนิษฐานว่าในจำนวนนี้คือสิกขาบทข้อใด พร้อมกับจำแนกสิกขาบทลงไป จึงมีโอกาสทำให้เกิดความผิดพลาดได้ ควรต้องใช้หลักมหาปเทส ๔ และหลักตัดสินพระธรรมวินัยในการสอบทาน”[footnoteRef:29] [29:  ประเทือง หัสแดง, “ศึกษาวิเคราะห์การนับจำนวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑), หน้า ๑๒๘.] 

พระมหาเดชาธร สุภชโย (กนกรัตนาพรรณ) ได้ศึกษาวิเคราะห์ เรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์หลักมหาปเทส ๔ ในสังคมไทย” พบว่า “... เมื่อพระองค์เสด็จดับขันธปรินิพพานแล้ว การทรงจำหลักพระธรรมวินัยก็ดี การตีความหลักพระธรรมวินัยก็ดี อาจมีความผิดพลาดและคลาดเคลื่อนได้ จากเหตุการณ์ครั้งอดีตที่มักมีความคิดเห็นขัดแย้งไม่ลงรอยกัน เป็นเหตุให้เกิดนิกายต่าง ๆ ขึ้นเป็นจำนวนมากในกลุ่มผู้นับถือพระพุทธศาสนา ในส่วนของการใช้เกณฑ์ของมหาปเทส นอกจากจะมีความรู้ความเข้าใจในหลักมหาปเทส ๔ ทั้งในฝ่ายพระวินัย และมหาปเทสในฝ่ายพระสูตรแล้ว จะต้องมีความเข้าใจในทฤษฎีที่มีความเกี่ยวข้องกับมหาปเทสอื่น ๆ อีกด้วย เราสามารถศึกษาร่องรอยความขัดแย้งในอดีตได้จากประวัติศาสตร์ครั้งแล้วครั้งเล่า ที่ส่งผลให้เกิดความเปลี่ยนแปลงไม่มากก็น้อย โดยเฉพาะในแวดวงของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย ความคิดเห็นขัดแย้งส่วนมากจะเกี่ยวข้องด้วยเรื่องพระวินัย ความประพฤติเคร่งครัดและย่อหย่อนในพระวินัย ที่ส่งผลให้เกิดความคิดเห็นขัดแย้งกันและนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงและพัฒนาการของสถาบันสงฆ์มาโดยลำดับ ตั้งคณะสงฆ์ลังกาวงศ์ในสมัยสุโขทัยจนถึงในปัจจุบัน ได้เกิดความคิดเห็นขัดแย้งในเรื่องพระธรรมและวินัย อันเป็นเหตุให้เกิดการแตกแยกทางความคิด และส่งผลไปถึงความแตกแยกออกเป็นกลุ่มต่าง ๆ อย่างเด่นชัด เช่น กลุ่มสวนโมกข์ กลุ่มธรรมกาย กลุ่มสันติอโศก กลุ่มวัดสามแยก จังหวัดเพชรบูรณ์ เป็นต้น จากเหตุการณ์ในสังคมปัจจุบัน พบว่า มีการพัฒนาการและเปลี่ยนแปลงไปจากอดีตนั้น ผลปรากฏว่า มีการสังคายนาหลายครั้งก็ส่งผลให้มีการปรับเปลี่ยนสังคมไป ยกเว้นหลักมหาปเทส ๔ ของพระสงฆ์ยังคงเหมือนเดิม”[footnoteRef:30]	 [30:  พระมหาเดชาธร สุภชโย (กนกรัตนาพรรณ), “การศึกษาวิเคราะห์หลักมหาปเทส ๔ ในสังคมไทย”,วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙), หน้า ๘๖.] 

พระมหาธนสิทธิ์ ฉัตรสุวรรณ ได้ศึกษาวิเคราะห์ เรื่อง “การวิจารณ์พระไตรปิฎกและผลกระทบที่มีต่อสังคมไทย” พบว่า “สาเหตุหลักที่นำไปสู่การวิจารณ์พระไตรปิฎก คือ ๑) ความพยายามที่จะหาคำตอบให้กับกระแสการฟื้นฟูภิกษุณีสงฆ์เถรวาทที่สูญสิ้นไปนานแล้ว ๒) เจตนาที่จะปกป้องหลักการปฏิบัติบางอย่างจากการถูกโต้แย้งว่าไม่มีหลักฐานรับรองคัมภีร์ ๓) ความประสงค์ที่จะเสนอหลักธรรมเฉพาะที่จำเป็นต่อการดับทุกข์จากการศึกษาแนวทางแก้ไขได้พบคำตอบที่นำไปสู่ข้อสรุปว่า ปัญหาการวิจารณ์พระไตรปิฎกเกิดจากการศึกษาหลักคำสอนที่ถอยห่างจากจุดยืนของเถร-วาท โดยปราศจากความรู้ข้อมูลหลักฐานที่เป็นเพียงพอ ดังนั้นการศึกษาพระไตรปิฎกอย่างรอบคอบเพื่อให้เข้าใจเนื้อหาและเจตนารมณ์ที่จริง การชี้แจงข้อเท็จจริงและการมีมาตรฐานสำหรับการวิจารณ์จะช่วยแก้ไขปัญหาไม่ให้เกิดผลกระทบต่อพระพุทธศาสนา”[footnoteRef:31] [31:  พระมหาธนสิทธิ์ ฉัตรสุวรรณ, “การวิจารณ์พระไตรปิฎกและผลกระทบที่มีต่อสังคมไทย”, วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนศึกษา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๐), หน้า ๑๘๕.] 

พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี (บุญถึง) ได้ศึกษาวิเคราะห์ เรื่อง “บทบาทในการรักษาพระธรรมวินัยของพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ศึกษาเฉพาะกรณีธรรมกาย” พบว่า “ดังต่อไปนี้ ๑. กรณีธรรมกาย หมายถึง ชื่อเรียกโดยรวมเกี่ยวกับพฤติการณ์ต่าง ๆ ที่สำนักวัดพระธรรมกายเป็นผู้ก่อให้เกิดขึ้นพฤติการณ์ทั้งหมดที่สำนักวัดพระธรรมกายเป็นต้นเหตุให้เกิดขึ้นนั้น เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้วก็มีสองลักษณะเท่านั้น คือ การกระทำพระธรรมวินัยให้วิปริตและการประพฤติวิปริตจากพระธรรมวินัย ๒. การทำพระธรรมวินัยให้วิปริตที่พบว่ามีสาเหตุมาจากสำนักวัดพระธรรมกายก็คือ การทำลายความน่าเชื่อถือของพระไตรปิฎกซึ่งเป็นคัมภีร์ที่ประมวลไว้ซึ่งพระธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า การพยายามปลอมปนคำสอนในลัทธิของตนลงในพระไตรปิฎก การพยายามยกย่องครูบาอาจารย์ของตน หรือแม้แต่นักวิชาการจากต่างประเทศให้มีฐานะสำคัญถึงขนาดที่ใช้ทัศนะของท่านเหล่านั้นขึ้นมาอ้างเป็นมาตรฐาน เพื่อตัดสินหลักการสำคัญของพระพุทธศาสนาอย่าง เรื่องนิพพาน เป็นต้น ... พฤติการณ์อันสืบเนื่องมาจากสำนักวัดพระธรรมกายทั้งหมดนั้น เป็นอันตรายต่อความมั่นคงของพระพุทธศาสนาและต่อสังคมไทยอย่างลึกซึ้งถึงรากฐานชนิดที่ว่าถ้าสำนักวัดพระธรรมกายทำสำเร็จตามจุดมุ่งหมายที่สำนักตั้งเอาไว้ก็จะส่งผลให้พระพุทธศาสนาในประเทศไทยซึ่งเป็นพระพุทธศาสนาอย่างเถรวาทต้องสูญสิ้นอันตรธานไป และสังคมไทยก็อาจกลายเป็นสังคมที่มีค่านิยมหวังผลดลบันดาลเชื่อมั่นศรัทธาในเทพเจ้า ในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ มัวเมาอยู่ในอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์และถูกหลอกให้เพลินจมอยู่ในสุขอันดื่มด่ำจากสมาธิวิธีที่ถือว่าเป็นมิจฉาสมาธิและเต็มไปด้วยผู้คนที่ตกเป็นทาสของลัทธิทุนนิยม บริโภคนิยมและวัตถุนิยมอย่างงมงายไม่อาจหลุดพ้นเป็นอิสระไปจากการครอบงำของลัทธิเหล่านี้ได้ 
๕. พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) เห็นว่า การทำพระธรรมวินัยให้วิปริตก็ดี การประพฤติให้วิปริตจากพระธรรมวินัยก็ดี ล้วนไม่เป็นผลดีต่อพระพุทธศาสนาต่อสถาบันสงฆ์และสังคมไทย ท่านจึงได้อุทิศตนออกมาทำหน้าที่ในการรักษาพระธรรมวินัยเอาไว้ให้บริสุทธิ์ บริบูรณ์ ด้วยการชี้แจงแสดงหลักการที่แท้ของพระพุทธศาสนาผ่านหนังสือ “กรณีธรรมกาย” และผ่านการให้สัมภาษณ์ผ่านสื่อมวลชน เช่น วิทยุ โทรทัศน์ หนังสือพิมพ์และนิตยสารต่าง ๆ ๖. สาเหตุสำคัญที่ทำให้พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) สามารถดำเนินบทบาทในการรักษาพระธรรมวินัยได้อย่างมีประสิทธิภาพเป็นที่ยอมรับของทุกฝ่ายเป็นเพราะท่านเจริญรอยตามพุทธจริยาและปฏิปทาของบุรพาจารย์ทั้งหลายแต่ปางก่อน และเพราะท่านประกอบด้วยคุณสมบัติที่สำคัญก็คือ การมีจิตสำนึกแห่งความเป็นชาวพุทธ การถือธรรมและถือประโยชน์ของมหาชนเป็นใหญ่ การเป็นภิกษุผู้เปี่ยมด้วยกตัญญุตาธรรมต่อพระพุทธศาสนาและการมีคุณสมบัติของชาวพุทธชั้นนำตามที่พระพุทธเจ้าทรงวางเอาไว้อย่างครบถ้วน ๗. ในกรณีธรรมกายที่กล่าวมาทั้งหมดนั้น พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้ทำบทบาทที่สำคัญสองประการด้วยกัน บทบาทประการที่หนึ่งก็คือ การทำหน้าที่รักษาพระธรรมวินัยเอาไว้ให้บริสุทธิ์บริบูรณ์เหมือนเดิม และบทบาทประการที่สองก็คือ การได้อุทิศตนเป็นแบบอย่างของชาวพุทธชั้นนำผู้มีศักยภาพพร้อมเต็มที่ที่จะทำหน้าที่รักษาไว้ซึ่งพระธรรมวินัยให้ยั่งยืนสืบต่อไปในอนาคตตราบนานเท่านาน บทบาททั้งสองประการนี้นอกจากจะช่วยให้กรณีธรรมกายคลี่คลายไปในทิศทางที่ดีแล้วยังก่อให้เกิดแรงบันดาลใจในการรักษาพระธรรมวินัยแก่ชาวพุทธร่วมสมัยและแก่อนุชนในภายหลังได้อย่างมีนัยสำคัญไม่น้อยไปกว่าที่บุรพาจารย์ทั้งหลายได้เคยทำเอาไว้ในอดีตอีกด้วย”[footnoteRef:32] [32:  พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี (บุญถึง), “บทบาทในการรักษาพระธรรมวินัยของพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต): ศึกษาเฉพาะกรณีธรรมกาย”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖), (บทคัดย่อ).] 

พระมหาเสรีชน ดร.ชมกร ร.ต.อ ดร.ชาตรี ได้ศึกษาวิเคราะห์ เรื่อง “การป้องกันและแก้ไขปัญหาการละเมิดพระธรรมวินัยของพระสงฆ์ที่ส่งผลต่อวิกฤติศรัทธาของชาวพุทธตามหลักนิติปรัชญา” พบว่า “การปฏิบัติตนไม่สอดคล้องกับพระธรรมวินัย พระภิกษุบางรูปปฏิบัติตนไม่สอดคล้องกับพระธรรมวินัย ตีความพระธรรมวินัยให้สอดรับกับวิถีปฏิบัติของตนหรือกลุ่มตน บิดเบือนพระธรรมวินัยไปสร้างความชอบธรรมให้แก่อุดมการณ์และแนวทางการปฏิบัติของตนเพื่อให้ได้มาซึ่งประโยชน์เฉพาะตนหรือกลุ่มตน เมื่อความจริงบางอย่างปรากฏชัด จึงทำให้พุทธศาสนิกชนเกิดความเสื่อมศรัทธาในพระภิกษุบางรูป และขยายผลไปสู่องค์กรสงฆ์ และพระพุทธศาสนาในภาพรวม ... การป้องกันและแก้ไขปัญหากรณีการละเมิดพระธรรมวินัยของพระสงฆ์ที่ส่งผลต่อวิกฤติศรัทธาของชาวพุทธตามหลักนิติปรัชญาเชิงบูรณาการ วิกฤตในวันนี้เกิดจากพระภิกษุปฏิบัติตนไม่สอดคล้องกับพระธรรมวินัยเป็นจำนวนมาก ... ความเสื่อมเป็นเพราะพระภิกษุบางรูปและฆราวาสที่ให้ความร่วมมือ แอบอ้างศาสนา พระธรรมวินัย สถานการณ์พระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน พระสงฆ์บางส่วนได้ประพฤติตนพลัดหลงไปจากแนวทางของศรัทธาที่พระพุทธเจ้าได้วางเป็นกรอบเอาไว้ แต่ทั้งพระภิกษุ และอุบาสก อุบาสิกา บางกลุ่มไม่ได้ปฏิบัติให้สอดรับ ผลจากการปฏิบัติที่หลุดออกจากแนวทางของพระพุทธศาสนา จึงทำให้อุบาสก อุบาสิกา บางกลุ่มขาดปัญญาในการคิดไตร่ตรอง ฝากความเชื่อมั่น ถวายปัจจัยที่ก่อให้เกิดความฟุ้งเฟ้อ และฟุ้มเฟือย โดยไม่ได้ตระหนักรู้ถึงความจำเป็นต่อการศึกษาธรรม ปฏิบัติธรรม เผยแผ่ธรรม และปกป้องรักษาธรรม รวมไปถึงการยกย่องชื่นชมว่าพระภิกษุรูปนั้นรูปนี้เป็นพระอรหันต์ หรืออริยะและเมื่อพระภิกษุที่ตนเคารพนับถือมิได้เป็นตามที่มุ่งหวัง จึงเกิดความโศกเศร้าและเสียใจ และบางกลุ่มจึงตัดสินใจเลิกเคารพ นับถือ กราบไหว้บูชา จนเป็นที่มาของการพลาดโอกาสในการตั้งมั่นในการทำความดีต่อไป”[footnoteRef:33] [33:  พระมหาเสรีชน ดร.ชมกร ร.ต.อ ดร.ชาตรี, “การป้องกันและแก้ไขปัญหาการละเมิดพระธรรมวินัยของพระสงฆ์ที่ส่งผลต่อวิกฤติศรัทธาของชาวพุทธตามหลักนิติปรัชญา”, รายงานวิจัย, (สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๘), หน้า ๙๓-๙๔.] 

พระศรีวิสุทธิโกศล (กิตติวัฒน์ กิตฺติวฑฺฒโน) ได้ศึกษาวิเคราะห์ เรื่อง “การศึกษาเชิงวิเคราะห์มหาปรินิพพานสูตร : ศึกษาเฉพาะกรณีการรักษาหลักพระธรรมวินัย” พบว่า “หลักการรักษาพระธรรมวินัย คือ มหาปเทส อันเป็นหลักการสำหรับใช้อ้างอิงเพื่อสอบสวนเทียบเคียง มีทั้งฝ่ายพระวินัยสำหรับใช้ตรวจสอบเทียบเคียงเกี่ยวกับพระวินัย และฝ่ายพระสูตรในมหาปรินิพพานสูตรนี้สำหรับใช้ตรวจสอบเทียบเคียงพระธรรม เป็นหลักการที่พระพุทธองค์ทรงวางไว้สำหรับตรวจสอบการนำเสนอหลักคำสั่งสอนทางพระพุทธศาสนาว่าตรงตามที่พระพุทธองค์ทรงสั่งสอนและพระอรหันต์ทั้งหลายทรงจำสั่งสอนสืบต่อกันมาหรือไม่ การที่ต้องรักษาพระธรรมวินัย ก็เพราะมีภัยที่จะมาทำให้พระธรรมวินัยเสื่อมสูญไป ภัยนั้นก็มีภัยภายในและภัยภายนอก สำหรับภัยภายในปัจจุบันที่เกิดขึ้นแก่พระสงฆ์ ก็มีทั้งภัยจากคนนอกศาสนาซึ่งมาในรูปแบบต่าง ๆ มาทำให้ภัยคือกิเลสภายในของพระสงฆ์เกิดฟุ้งขึ้นแล้วทำให้ถูกเขาทำลายบ้าง ทำร้ายเอาถึงมรณภาพบ้าง เป็นภัยที่เห็นชัดเจน แต่ภัยที่บุคคลผู้ปฏิญาณตนว่าเป็นนักบวชเองก่อขึ้นก็มีจำนวนมาก ... ผู้ที่จะรักษาพระพุทธศาสนาไว้ได้ ก็จะต้องเรียนรู้พระธรรมวินัยในพระพุทธศาสนาที่จารึกไว้ในพระไตรปิฎก ศึกษาคำอธิบายจากอรรถกถาและฎีกา พระไตรปิฎกเป็นดุจองค์แทนพระศาสดา อรรถกถาเป็นดุจพระอัครสาวกเบื้องขวา คือพระสารี-บุตรผู้สามารถอธิบายพุทธพจน์ และเป็นดุจพระมหากัจจายนะ ผู้เชี่ยวชาญในการอธิบายขยายความพระธรรมเทศนาที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ให้พิสดาร เรียนให้รู้ตัวแท้แห่งพระพุทธศาสนาและรักษาไว้ด้วยชีวิต นอกจากนี้ ต้องเรียนรู้ภัยทั้งภายในและภายนอก เพื่อหาทางป้องกันภัยอันตรายนั้น ๆ ไม่ให้มาย่ำยีพระพุทธศาสนา”[footnoteRef:34] [34:  พระศรีวิสุทธิโกศล (กิตติวัฒน์ กิตฺติวฑฺฒโน), “การศึกษาเชิงวิเคราะห์มหาปรินิพพานสูตร: ศึกษาเฉพาะกรณีการรักษาหลักพระธรรมวินัย”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖), หน้า ๑๓๕.] 

จากการรวบรวมเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง พบว่า เอกสารที่เกี่ยวข้องกับประเด็นพระธรรมวินัยมีหลายเรื่อง โดยเฉพาะเรื่องการตีความคัมภีร์ในพระพุทธศาสนา และการสร้างองค์ประกอบในการจูงใจ เพื่อให้เกิดความเชื่อต่อหลักคำสอนที่ผ่านการตีความของผู้ที่มุ่งประสงค์ในการตีความ เป็นเหตุให้คำสอนคลาดเคลื่อนไปได้ เช่น กรณีสันติอโศก กรณีธรรมกาย เป็นต้น ส่วนกรณีของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ถือว่าเป็นกรณีที่สังคมชาวพุทธตั้งข้อสังเกตและกล่าวถึงกันอย่างมาก เนื่องจากส่งผลกระทบโดยตรงต่อพระธรรมวินัย ซึ่งเป็นหลักการของพระพุทธศาสนา จึงเป็นประเด็นที่ผู้วิจัยสนใจจะนำไปศึกษาค้นคว้าเพิ่มเติมในงานวิจัยต่อไป
๑.๗ วิธีดำเนินการวิจัย
การดำเนินการวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ผู้วิจัยมุ่งศึกษาค้นคว้าวิเคราะห์ข้อมูลเกี่ยวกับการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย โดยศึกษาข้อมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ปกรณ์วิเสส งานวิจัย วิทยานิพนธ์ วารสารงานวิจัย พจนานุกรม หนังสือ รวมทั้งสื่อข้อมูลทางอินเตอร์เน็ตที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับงานวิจัย ในการศึกษาได้กำหนดขั้นตอนการดำเนินการวิจัยไว้ ดังต่อไปนี้
๑.๗.๑ การศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ โดยแบ่งตามระดับของแหล่งข้อมูล ดังต่อไปนี้
(๑) ข้อมูลชั้นปฐมภูมิ คือ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก พ.ศ. ๒๕๐๐ คัมภีร์พระไตรปิฎกแปลภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. ๒๕๓๙ คัมภีร์ปกรณ์วิเสสภาษาไทย คัมภีร์วิสุทธิมรรค ฉบับสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ) คัมภีร์อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาบาลี มหาจุฬาอฏฺกถา พ.ศ. ๒๕๓๔ คัมภีร์อรรถกถาพระไตรปิฎกแปลภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย คัมภีร์อรรถกถามิลินทปัญหาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย คัมภีร์อรรถกถาวิสุทธิมรรคแปลภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ตลอดจนถึงแหล่งข้อมูลต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการวิจัย และนำมาแสดงไว้เพื่อเป็นการประกอบใช้ในงานวิจัยฉบับนี้
(๒) ข้อมูลชั้นทุติยภูมิ คือ ตำรา หนังสือ พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลศัพท์ พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม พจนนานุกรมไทย วิทยานิพนธ์ งานวิจัยต่าง ๆ วารสารงานวิจัย บทความวิชาการ และเอกสารอื่น ๆ รวมทั้งสื่อข้อมูลทางอินเตอร์เน็ตที่มีความเกี่ยวเนื่องกับหัวข้อเรื่องและวัตถุประสงค์ของการวิจัย พร้อมทั้งปัญหาที่ต้องการทราบ รวมไปถึงเกี่ยวกับเนื้อหารายละเอียดในงานวิจัย เพื่อนำมาประมวลใช้ประกอบในการวิจัยเรื่องนี้
๑.๗.๒ ขั้นตอนการวิเคราะห์ข้อมูล มีดังนี้
ในการศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลในขั้นตอนนี้ ผู้วิจัยได้วิเคราะห์ อธิบายขยายนัยยะจากเอกสารข้อมูลชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) คือ คัมภีร์พระไตรปิฎก คัมภีร์อรรถกถา ปกรณ์วิเสส และเอกสารข้อมูลชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) อันได้แก่ ตำรา หนังสือ พจนานุกรมต่าง ๆ เอกสาร สื่อข้อมูลทางอินเตอร์เน็ต และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ที่ผู้วิจัยเห็นว่าน่าจะมีการอธิบายเพิ่มเติม ในกรณีที่เห็นว่าจะต้องมีการอธิบายและขยายความเพื่อให้เกิดความชัดเจนยิ่งขึ้น
๑.๗.๓ สรุปผลการวิเคราะห์และนำเสนอผลงานการวิจัย
๑.๘ ประโยชน์ที่ได้รับ
๑.๘.๑ ทำให้ทราบการเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก	
๑.๘.๒ ทำให้ทราบการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
๑.๘.๓ ทำให้ทราบผลวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
	
๒๒๐


[bookmark: _Toc1071707][bookmark: _Toc47929708]บทที่ ๒

การเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก

ในบทนี้ ผู้วิจัยจักกล่าวถึงการศึกษาเกี่ยวกับคุณสมบัติของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก การเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก ภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยตรงและโดยอ้อมที่ปรากฏในพระไตรปิฎก หลักเกณฑ์ในการตัดสินพระธรรมวินัยที่ปรากฏในพระไตรปิฎก หลักการสำคัญและเหตุแห่งความอันตรธานของพระสัทธรรม รวมทั้งสรุปตามลำดับต่อไป
๒.๑ คุณสมบัติของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก
พระนามอย่างหนึ่งของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ที่พุทธศาสนิกชนทั้งหลายนิยมเรียกพระองค์ ก็คือ “พระบรมศาสดา หรือเรียกอีกอย่างว่า พระบรมครู ซึ่งแปลว่า พระศาสดาผู้เป็นยอดของครู”[footnoteRef:35] ในภาษาบาลีได้มีบทพระพุทธคุณว่า “สตฺถา เทวมนุสฺสาน”[footnoteRef:36] แปลว่า “เป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย”[footnoteRef:37] และยังกมีคำสรรเสริญอีกว่า “อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ[footnoteRef:38] ซึ่งก็แปลว่า “ทรงฝึกบุรุษที่ควรฝึก”[footnoteRef:39] นอกจากพระนามที่ใช้เรียกสรรเสริญในบทพระพุทธคุณแล้ว พระองค์ยังมีชื่อเรียกอื่น ๆ อีก ปรากฏหลักฐานในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ความว่า [35:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, พิมพ์ครั้งที่ ๑๘, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์สวย จำกัด, ๒๕๕๖), หน้า ๑.]  [36:  ม.อุ.อ. (บาลี) -/๓๔๒/๒๐๓.]  [37:  ขุ.อิติ.อ. (ไทย) -/๔๙/๒๕๘.]  [38:  ม.อุ.อ. (บาลี) -/๓๔๒/๒๐๓.]  [39:  ม.อุ.อ. (ไทย) -/๓๔๒/๒๗๒.] 

พระนามต่าง ๆ เพื่อกล่าวถึงพระพุทธเจ้า ซึ่งเป็นคำกลาง ๆ ใช้แก่พระองค์ใดก็ได้ มีมากมาย เช่น ที่ประมวลไว้ในคัมภีร์อภิธานัปปทีปิกา (คาถาที่ ๑-๔) มี ๓๒ คำ (ในที่นี้ ได้ปรับตัวสะกด และจัดเรียงตามลำดับอักษรอย่างภาษาไทย) คือ จักขุมา, ชินะ, ตถาคต, ทศพล, ทิปทุตตมะ (ทิปโทดม), เทวเทพ, ธรรมราชา, ธรรมสวามี, นรวระ, นรสีห์, นาถะ, นายก, พุทธะ, ภควา (พระผู้มีพระภาค), ภูริปัญญะ, มหามุนี, มเหสิ (มเหสี ก็ใช้), มารชิ, มุนี, มุนินท์, (มุนินทร์ ก็ใช้), 
โลกครุ, โลกนาถ, วรปัญญะ, วินายก, สมันตจักขุ (สมันตจักษุ), สยัมภู, สัตถา (พระศาสดา), สัพพัญญู, สัมมาสัมพุทธ, สุคต, อนธิวร, อังคีรส; และสำหรับพระพุทธเจ้าพระองค์ปัจจุบัน มีพระนามเฉพาะเพิ่มอีก ๗ คำ คือ โคตมะ สักกะ (ศากยะ) สักยมุนิ (ศากยมุนี) สักยสีห (ศากยสิงห์)สิทธัตถะ สุทโธทนิ อาทิจจพันธุ์[footnoteRef:40]   [40:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่ ๒๑, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๖), หน้า ๒๖๑.] 

และเนื่องด้วยคำสรรเสริญในบทพระพุทธคุณดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้นว่า “พระองค์ทรงเป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์” และอีกบทที่ว่า “ทรงฝึกบุรุษที่ควรฝึก” นั่นก็แสดงให้เห็นอยู่แล้วว่า พระองค์ทรงเป็นผู้ที่มีความสามารถในการแสดงธรรมสั่งสอนเวไนยบุคคล นอกจากคุณสมบัติดังกล่าวเหล่านี้แล้ว ผู้วิจัยยังจำแนกคุณสมบัติของพระพุทธเจ้าออกเป็น ๒ ส่วน คือ 
๒.๑.๑ คุณสมบัติที่ปรากฏภายนอก 
๒.๑.๒ คุณสมบัติที่ปรากฏอยู่ภายใน
๒.๑.๑ คุณสมบัติที่ปรากฏภายนอก 
คุณสมบัติที่ปรากฏภายนอก ในที่นี้คือบุคลิกภาพทางกาย จะเห็นได้ว่า พระวรกายของพระพุทธองค์ทรงประกอบด้วยลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการ[footnoteRef:41] และอนุพยัญชนะอีก ๘๐ ประการ[footnoteRef:42] ซึ่งมีบุคลิกลักษณะ เช่น ความสง่างามของพระวรกาย เสียงที่ไพเราะ เป็นต้น เป็นเหตุให้ผู้พบเห็นเกิดความศรัทธาเลื่อมใส ยกตัวอย่าง หลักฐานจังกีสูตร ความว่า [41:  ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๒๐๐/๑๕๙-๑๖๓.]  [42:  ที.ปา.อ. (ไทย) -/๑๙๙-๒๔๑/๑๖๓-๑๙๘.] 

... พระสมณโคดมมีพระรูปงดงาม น่าดู น่าเลื่อมใส มีพระฉวีวรรณผุดผ่องยิ่งนัก ดุจพรหม มีพระวรกายดุจพรหม โอกาสที่จะได้พบเห็นยากนัก ... มีพระวาจาไพเราะสุภาพ ประกอบด้วยถ้อยคำอ่อนหวานอย่างชาวเมือง นุ่มนวล เข้าใจง่าย ฯลฯ[footnoteRef:43] [43:  ม.ม. (ไทย) ๑๓/๔๒๕/๕๓๔.] 

นอกจากพระวรกายสง่างามแล้ว พระพุทธองค์ยังมีเสียงไพเราะ และมีพระวาจาสุภาพ ดั่งคำชมของจังกีพราหมณ์ว่า 
พระสมณโคดม ... มีพระวาจาไพเราะสุภาพ ประกอบด้วยถ้อยคำอ่อนหวานอย่างชาวเมือง นุ่มนวล เข้าใจง่าย ฯลฯ[footnoteRef:44]  [44:  ม.ม. (ไทย) ๑๓/๔๒๕/๕๓๔.] 

และคำกล่าวของอุตตรมาณพที่ได้พิสูจน์ลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการแล้ว ก่อนจะนำความไปบอกพรหมายุพราหมณ์ผู้เป็นอาจารย์ว่า 
ท่านพระโคดมพระองค์นั้นทรงมีพระสุรเสียงกึกก้องเปล่งออกจากพระโอษฐ์ ประกอบด้วยองค์ ๘ ประการ คือ
๑. นุ่มนวล   		๒. ฟังชัดเจน
๓. ไพเราะ      	๔. ฟังง่าย
๕. กลมกล่อม  	๖. ไม่พร่า
๗. ลุ่มลึก        	๘. มีกังวาน[footnoteRef:45] [45:  ม.ม. (ไทย) ๑๓/๓๘๗/๔๘๑.] 

	คุณสมบัติภายนอกของพระพุทธเจ้า คือ บุคลิกลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการ ดังหลักฐานในจังกีสูตร ความว่า พระสมณโคดมมีรูปงดงาม วาจาไพเราะสุภาพ นอกจากนี้ เสียงของพระองค์ยังประกอบด้วย ความนุ่มนวล ฟังชัดเจน เป็นต้น  
๒.๑.๒ คุณสมบัติที่ปรากฏอยู่ภายใน 
คุณสมบัติที่ปรากฏอยู่ภายใน คือคุณธรรมต่าง ๆ ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้ามีมาก ซึ่งผู้วิจัยจะยกมาแสดงเป็นเพียงบางส่วน ดังต่อไปนี้ 
พระสัมมาสัมพุทธเจ้ามีคุณสมบัติพิเศษอย่างหนึ่ง อันเป็นความสามารถซึ่งมีเฉพาะในพระสัพพัญญูพุทธเจ้า และไม่มีทั่วไปแก่พระสาวก ได้แก่ ทศพลญาณ ๑๐ ประการ มีดังต่อไปนี้
๑. ฐานาฐานญาณ (ปรีชาหยั่งรู้ฐานะและอฐานะ คือ รู้กฎธรรมชาติเกี่ยวกับขอบเขตและขีดขั้นของสิ่งทั้งหลายว่า อะไรเป็นอะไร อะไรเป็นไปไม่ได้ และแค่ไหนเพียงไร โดยเฉพาะในแง่ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุกับผล และกฎเกณฑ์ทางจริยธรรม เกี่ยวกับสมรรถวิสัยของบุคคล ซึ่งจะได้รับผลกรรมที่ดีและชั่วต่าง ๆ กัน)
๒. กรรมวิปากญาณ (ปรีชาหยั่งรู้ผลของกรรม คือ สามารถกำหนดแยกการให้ผลอย่างสลับซับซ้อน ระหว่างกรรมดีและกรรมชั่ว ที่สัมพันธ์กับปัจจัยแวดล้อมต่าง ๆ มองเห็นรายละเอียดและความสัมพันธ์ภายในกระบวนการก่อผลของกรรมอย่างชัดเจน)
๓. สัพพัตถคามินีปฏิปทาญาณ (ปรีชาหยั่งรู้ข้อปฏิบัติที่จะนำไปสู่คติทั้งปวง คือ สุคติ ทุคติ หรือพ้นจากคติ หรือปรีชาหยั่งรู้ข้อปฏิบัติที่จะนำไปสู่อรรถประโยชน์ทั้งปวง ... ทิฏฐธัมมิกัตถะสัมปรายิกัตถะหรือปรมัตถะ คือรู้ว่าเมื่อปรารถนาจะเข้าถึงคติหรือประโยชน์ใด จะต้องทำอะไรบ้าง มีรายละเอียดวิธีปฏิบัติอย่างไร)
๔. นานาธาตุญาณ (ปรีชาหยั่งรู้สภาวะของโลกอันประกอบด้วยธาตุต่าง ๆ เป็นอเนก คือ รู้สภาวะของธรรมชาติ ทั้งฝ่ายอุปาทินนกสังขารและฝ่ายอนุปาทินนกสังขาร เช่น รู้จักส่วนประกอบต่าง ๆ ของชีวิต สภาวะของส่วนประกอบเหล่านั้น พร้อมทั้งลักษณะและหน้าที่ของมันแต่ละอย่าง อาทิการปฏิบัติหน้าที่ของขันธ์ อายตนะ และธาตุต่าง ๆ ในกระบวนการรับรู้ เป็นต้น และรู้เหตุแห่งความแตกต่างกันของสิ่งทั้งหลายเหล่านั้น)
๕. นานาธิมุตติกญาณ (ปรีชาหยั่งรู้อธิมุติ คือ รู้อัธยาศัย ความโน้มเอียง ความเชื่อถือ แนวความสนใจ เป็นต้น ของสัตว์ทั้งหลายที่เป็นไปต่าง ๆ กัน)
๖. อินทริยปโรปริยัตตญาณ (ปรีชาหยั่งรู้ความยิ่งและหย่อนแห่งอินทรีย์ของสัตว์ทั้งหลาย คือ รู้ว่าสัตว์นั้น ๆ มีศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา แค่ไหน เพียงใด มีกิเลสมาก กิเลสน้อย มีอินทรีย์อ่อน หรือแก่กล้า สอนง่าย หรือสอนยาก มีความพร้อมที่จะตรัสรู้หรือไม่)
๗. ฌานาทิสังกิเลสาทิญาณ (ปรีชาหยั่งรู้ความเศร้าหมอง ความผ่องแผ้ว การออกแห่งฌาน วิโมกข์ สมาธิ และสมาบัติทั้งหลาย)
๘. ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ (ปรีชาหยั่งรู้อันทำให้ระลึกภพที่เคยอยู่ในหนหลังได้)
๙. จุตูปปาตญาณ (ปรีชาหยั่งรู้จุติและอุบัติของสัตว์ทั้งหลายอันเป็นไปตามกรรม)
๑๐. อาสวักขยญาณ (ปรีชาหยั่งรู้ความสิ้นไปแห่งอาสวะทั้งหลาย)[footnoteRef:46] [46:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที่ ๒๕, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๖), หน้า ๒๓๗-๒๓๘.] 

นอกจากทศพลญาณแล้ว ยังมีพระญาณอื่น ๆ อีก ดังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก วิภังควัณณนา สัมโมหวิโนทนี ญาณวิภังค์ พรรณนาทสกมาติกา ว่าด้วยกำลังพระญาณ อธิบายว่า
ส่วนในญาณวิภังค์นี้ ทสพลญาณ ที่มาในพระบาลีนี้ก่อนนั่นแล ชื่อว่า กำลังพระญาณอื่น ๆ อีกหลายพัน เป็นต้นอย่างนี้ คือ
ที่มาในมหาสีหนาทสูตร มี
๑. ทสพลญาณ (ญาณอันเป็นกำลัง ๑๐) ๒. เวสารัชชญาณ ๔ ๓. อกัมปนญาณ (ญาณที่ไม่หวั่นไหว) ในบริษัท ๘ ๔. ญาณที่กำหนดรู้กำเนิด ๔ ๕. ญาณที่กำหนดรู้คติ ๕
ที่มาในสังยุตตนิกาย มี ๑. ญาณ ๗๓ ๒. ญาณ ๗๗
นี้ชื่อว่า กำลังพระญาณ แม้ในที่นี้ ท่านก็ประสงค์เอากำลังพระญาณเหมือนกัน จริงอยู่ ท่านเรียกญาณว่ากำลัง เพราะความหมายว่าไม่หวั่นไหว และเพราะความหมายว่าเป็นเครื่องอุดหนุน[footnoteRef:47] [47:  อภิ.วิ.อ. (ไทย) -/๗๖๐/๖๔๕.] 

คุณสมบัติภายในของพระพุทธเจ้า คือ คุณธรรมต่าง ๆ ซึ่งเป็นพระญาณของพระองค์ที่ไม่มีทั่วไปแก่บรรดาพระสาวก ได้แก่ ทศพลญาณ ๑๐ ประการ นอกจากทศพลญาณแล้ว ยังมีญาณอื่น ๆ อีก เช่น ๑. เวสารัชชญาณ ๒. อกัมปนญาณ เป็นต้น
สรุปความว่า คำว่า พระพุทธเจ้าเป็นชื่อเรียกกลาง ๆ ที่ใช้เรียกพระพุทธเจ้าองค์ใดก็ได้ นอกจากนี้ยังมีชื่อเรียกอื่น ๆ อีก เช่น ชินะ ตถาคต ทศพล เป็นต้น ส่วนพระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบันมีชื่อเรียก เช่น โคตมะ ศากยมุนี สิทธัตถะ อังคีรส เป็นต้น และชื่อ ๆ หนึ่งที่นิยมเรียก คือ พระบรมศาสดา ซึ่งแปลว่า พระศาสดาผู้ยอดเยี่ยม เพราะพระองค์มีความสามารถในการอบรมสั่งสอน และยังได้จำแนกคุณสมบัติของพระองค์เป็น ๒ ส่วน คือ ๑. คุณสมบัติภายนอก ๒. คุณสมบัติภายใน ดังต่อไปนี้ 
๑. คุณสมบัติภายนอก คือ บุคลิกลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการ ดังหลักฐานในจังกีสูตรความว่า พระสมณโคดมมีรูปงดงาม วาจาไพเราะสุภาพ เป็นต้น นอกจากนี้ เสียงของพระองค์ยังประกอบด้วย ความนุ่มนวล ฟังชัดเจน เป็นต้น ๒. คุณสมบัติภายใน คือ คุณธรรมต่าง ๆ ซึ่งไม่มีทั่วไปแก่พระสาวกทั้งหลาย ได้แก่ ทศพลญาณ ๑๐ ประการ นอกจากทศพลญาณแล้ว ยังมีญาณอื่น ๆ อีก เช่น ๑. เวสารัชชญาณ ๒. อกัมปนญาณ เป็นต้น
๒.๒ การเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก
การเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้ามีปรากฏทั่วไปในคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา ซึ่งหนังสือพุทธวิธีในการสอนของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้รวบรวมหลักการและวิธีการเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าไว้แล้ว ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงได้อาศัยข้อมูลเพื่อเป็นต้นแบบของการศึกษาค้นคว้าในประเด็นนี้ โดยจำแนกหลักการและวิธีการเผยแผ่คำสอนได้ ๖ ประการ ดังนี้	
๒.๒.๑ เกี่ยวกับเนื้อหาที่แสดง
๒.๒.๒ เกี่ยวกับตัวผู้แสดงธรรม
๒.๒.๓ คุณลักษณะในการแสดงธรรม
๒.๒.๔ วิธีการแสดงธรรมในแบบต่าง ๆ
๒.๒.๕ กุศโลบายในการแสดงธรรม
๒.๒.๖ เกี่ยวกับตัวผู้ฟังธรรม
๒.๒.๑ เกี่ยวกับเนื้อหาที่แสดง
ในประเด็นเกี่ยวกับเนื้อหาที่แสดงมี ๗ ประการด้วยกัน คือ
๑) แสดงธรรมจากสิ่งที่เข้าใจง่ายไปหาสิ่งที่เข้าใจยาก เช่น อริยสัจ ๔[footnoteRef:48] ซึ่งเริ่มแสดงจากความทุกข์ ความเดือดร้อน ปัญหาชีวิตที่ประสบอยู่ รู้เห็นประจักษ์กันทุกคน จากนั้นจึงสาวไปหาเหตุที่ยากลึกซึ้ง และวิธีการอันนำไปสู่หนทางในการแก้ไข [48:  อภิ.วิ. (ไทย) ๓๕/๑๘๙-๒๐๕/๑๖๓-๑๗๓.] 

๒) แสดงธรรมไปตามระดับความลุ่มลึกของเนื้อหาและยากลงไปตามชั้น ต่อเนื่องกันลงไป เช่น อนุปุพพิกถา[footnoteRef:49] ไตรสิกขา[footnoteRef:50] พุทธโอวาท ๓[footnoteRef:51] เป็นต้น [49:  วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๖/๓๒-๓๓.]  [50:  องฺ.ฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๑๐๕/๖๒๖-๖๒๗.]  [51:  ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๑๘๓/๙๐.] 

๓) แสดงธรรมโดยให้ผู้ฟังประจักษ์ด้วยตนเอง เรียกว่า ประสบการณ์ตรง เช่น การพาพระนันทะที่คิดถึงนางชนบทกัลยาณีไปชมนางเทพอัปสรบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์[footnoteRef:52] เป็นต้น [52:  ดูรายละเอียดใน ขุ.อุ. (ไทย) ๒๕/๒๒/๒๑๐-๒๑๔.] 

๔) แสดงธรรมตรงประเด็น ชัดเจน ไม่วกวน ไม่ไขว้เขว ไม่ออกนอกเรื่อง[footnoteRef:53] [53:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หน้า ๓๔.] 

๕) แสดงธรรมมีเหตุผลรองรับ ตรองตามเห็นจริงได้ ซึ่งเรียกว่า สนิทาน[footnoteRef:54] [54:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หน้า ๓๔.] 

๖) แสดงธรรมเท่าที่จำเป็น เพื่อให้เกิดความเข้าใจให้การเรียนรู้ ไม่ใช่แสดงทั้งหมดเท่าที่ผู้แสดงรู้ หรือแสดงภูมิว่าผู้แสดงมีความรู้มาก ดังปรากฏหลักฐานในสีสปาวนสูตร ความว่า 
พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ณ สีสปาวัน เขตกรุงโกสัมพี ครั้งนั้นพระองค์ทรงหยิบใบประดู่ลาย ๒-๓ ใบขึ้นมา แล้วตรัสถามภิกษุทั้งหลายว่า “ใบประดู่ลาย ๒-๓ ใบที่ทรงหยิบขึ้นมากับใบที่อยู่บนต้น อย่างไหนจะมากกว่ากัน” ภิกษุทั้งหลาย ตอบว่า “ใบที่อยู่บนต้นไม้นั้นแลมากกว่า” พระองค์จึงตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย สิ่งที่เรารู้แล้วแต่มิได้บอกเธอทั้งหลายก็มีมาก เพราะไม่เป็นประโยชน์ ไม่เป็นไปเพื่อตรัสรู้ ไม่เป็นไปเพื่อนิพพาน[footnoteRef:55]  [55:  ดูรายละเอียดใน ส.ม. (ไทย) ๑๙/๑๑๐๑/๖๑๓.] 

๗) แสดงสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ผู้ฟัง และเลือกโอกาสให้เหมาะสมที่จะแสดงธรรม ปรากฏหลักฐานในอภยราชกุมารสูตร (หลักเกณฑ์การตรัสพระวาจา ๖ ประการ)[footnoteRef:56] [56:  ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๑๘๗/๑๔๕-๑๔๖.] 

ในประเด็นเกี่ยวกับเนื้อหาที่แสดง จำแนกได้ ๗ ประการ ดังนี้ ๑) แสดงจากสิ่งที่เข้าใจง่ายไปหาสิ่งที่เข้าใจยาก ๒) แสดงไปตามระดับความลุ่มลึกของเนื้อหา ๓) แสดงให้ผู้ฟังประจักษ์ด้วยตนเอง ๔) แสดงตรงประเด็น ไม่วกวน ไม่ออกนอกเรื่อง ๕) แสดงมีเหตุผลรองรับ ๖) แสดงเท่าที่จำเป็น ไม่ใช่แสดงทั้งหมดเท่าที่ผู้แสดงรู้ ๗) แสดงเฉพาะส่วนที่เป็นประโยชน์แก่ผู้ฟัง และเลือกโอกาสให้เหมาะสม 
๒.๒.๒ เกี่ยวกับตัวผู้แสดงธรรม
ในประเด็นเกี่ยวกับตัวผู้แสดงธรรมมี ๕ ประการด้วยกัน คือ
๑) การเริ่มต้นเป็นสิ่งสำคัญมาก การเริ่มต้นที่ดีมีส่วนช่วยให้ประสบผลสำเร็จเป็นอย่างมาก อย่างน้อยก็เป็นการดึงความสนใจในการนำเข้าสู่เนื้อหา โดยปกติพระผู้มีพระภาคไม่เริ่มต้นด้วยการนำเข้าสู่เนื้อหาธรรมะทันที แต่ทรงเริ่มจากการสนทนากับผู้มาเฝ้าด้วยเรื่องที่เขาสนใจ เช่น เมื่อพบชาวนาก็สนทนาเรื่องการทำนา[footnoteRef:57] เมื่อพบพราหมณ์ก็สนทนาเรื่องไตรเพท”[footnoteRef:58] เป็นต้น [57:  ดูรายละเอียดใน ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๙๗/๒๘๓-๒๘๕.]  [58:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ปฺจก. (ไทย) ๒๒/๑๙๒/๓๑๖-๓๒๔.] 

๒) ก่อนแสดงธรรมพระผู้มีพระภาคจะสร้างบรรยากาศให้ปลอดโปร่ง ผ่อนคลาย ไม่ให้ตึงเครียด ให้เกียรติแก่ผู้ฟัง และให้ผู้ฟังเกิดความภูมิใจในตนเอง เช่น ดังหลักฐานในโสณทัณฑสูตร พราหมณ์โสณทัณฑะเกิดความกังวลในใจว่า 
‘ถ้าถามปัญหาพระสมณโคดม หากพระสมณโคดมตรัสว่า พราหมณ์ ปัญหาข้อนี้ไม่ควรถามอย่างนี้ ที่ถูกควรถามอย่างนี้ บริษัทก็จะดูหมิ่นว่า พราหมณ์โสณทัณฑะโง่เขลา พระผู้มีพระภาคทราบความคิดและทรงดำริว่า เราควรถามปัญหาเขาเรื่องไตรเพทซึ่งเป็นความรู้ของอาจารย์เขา’ จึงตรัสถามคุณสมบัติที่ทำให้เป็นพราหมณ์ ทำให้พราหมณ์เกิดความสบายใจ และรู้สึกภูมิใจที่ได้ตอบเรื่องที่ตนรู้และเชี่ยวชาญเป็นพิเศษ จากนั้นพระองค์จึงทรงชักนำพราหมณ์โสณทันฑะเข้าสู่เนื้อหาธรรมะ[footnoteRef:59] [59:  ที.สี. (ไทย) ๙/๓๐๖-๓๑๘/๑๑๖-๑๒๓.] 

๓) แสดงธรรมโดยมุ่งเนื้อหาสาระเพื่อให้เกิดความรู้ความเข้าใจในสิ่งที่แสดง “แสดงธรรมโดยไม่กระทบตนและผู้อื่น ไม่มุ่งยกตน ไม่มุ่งเสียดสีใคร ๆ”[footnoteRef:60] เมื่อมีผู้ถามถึงคำสอนของเจ้าลัทธิต่าง ๆ พระองค์ก็ไม่ทรงตัดสินว่าคำสอนลัทธิใดถูกหรือผิด แต่จะแสดงหลักการให้ผู้ถามพิจารณาและตัดสินด้วยตนเอง เช่น กรณีสุภัททปริพาชก ความว่า [60:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ปฺจก. (ไทย) ๒๒/๑๕๙/๒๖๓.] 

สุภัททปริพาชกได้ทูลถามพระผู้มีพระภาคว่า เจ้าลัทธิ ได้แก่ ปูรณะกัสสปะ มักขลิโคศาล อชิตะเกสกัมพล ปกุธะกัจจายนะ สัญชัยเวลัฏฐบุตร นิครนถ์นาฏบุตร เจ้าลัทธิเหล่านั้นรู้ตามที่ตนกล่าวอ้างหรือไม่ พระองค์ตรัสว่า “อย่าเลย เรื่องที่ถามว่า ‘เจ้าลัทธิเหล่านั้นรู้ตามที่ตนกล่าวอ้างหรือไม่รู้ เราจะแสดงธรรมแก่เธอ เธอจงฟัง จงใส่ใจให้ดี”[footnoteRef:61] [61:  ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๑๓/๑๖๑.] 

๔) แสดงธรรมโดยเคารพ คือ ตั้งใจแสดงด้วยความรู้สึกเห็นผู้ฟังเป็นสำคัญ ไม่ใช่สักแต่ว่าทำ หรือเห็นผู้ฟังโง่เขลา ดังหลักฐานปรากฏในสีหสูตร ความว่า
แม้จะแสดงธรรมแก่ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุณีทั้งหลาย อุบาสกทั้งหลาย อุบาสิกาทั้งหลาย ปุถุชนทั้งหลาย โดยที่สุดแม้จะแสดงแก่คนขอทานและพรานนกก็แสดงโดยเคารพ ไม่แสดงโดยไม่เคารพ[footnoteRef:62] [62:  องฺ.ปฺจก. (ไทย) ๒๒/๙๙/๑๖๙.] 

๕) ใช้ภาษาสุภาพ นุ่มนวล ไม่หยาบคาย ชวนให้สบายใจ เข้าใจง่าย ดังปรากฏหลักฐานในโสณทัณฑสูตร ความว่า 
... พระสมณโคดมทรงมีอริยศีล มีศีลที่เป็นกุศล ประกอบด้วยศีลที่เป็นกุศล ฯลฯ มีพระวาจาไพเราะสุภาพ ประกอบด้วยถ้อยคำอ่อนหวาน อย่างชาวเมือง นุ่มนวล เข้าใจง่าย ฯลฯ ...[footnoteRef:63] [63:  ที.สี. (ไทย) ๙/๓๐๔/๑๑๔.] 

ในประเด็นเกี่ยวกับตัวผู้แสดงธรรม จำแนกได้ ๕ ประการ ดังนี้ ๑) เริ่มต้นด้วยเรื่องที่เขาสนใจ ไม่นำเข้าสู่เนื้อหาธรรมะในทันที ๒) ก่อนแสดงธรรม สร้างบรรยากาศให้ผ่อนคลาย ให้เกียรติแก่ผู้ฟัง ๓) แสดงธรรมไม่กระทบตนและผู้อื่น ไม่ยกตนข่มท่าน ไม่มุ่งเสียดสีใคร ๆ ๔) แสดงธรรมด้วยความตั้งใจเห็นผู้ฟังเป็นสำคัญ ๕) ใช้ภาษาสุภาพ ไม่หยาบคาย เข้าใจง่าย 



๒.๒.๓ คุณลักษณะในการแสดงธรรม
ในประเด็นคุณลักษณะในการแสดงมี ๗ ประการด้วยกัน คือ
๑) สันทัสสนา การให้เห็นชัดแจ้ง หรือชี้ให้ชัด คือ ชี้แจงให้เข้าใจชัดเจน มองเห็นเรื่องราวและเหตุผลต่าง ๆ แจ่มแจ้งเหมือนจูงมือไปดูเห็นประจักษ์กับตา; เป็นลักษณะอย่างแรกของการสอนที่ดีตามแนวพุทธจริยา (ข้อต่อไปคือ สมาทปนา)[footnoteRef:64] [64:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๔๓๒.] 

๒) สมาทปนา การให้สมาทาน หรือชวนให้ปฏิบัติ คือ อธิบายให้เห็นว่าเป็นความจริง ดีจริง จนใจยอมรับที่จะนำไปปฏิบัติ; เป็นลักษณะอย่างหนึ่งของการสอนที่ดี (ข้อก่อนคือ สันทัสสนา, ข้อต่อไปคือ สมุตเตชนา)[footnoteRef:65] [65:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๔๐๒.] 

๓) สมุตเตชนา การทำให้อาจหาญ คือ เร้าใจให้แกล้วกล้า ปลุกใจให้คึกคัก เกิดความกระตือรือร้น มีกำลังใจแข็งขัน มั่นใจที่จะทำให้สำเร็จ ไม่กลัวเหน็ดเหนื่อยหรือยากลำบาก; เป็นลักษณะอย่างหนึ่งของการสอนที่ดี ข้อก่อนคือ สมาทปนา, ข้อสุดท้ายคือ สัมปหังสนา)[footnoteRef:66] [66:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๔๐๔.] 

๔) สัมปหังสนา การทำให้ร่าเริงหรือปลุกให้ร่าเริง คือ ทำบรรยากาศให้สนุก สดชื่น แจ่มใส เบิกบานใจ ให้ผู้ฟังแช่มชื่นมีความหวัง มองเห็นผลดีและทางสำเร็จ; เป็นลักษณะอย่างหนึ่งของการสอนที่ดีตามแนวพุทธจริยา (ข้อก่อนคือ สมุตเตชนา)[footnoteRef:67] [67:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๔๓๕.] 

ในประเด็นคุณลักษณะในการแสดงธรรม จำแนกได้ ๔ ประการ ดังนี้ ๑) สันทัสสนา การชี้แจงให้เข้าใจชัดเจน ๒) สมาทปนา การชักชวนให้นำไปปฏิบัติ ๓) สมุตเตชนา การปลุกเร้าให้เกิดกำลังใจ ๔) สัมปหังสนา สร้างบรรยากาศให้สนุก เบิกบานใจ
๒.๒.๔ วิธีการแสดงธรรมในแบบต่าง ๆ 
ในประเด็นวิธีการแสดงธรรมในแบบต่าง ๆ มี ๔ ประการด้วยกัน คือ
๑) การสนทนา วิธีนี้เป็นวิธีที่ทรงใช้บ่อย โดยเฉพาะเมื่อมีผู้มาเฝ้า ยังไม่ได้เลื่อมใสศรัทธาในพระศาสนายังไม่รู้ไม่เข้าใจหลักธรรม ในการสนทนาพระผู้มีพระภาคมักจะเป็นฝ่ายถาม นำคู่สนทนาเข้าสู่ธรรมและเลื่อมใสศรัทธาในที่สุด แม้ในหมู่สาวก พระองค์ก็ทรงใช้วิธีนี้ และส่งเสริมให้สาวกสนทนาธรรมกัน ดังปรากฏหลักฐานในมงคลสูตร ความว่า “การสนทนาธรรมตามกาล นี้เป็นมงคลอันสูงสุด”[footnoteRef:68] [68:  ขุ.ขุ. (ไทย) ๒๕/๑๐/๘.] 

๒) การบรรยาย วิธีแสดงธรรมวิธีนี้ จะทรงใช้ในการแสดงธรรมประจำวันที่มีพระสงฆ์หรือประชาชนจำนวนมาก “โดยมากเป็นผู้มีพื้นความรู้ความเข้าใจกับมีความเลื่อมใสศรัทธาอยู่แล้ว มาฟังเพื่อเพิ่มเติมความรู้ และหาความสุขทางจิตใจ”[footnoteRef:69]  [69:  ดูรายละเอียดใน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หน้า ๔๗.] 

๓) การตอบปัญหา ผู้ที่มาถามปัญหา นอกจากเป็นผู้ที่มีความสงสัยในข้อธรรมต่าง ๆ แล้ว โดยมากเป็นผู้นับถือลัทธิศาสนาอื่น บ้างมาถามเพื่อต้องการรู้คำสอนในพระพุทธศาสนา หรือเทียบเคียงกับคำสอนในลัทธิของตน บ้างมาถามเพื่อลองภูมิ บ้างมาถามเพื่อข่มปราบให้จน หรือให้ได้รับความอับอาย
พระผู้มีพระภาคทรงใช้วิธีการตอบให้เหมาะสมกับลักษณะของปัญหา ในสังคีติสูตร[footnoteRef:70] ได้แยกประเภทการตอบปัญหาไว้ ๔ ประการ คือ [70:  ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๑๒/๒๙๑.] 

(๑) เอกังสพยากรณียปัญหา ปัญหาที่ตอบตรงไปตรงมา เช่น ถามว่า “จักษุเป็นอนิจจังหรือ” พึงตอบว่า “ถูกแล้ว”
(๒) ปฏิปุจฉาพยากรณียปัญหา ปัญหาที่ย้อนถามแล้วจึงแก้ เช่น ถามว่า “โสตะก็เหมือนจักษุหรือ” พึงย้อนถามว่า “ที่ถามนั้นหมายถึงแง่ใด” ถ้าเขากล่าวว่า “ในแง่เป็นเครื่องมองเห็น” พึงตอบว่า “ไม่เหมือน”ถ้าเขากล่าวว่า “ในแง่เป็นอนิจจัง” ควรตอบว่า “เหมือน”
(๓) วิภัชชพยากรณียปัญหา ปัญหาที่ต้องแยกตอบ เช่น ถามว่า “สิ่งที่เป็นอนิจจัง ได้แก่ จักษุใช่ไหม?” ควรแยกตอบว่า “ไม่เฉพาะจักษุเท่านั้น ถึงโสตะ ฆานะ ฯลฯ ก็เป็นอนิจจัง” หรือปัญหาถามว่า “พระตถาคตตรัสวาจาไม่เป็นที่รักที่ชอบใจของคนอื่นไหม?” ต้องแยกตอบตามหลักการตรัสพระวาจา ๖ ประการ เป็นต้น
(๔) ฐปนียปัญหา ปัญหาที่ควรยับยั้งเสีย ได้แก่ ปัญหาที่ถามนอกเรื่อง ไร้ประโยชน์ สิ้นเปลืองเวลาเปล่า ควรยับยั้งเสีย แล้วชักนำผู้ถามกลับเข้าสู่เรื่องที่ประสงค์ต่อไป เช่น เมื่อถามว่า “ชีวะอันใด สรีระก็อันนั้นหรือ?” คำถามนี้จัดอยู่ในประเภทเก็งความจริง ถึงอธิบายอย่างไรผู้ถามก็ไม่อาจเข้าใจหรือพบข้อยุติได้ และไม่เกิดประโยชน์อะไรแก่ผู้ถามด้วย[footnoteRef:71] [71:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หน้า ๔๘-๔๙.] 

นอกจากนี้ พระผู้มีพระภาคยังทรงแสดงสาเหตุแห่งการถาม ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระวินัยปิฎก ปริวาร อุปาลิปัญจกะ ทิฏฐาวิกัมมวรรค ความว่า
อุบาลี การถามปัญหานี้มี ๕ อย่าง คือ
๑. ภิกษุถามปัญหาเพราะความเป็นผู้โง่เขลา งมงาย
๒. เป็นผู้ปรารถนาเลวทราม ถูกความอยากครอบงำ จึงถามปัญหา
๓. ถามปัญหาเพราะดูหมิ่น
๔. เป็นผู้ไม่ประสงค์จะรู้จึงถามปัญหา
๕. ถามปัญหาด้วยคำนึงว่า ถ้าเราถามปัญหาแล้ว ภิกษุจักพยากรณ์ได้ถูกต้อง การพยากรณ์ดังนี้นั้นเป็นสิ่งดี แต่ถ้าเราถามปัญหาแล้ว เธอจักพยากรณ์ไม่ถูกต้อง เราก็จักพยากรณ์แก่เธออย่างถูกต้อง
อุบาลี การถามปัญหามี ๕ อย่างนี้แล[footnoteRef:72] [72:  วิ.ป. (ไทย) ๘/๔๓๒/๖๑๔.] 

นอกจากรู้วิธีการตอบปัญหาแล้ว ถ้ารู้จุดประสงค์ของผู้ถาม ก็จะสามารถกล่าวแก้และตอบปัญหาได้ตรงจุด ทำให้การแสดงธรรมได้ผลดียิ่งขึ้น
๔) การวางกฎข้อบังคับ เช่น กรณีมีภิกษุกระทำความผิดเป็นครั้งแรก พระสงฆ์และประชาชนต่างติเตียนโพนทะนา เมื่อมีผู้นำความมากราบทูลพระผู้มีพระภาค พระองค์จะทรงเรียกประชุมสงฆ์ ไต่สวนภิกษุผู้กระทำความผิด เมื่อเจ้าตัวรับสารภาพแล้ว ก็จะทรงตำหนิ ชี้แจงความเสียหายที่เกิดแก่คณะสงฆ์ และคุณประโยชน์ของการประพฤติดีงาม ฯลฯ จากนั้นจะทรงบัญญัติสิกขาบท ในท่ามกลางสงฆ์ และรับทราบร่วมกันของสงฆ์[footnoteRef:73] 	 [73:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หน้า ๕๑.] 

ในประเด็นวิธีการแสดงธรรมในแบบต่าง ๆ จำแนกได้ ๔ ประการ ดังนี้ ๑) การสนทนา ๒) การบรรยาย ๓) การตอบปัญหา ซึ่งวิธีการตอบปัญหายังจำแนกได้อีก ๔ วิธี คือ (๑) ปัญหาที่ตอบตรงไปตรงมา (๒) ปัญหาที่ย้อนถามแล้วจึงแก้ (๓) ปัญหาที่ต้องแยกตอบ (๔) ปัญหาที่ควรยับยั้งเสีย ๔) การวางกฎข้อบังคับ 
๒.๒.๕ กุศโลบายในการแสดงธรรม 
ในประเด็นกุศโลบายในการแสดงธรรมมี ๑๐ ประการด้วยกัน คือ
๑) แสดงธรรมด้วยการยกอุทาหรณ์และเล่านิทานประกอบ วิธีนี้ช่วยให้ผู้ฟังเข้าใจได้ง่ายและชัดเจนในประเด็น เช่น อารามทูสกชาดก (ลิงทำลายสวน)[footnoteRef:74] วารุณิทูสกชาดก (ผู้มีปัญญาทรามทำสุราให้เสีย)[footnoteRef:75] เป็นต้น [74:  ขุ.ชา.ทุก.อ (ไทย) ๒/๔๖/๑๙-๒๒.]  [75:  ขุ.ชา.ทุก.อ (ไทย) ๒/๔๗/๒๒-๒๓.] 

๒) แสดงธรรมด้วยการอุปมาเปรียบเทียบ วิธีนี้ช่วยให้ผู้ฟังเข้าใจเรื่องลึกซึ้งที่เข้าใจยากกลายเป็นเรื่องที่เข้าใจง่าย เช่น ทรงอุปมาด้วยลูกไก่ (เวรัญชกัณฑ์) ความว่า 
พราหมณ์ ไข่ ๘ ฟอง ๑๐ ฟอง หรือ ๑๒ ฟอง ที่แม่ไก่กกหรือฟักดีแล้ว ลูกไก่ตัวที่ใช้เล็บหรือจะงอยปากทำลายกระเปาะ ไข่ออกมาได้ก่อน ควรเรียกมันว่า เป็นตัวพี่ หรือตัวน้อง ควรเรียกว่า พี่ เพราะมันแก่กว่าเขา
เช่นเดียวกันนั่นแหละพราหมณ์ ในขณะที่หมู่สัตว์ ถูกกระเปาะไข่คืออวิชชาห่อหุ้มอยู่ เราได้ทำลายกระเปาะไข่คืออวิชชา ผู้เดียวเท่านั้นสำเร็จอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณอันยอดเยี่ยม จึงเป็นพี่ใหญ่ผู้ประเสริฐที่สุดของโลก[footnoteRef:76] [76:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๑/๕.] 

๓) แสดงธรรมด้วยการใช้อุปกรณ์สื่อการสอน วิธีนี้ช่วยให้ผู้ฟังเห็นชัดเข้าใจง่ายโดยอุปมาจากวัตถุหรือเครื่องใช้ที่มีอยู่ใกล้ตัว เหมาะสำหรับผู้ฟังมีอายุน้อย ๆ เช่นในจูฬราหุโลวาทสูตร ความว่า
... พระผู้มีพระภาคทรงเหลือน้ำหน่อยหนึ่งไว้ในภาชนะน้ำ แล้วรับสั่งเรียกท่านพระราหุลมาตรัสว่า ราหุล เธอเห็นน้ำที่เหลืออยู่หน่อยหนึ่งในภาชนะนี้ไหม
ท่านพระราหุลกราบทูลว่า เห็น พระพุทธเจ้าข้า
ราหุล ความเป็นสมณะของบุคคลผู้ไม่มีความละอายในการกล่าวเท็จทั้งที่รู้อยู่ก็มีอยู่หน่อยหนึ่งเหมือนน้ำที่เหลืออยู่หน่อยหนึ่งอย่างนี้[footnoteRef:77] [77:  ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๐๘/๑๑๗.] 

๔) แสดงธรรมด้วยการปฏิบัติให้เห็นเป็นตัวอย่าง วิธีนี้เป็นการปฏิบัติให้เห็นเป็นตัวอย่าง โดยที่ไม่ต้องกล่าวสอน เช่น ในคิลานวัตถุกถา ความว่า
พระผู้มีพระภาคพร้อมด้วยพระอานนท์ตามเสด็จ ขณะเสด็จไปทางที่อยู่ของพระภิกษุรูปหนึ่ง ได้เห็นภิกษุรูปนั้นนอนเกลือกกลิ้งไปมาบนปัสสาวะและอุจจาระของตนเอง จึงได้เข้าไปไต่ถามและจัดการชำระร่างกายให้สะอาดแล้วให้นอนบนเตียง จากนั้นพระองค์จึงรับสั่งให้ประชุมสงฆ์ ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอไม่มีมารดา ไม่มีบิดาผู้คอยพยาบาล ภิกษุทั้งหลาย ถ้าพวกเธอไม่พยาบาลกันเอง ใครเล่าจะคอยพยาบาลพวกเธอ ภิกษุทั้งหลาย ผู้จะพยาบาลเราก็จงพยาบาลภิกษุไข้เถิด…[footnoteRef:78] [78:  วิ.ม. (ไทย) ๕/๓๖๕/๒๓๙-๒๔๐.] 

๕) แสดงธรรมด้วยการเล่นคำศัพท์ เล่นภาษา วิธีนี้เป็นการตอบโดยใช้คำศัพท์เดียวกันแต่ความหมายต่างกัน เช่น กรณีเวรัญชพราหมณ์กล่าวตำหนิพระผู้มีพระภาค ความว่า
พราหมณ์กราบทูลต่อไปว่า ท่านพระโคดม สอนให้ทำลาย
พระผู้มีพระภาคตรัสตอบว่า พราหมณ์ ข้อที่เขากล่าวหาเรานั้นมีมูลอยู่ เพราะเราสอนให้ทำลายราคะ โทสะ โมหะ ตลอดถึงให้ทำลายบาปอกุศลธรรมต่าง ๆ ข้อที่เขากล่าวหาเรานั้นมีมูลอยู่ แต่ไม่ใช่ที่ท่านกล่าวถึง
พราหมณ์กราบทูลต่อไปว่า ท่านพระโคดม เป็นคนช่างรังเกียจ
พระผู้มีพระภาคตรัสตอบว่า พราหมณ์ ข้อที่เขากล่าวหาเรานั้นมีมูลอยู่ เพราะเราช่างรังเกียจกายทุจริต วจีทุจริต มโนทุจริต และบาปอกุศลธรรมต่าง ๆ ข้อที่เขากล่าวหาเรานั้นมีมูลอยู่ แต่ไม่ใช่ที่ท่านกล่าวถึง[footnoteRef:79] [79:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๖-๗/๔.] 

๖) แสดงธรรมด้วยการเลือกกุศโลบายให้เหมาะสมในแต่ละบุคคล วิธีนี้ใช้แรกเริ่มในการประกาศพระศาสนา โดยเลือกบุคคลที่จะแสดงธรรมโปรดและวิธีการแสดงธรรมให้เหมาะสมกับบุคคล
นั้น ๆ เช่น โปรดปัญจวัคคีย์[footnoteRef:80] ยสกุลบุตรพร้อมด้วยครอบครัวและสหาย[footnoteRef:81] ภัททวัคคีย์ ๓๐ คน[footnoteRef:82] ทั้งยังไปโปรดชฎิล ๓ พี่น้องพร้อมทั้งบริวารทั้งหมด[footnoteRef:83] เพื่อเปิดทางให้ง่ายต่อการเผยแผ่คำสอนต่อไป [80:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๓-๒๔/๒๐-๓๑.]  [81:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๖-๓๑/๓๒-๔๐.]  [82:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๖/๔๕-๔๖.]  [83:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๗-๕๔/๔๗-๖๕.] 

๗) แสดงธรรมด้วยการรู้จังหวะและโอกาสที่เหมาะสม วิธีนี้ใช้ในการแสดงธรรมให้เหมาะสมกับจังหวะและโอกาสเพื่อให้เกิดประโยชน์อย่างสูงสุด เช่น กรณีพระยสะ ความว่า
ยสกุลบุตรตื่นขึ้นมาเห็นบริวารนอนหลับสภาพน่าอุจาดดุจป่าช้าผีดิบ จึงเบื่อหน่ายเดินออกจากปราสาทเข้าไปในป่าอิสิปตนมฤคทายวัน และอุทานว่า “ที่นี่วุ่นวายหนอ ที่นี่ขัดข้องหนอ” ในขณะนั้นพระพุทธเจ้าได้ยินเสียงจึงตรัสตอบว่า “ที่นี่ไม่วุ่นวายหนอ ที่นี่ไม่ขัดข้องหนอ” แล้วชวนให้ยสกุลบุตรมาฟังธรรม พระองค์ทรงแสดงธรรมด้วยอนุปุพพิกถา ฯลฯ แก่ยสกุลบุตรจนได้บรรลุเป็นพระอรหันต์[footnoteRef:84] [84:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๕-๒๘/๓๑-๓๔.] 

๘) แสดงธรรมด้วยการใช้วิธีที่ยืดหยุ่นให้เหมาะกับสถานการณ์ วิธีนี้ใช้เพื่อการข่มบ้าง โอนอ่อนผ่อนตามบ้าง ยอมบ้าง ขัดบ้าง คล้อยตามบ้าง ปลอบบ้าง เช่น ในเกสีสูตร ความว่า “เกสี เราฝึกผู้ที่ควรฝึกได้ด้วยวิธีแบบสุภาพบ้าง วิธีแบบรุนแรงบ้าง วิธีทั้งแบบสุภาพและแบบรุนแรงบ้าง”[footnoteRef:85] [85:  องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒๑/๑๑๑/๑๗๐.] 

๙) แสดงธรรมด้วยการสรรเสริญและการตำหนิ วิธีนี้เป็นการทำให้ผู้ถูกสรรเสริญมั่นใจในการทำคุณความดี แต่ไม่นำไปเปรียบเทียบโดยข่มผู้อื่น และการตำหนิผู้กระทำความผิดให้เห็นโทษ ละผิดหันกลับมาประพฤติตนให้ถูกต้อง เช่น กล่าวสรรเสริญพระสารีบุตร[footnoteRef:86] กล่าวตำหนิพระสาติ[footnoteRef:87] เป็นต้น [86:  ดูรายละเอียดใน ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๙๗/๑๑๕.]  [87:  ดูรายละเอียดใน ม.มู. (ไทย) ๑๒/๓๙๘/๔๒๙-๔๓๐.] 

๑๐) แสดงธรรมด้วยการแก้ปัญหาเฉพาะหน้า วิธีนี้เป็นการแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นเฉพาะหน้าในบางครั้งบางคราว เช่น ธนัญชานีสูตร ความว่า
ขณะที่นางพราหมณีกำลังจะนำอาหารไปให้พราหมณ์ผู้เป็นสามี นางก้าวเท้าพลาดจึงอุทาน “นโม ตสฺส” ๓ หน เมื่อสามีได้ยินจึงด่าภรรยาว่า “หญิงถ่อย ฯลฯ” สามีกล่าวว่า ฉันจะไปปราบวาทะศาสดาของแก ฝ่ายภรรยากล่าวว่า ยังไม่เห็นใครในโลก พร้อมเทวโลก มารโลก พรหมโลกจะปราบวาทะพระผู้มีพระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ ฝ่ายภรรยาจึงท้าให้สามีไปปราบวาทะ เมื่อสามีโกรธจึงเข้าไปหาพระศาสดา แล้วถามคำถามว่า 
บุคคลกำจัดอะไรได้จึงอยู่เป็นสุข
กำจัดอะไรได้จึงไม่เศร้าโศก ข้าแต่พระโคดม ฯลฯ 
พระผู้มีพระภาคตรัสตอบว่า
บุคคลกำจัดความโกรธได้จึงอยู่เป็นสุข
กำจัดความโกรธได้จึงไม่เศร้าโศก พราหมณ์ ฯลฯ
หลังจากพราหมณ์สามีฟังพระธรรมเทศนาแล้วเกิดศรัทธาเลื่อมใสออกบวช ฯลฯ[footnoteRef:88] [88:  ดูรายละเอียดใน ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๘๗/๒๖๓-๒๖๕.] 

ในประเด็นกุศโลบายในการแสดงธรรม จำแนกได้ ๑๐ ประการ ดังนี้ ๑) ยกอุทาหรณ์และเล่านิทานประกอบ ๒) อุปมาเปรียบเทียบ ๓) ใช้สื่ออุปกรณ์การสอน ๔) ปฏิบัติให้เห็นเป็นตัวอย่าง ๕) เล่นคำศัพท์ เล่นภาษา ๖) เลือกกุศโลบายให้เหมาะสมในแต่ละบุคคล ๗) รู้จังหวะและโอกาสที่เหมาะสม ๘) ใช้วิธีที่ยืดหยุ่นให้เหมาะกับสถานการณ์ ๙) สรรเสริญและการตำหนิ ๑๐) แก้ปัญหาเฉพาะหน้า
๒.๒.๖ เกี่ยวกับตัวผู้ฟังธรรม
ในประเด็นเกี่ยวกับตัวผู้ฟังธรรมมี ๗ ประการด้วยกัน คือ
๑) แสดงธรรมให้เหมาะสมกับความแตกต่างของแต่ละบุคคล ดังในสารีปุตตสุตตนิทเทส ความว่า 
พระผู้มีพระภาคทรงทราบว่า “บุคคลนี้มีราคจริต บุคคลนี้มีโทสจริต บุคคลนี้มีโมหจริต บุคคลนี้มีวิตกจริต บุคคลนี้มีสัทธาจริต บุคคลนี้มีญาณจริต”[footnoteRef:89] และก่อนที่พระองค์จะออกประกาศพระศาสนาทรงรู้ระดับสติปัญญาของแต่ละบุคคลว่า [89:  ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๑๙๑/๕๔๕.] 

… สัตว์ทั้งหลายผู้มีธุลีในตาน้อย มีธุลีในตามาก มีอินทรีย์แก่กล้า มีอินทรีย์อ่อน มีอาการดี มีอาการทราม สอนให้รู้ได้ง่าย สอนให้รู้ได้ยาก บางพวกมักเห็นปรโลกและโทษว่าน่ากลัวก็มี บางพวกมักไม่เห็นปรโลกและโทษว่าน่ากลัวก็มี มีอุปมาเหมือนในกออุบล ในกอปทุม หรือในกอบุณฑริก …[footnoteRef:90] [90:  วิ.ม. (ไทย) ๔/๙/๑๔.] 

นอกจากนี้ยังมีดอกบัวเหล่าอื่นที่ไม่ได้จัดอยู่ในดอกบัว ๓ เหล่า ดังหลักฐานปรากฏในคัมภีร์อรรถกถา มหาปทานสูตร ความว่า
ส่วนดอกบัวเหล่าอื่นใดที่อยู่ในสระเป็นต้นที่ยังไม่พ้นน้ำและจักไม่บาน จักเป็นอาหารของปลาและเต่า ดอกบัวเหล่านั้นท่านไม่ยกขึ้นสู่พระบาลี แต่ท่านก็แสดงไว้ว่า ควรนำมาแสดงประกอบความได้ เหมือนอย่างว่า ดอกบัวมี ๔ ชนิดเท่านั้น ฉันใด บุคคลก็มี ๔ จำพวก ฉันนั้นเหมือนกัน คือ 
๑. อุคฆฏิตัญญู	ผู้เข้าใจได้ฉับพลัน
๒. วิปจิตัญญู 	ผู้เข้าใจต่อเมื่อขยายความ
๓. เนยยะ 	ผู้ที่พอจะแนะนำได้
๔. ปทปรมะ 	ผู้ที่สอนให้รู้ได้เพียงตัวบทคือพยัญชนะ[footnoteRef:91] [91:  ที.ม.อ. (ไทย) -/๖๙/๙๓. ] 

๒) แสดงธรรมโดยปรับวิธีให้เหมาะสมกับแต่ละบุคคล แม้จะแสดงธรรมเรื่องเดียวกันแต่ต่างบุคคล อาจใช้ต่างวิธี ข้อนี้เกี่ยวโยงมาจากข้อที่ ๑[footnoteRef:92] [92:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หน้า ๑.] 

๓) ผู้แสดงธรรมจะต้องคิดถึงความพร้อม ความแก่รอบแห่งอินทรีย์หรือญาณของผู้ฟัง ดังหลักฐานปรากฏในราหุโลวาทสูตร ความว่า
พระผู้มีพระภาคทรงหลีกเร้นอยู่ ในที่สงัด ทรงเกิดความรำพึงขึ้นอย่างนี้ว่า “ธรรมเป็นเครื่องบ่มวิมุตติของราหุลแก่กล้าแล้ว ทางที่ดี เราพึงแนะนำราหุลในธรรมเป็นที่สิ้นอาสวะให้ยิ่งขึ้นไป”[footnoteRef:93] [93:  ส.สฬา. (ไทย) ๑๘/๑๒๑/๑๔๓.] 

๔) แสดงธรรมโดยให้ผู้ฟังได้ลงมือปฏิบัติด้วยตนเอง ซึ่งจะช่วยให้เกิดความรู้ความเข้าใจจากการลงมือปฏิบัติจริง เช่น ทรงสอนพระจูฬปันถกผู้โง่เขลาด้วยการให้ผ้าขาวไปลูบคลำ[footnoteRef:94] เป็นต้น [94:  ดูรายละเอียดใน ขุ.เถร.อ. (ไทย) ๒/๕๕๕-๕๕๖/๒๗๒-๒๗๘.] 

๕) แสดงธรรมโดยให้ผู้ฟังกับผู้แสดงมีส่วนร่วมกัน ในการค้นหาความจริง โดยให้มีการแสดงความคิดเห็นโต้ตอบอย่างเสรี วิธีนี้พระผู้มีพระภาคทรงใช้เป็นประจำ ในรูปแบบการถาม-ตอบ แบ่งเป็น ๒ ประการ คือ
ก) ล่อให้ผู้ฟังแสดงความคิดเห็นของตน ชี้ข้อคิดให้แก่เขา ส่งเสริมให้เขาคิด และให้ผู้ฟังเป็นผู้วินิจฉัยความรู้เอง ผู้สอนเป็นเพียงผู้ชี้นำช่องทางเข้าสู่ความรู้
ข) ให้แสดงความคิดเห็นโต้ตอบอย่างเสรี โดยมุ่งหาความรู้ ไม่ใช่มุ่งแสดงภูมิ หรือข่มกัน[footnoteRef:95] [95:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หน้า ๔๐.] 

๖) แสดงธรรมโดยเอาใจใส่บุคคลที่ควรได้รับความสนใจพิเศษเป็นราย ๆ ไป ตามควรแก่โอกาสและสถานที่ เช่น กรณีลูกสาวช่างหูก ความว่า
ลูกสาวช่างหูกคนหนึ่ง อยากฟังธรรม แต่มีงานม้วนกรอด้วยเร่งอยู่ เมื่องานเสร็จแล้วจึงเดินออกจากบ้านเอาม้วนด้ายไปส่งให้บิดา ผ่านโรงธรรมก็แวะ นั่งอยู่แถวหลังสุดของที่ประชุม พระพุทธองค์ก็ยังทรงเอาพระทัยใส่หันไปรับสั่งให้เข้ามานั่งใกล้ ๆ ทักทายปราศรัย และทรงเทศนาให้เด็กนั้นได้รับประโยชน์จากการมาฟังธรรม[footnoteRef:96] [96:  ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๑๗๓/๑๖๑-๑๖๖.] 

๗) ช่วยเหลือเอาใจใส่คนที่ด้อยที่มีปัญหา ยกตัวอย่าง เช่น กรณีพระจูฬปันถกดังที่กล่าวมาแล้ว เป็นต้น[footnoteRef:97] [97:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พุทธวิธีในการสอน, หน้า ๔๑.] 

ในประเด็นเกี่ยวกับตัวผู้ฟังธรรม จำแนกได้ ๗ ประการ ดังนี้ ๑) แสดงให้เหมาะสมกับความแตกต่างในแต่ละบุคคล ๒) แม้แสดงเรื่องเดียวกัน แต่ต่างบุคคล อาจใช้ต่างวิธี ๓) ต้องคิดถึงความพร้อมของผู้ฟัง ๔) ให้ผู้ฟังได้ลงมือปฏิบัติด้วยตนเอง ๕) ให้ผู้ฟังกับผู้แสดงมีส่วนร่วมกัน ๖) เอาใจใส่บุคคลที่ควรได้รับความสนใจพิเศษเป็นราย ๆ ไป ๗) ช่วยเหลือเอาใจใส่คนที่ด้อยและมีปัญหา
สรุปความว่า หลักการและวิธีการเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าจำแนกได้ ๖ ประการ ดังนี้ ๑. เนื้อหาที่แสดง ๒. ตัวผู้แสดงธรรม ๓. คุณลักษณะในการแสดงธรรม ๔. วิธีการแสดงธรรมในแบบต่าง ๆ ๕. กุศโลบายในการแสดงธรรม ๖. ตัวผู้ฟังธรรม
๒.๓ พระภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยตรงและโดยอ้อมที่ปรากฏ
ในพระไตรปิฎก
ภายหลังการตรัสรู้ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระองค์ได้ออกไปเผยแผ่พระศาสนา ด้วยการแสดงธัมมจักกัปปวัตตนสูตรแก่เหล่าปัญจวัคคีย์[footnoteRef:98] ต่อมา ได้แสดงอนุปุพพิกถาแก่ยสกุลบุตรและสหายรวม ๕๕ คน ซึ่งในขณะนั้นมีพระอรหันต์รวมทั้งพระพุทธเจ้าด้วยเป็นจำนวน ๖๑ รูป[footnoteRef:99] หลังจากออกพรรษา พระองค์ได้ส่งพระสาวกออกไปเผยแผ่ศาสนาด้วยพุทธดำรัสว่า  [98:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๓-๒๔/๒๐-๓๑.]  [99:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๒๖-๓๑/๓๒-๔๐.] 

... ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชน์สุขแก่ชนจำนวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์เกื้อกูล และความสุขแก่ทวยเทพ และมนุษย์ อย่าไปโดยทางเดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถ และพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อยมีอยู่ ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรม ภิกษุทั้งหลาย แม้เราก็จักไปยังตำบลอุรุเวลาเสนานิคมเพื่อแสดงธรรม[footnoteRef:100] [100:  วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐.] 

แม้พระองค์ก็ได้ออกเดินทางเพื่อไปแสดงธรรมแก่ภัททวัคคีย์ทั้ง ๓๐ คน[footnoteRef:101] และเหล่าฤาษีชฏิล ๓ พี่น้อง พร้อมทั้งบริวาร ๑,๐๐๓ ตน ที่ตำบลอุรุเวลาเสนานิคมเช่นกัน[footnoteRef:102] ในเวลาต่อมา ได้เดินทางไปแสดงธรรมแก่พระเจ้าพิมพิสารพร้อมด้วยข้าราชบริพารที่สวนตาลหนุ่ม จำนวน ๑๒๐,๐๐๐ คน[footnoteRef:103] ทั้งยังได้ตั้งพระศาสนาเป็นครั้งแรกในแคว้นมคธแห่งนี้[footnoteRef:104] ซึ่งในช่วงระหว่างที่พระพุทธเจ้าและพระสงฆ์สาวกได้เผยแผ่พระศาสนานั้น ได้มีบุคคลผู้สนใจเข้ามาบวชเป็นภิกษุในศาสนานี้จำนวนมาก โดยบุคคลเหล่านั้นเมื่อได้เข้ามาบวชเป็นภิกษุแล้ว ก็มีทั้งพวกที่เชื่อฟังคำสั่งสอนและพวกที่คัดค้านคำสั่งสอน ซึ่งในประเด็นนี้ ผู้วิจัยจะขอกล่าวถึงเฉพาะในส่วนภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัย โดยภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยยังจำแนกได้ ๒ จำพวก คือ  [101:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๖/๔๕-๔๖.]  [102:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๗-๕๔/๔๗-๖๕.]  [103:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๕๕-๕๖/๖๕-๖๘.]  [104:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๕๙/๗๑-๗๒.] 

๑. พระภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยตรง 
๒. พระภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยอ้อม 
โดยผู้วิจัยจะยกมาเพื่อให้เห็นเป็นตัวอย่าง ดังต่อไปนี้
๒.๓.๑ พระภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยตรง
ภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยตรง ในที่นี้ผู้วิจัยหมายถึง ภิกษุผู้ที่มีความเห็นผิดคัดค้านต่อคำสั่งสอนของพระศาสดาที่พระองค์ได้แสดงไว้แล้ว รวมทั้งภิกษุผู้เผยแผ่หลักคำสอนซึ่งเป็นหลักการของลัทธินอกพระพุทธศาสนา และภิกษุผู้ที่เสนอข้อปฏิบัติซึ่งเป็นไปเพื่อความแตกแยกแห่งสงฆ์ด้วย โดยในประเด็นนี้ผู้วิจัยจะยกมาแสดงเพียงบางตัวอย่าง ดังต่อไปนี้
๑. พระสาติมีความเห็นว่าวิญญาณเป็นผู้ท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏ
ปรากฏหลักฐานในมหาตัณหาสังขยสูตร ความว่า
พระสาติมีความเห็นผิดว่า “เรารู้ทั่วถึงในคำสอนของพระศาสดาว่า “วิญญาณนี้นั่นแหละ ไม่ใช่สิ่งอื่น ที่ท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏ” เมื่อภิกษุจำนวนมากได้ฟังดังนี้ จึงเข้าไปหาพระสาติเพื่อแก้ไขความเห็นผิด แต่ภิกษุเหล่านั้นไม่สามารถแก้ไขความเห็นผิดของพระสาติได้ จึงพากันไปเข้าเฝ้าพระศาสดาแล้วแจ้งเรื่องพระสาติให้ทราบ เมื่อพระองค์ทราบเรื่อง จึงให้ภิกษุรูปหนึ่งไปเรียกพระสาติมาสอบถาม เมื่อพระสาติมาถึง พระองค์ได้ตรัสถามว่า “สาติ ได้ยินว่า เธอมีความเห็นผิดว่า เรารู้ทั่วถึงในคำสอนของพระศาสดาว่า วิญญาณนี้นั่นแหละ ไม่ใช่สิ่งอื่น ที่ท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏ จริงหรือ” พระสาติรับว่า “จริง” พระองค์จึงถามต่อไปว่า “สาติ วิญญาณมีสภาพเป็นอย่างไร” พระสาติตอบว่า “วิญญาณมีสภาพพูดได้ รับรู้ได้ รับผลของการกระทำดีและชั่ว” พระองค์จึงตรัสตำหนิว่า “โฆษบุรุษ เราแสดงธรรมนี้แก่ใครเล่า ฯลฯ” เมื่อตรัสตำหนิพระสาติแล้ว จึงตรัสกับภิกษุทั้งหลายว่า “วิญญาณเกิดขึ้นได้เพราะอาศัยปัจจัย วิญญาณที่อาศัยตาและรูป เรียกว่า การเห็น อาศัยหูและเสียง เรียกว่า ได้ยิน อาศัยจมูกและกลิ่น เรียกว่า ได้กลิ่น อาศัยลิ้นและรส เรียกว่า ลิ้มรส อาศัยกายและสิ่งที่มากระทบ เรียกว่า สัมผัส อาศัยใจและสิ่งที่ใจคิด เรียกว่า การนึกคิด”[footnoteRef:105] [105:  ดูรายละเอียดใน ม.มู. (ไทย) ๑๒/๓๙๖-๔๐๐/๔๒๗-๔๓๑, ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๓๙๖-๔๐๐/๒๘๐-๒๘๓.] 

๒. พระอริฏฐะมีความเห็นว่าสิ่งที่ทรงแสดงไปไม่เป็นอันตรายจริง
ปรากฏหลักฐานในอริฏฐสิกขาบท ความว่า
พระอริฏฐะมีความเห็นผิดว่า “เรารู้ทั่วถึงในคำสอนที่พระศาสดาได้แสดงแล้ว แม้สิ่งที่พระองค์ตรัสว่า เป็นสิ่งที่เป็นอันตราย ก็ไม่เป็นอันตรายแก่ผู้ซ่องเสพได้จริง เมื่อภิกษุหลายรูปได้ทราบข่าวเช่นนั้น จึงเข้าไปหาพระอริฏฐะเพื่อแก้ไขความเห็นผิด แต่ภิกษุเหล่านั้นไม่สามารถแก้ไขความเห็นผิดของพระอริฏฐะได้ จึงพากันไปเข้าเฝ้าพระศาสดาแล้วแจ้งเรื่องพระอริฏฐะให้ทราบ เมื่อพระองค์ทราบเรื่อง ได้สั่งประชุมสงฆ์ แล้วตรัสถามว่า “อริฏฐะ ได้ยินว่า เธอมีความเห็นผิดว่า เรารู้ทั่วถึงในคำสอนที่พระศาสดาได้แสดงแล้ว แม้สิ่งที่พระองค์ตรัสว่า เป็นสิ่งที่เป็นอันตราย ก็ไม่เป็นอันตรายแก่ผู้ซ่องเสพได้จริง จริงหรือ” พระอริฏฐะรับว่า “จริง” พระองค์จึงตรัสตำหนิว่า “โมฆบุรุษ เธอรู้ทั่วถึงในคำสอนที่เราได้แสดงแล้ว ได้อย่างไร ฯลฯ ด้วยเหตุนี้ พระผู้มีพระภาคจึงได้บัญญัติสิกขาบท[footnoteRef:106] [106:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๔๑๗-๔๑๘/๕๒๕-๕๒๘. ] 

ในอรรถกถาอริฏฐสิกขาบท ได้อธิบายว่า
พระอริฏฐะเป็นพหสูต แต่ไม่ฉลาดเรื่องพระวินัย จึงไม่รู้อันตรายิกธรรม (สิ่งที่เป็นอันตรายปิดกั้นสวรรค์และนิพพาน ได้แก่ การทำผิดพระวินัย เป็นต้น) พระอริฏฐะคิดว่า ผู้ครองเรือนบริโภคกามคุณ ๕ ด้วยตา ฯลฯ สัมผัสด้วยกาย ก็ยังบรรลุมรรคผลเป็นโสดาบันจนถึงอนาคามี แม้ภิกษุก็บริโภคกามคุณ ๕ ด้วยตา ฯลฯ สัมผัสด้วยกายเช่นเดียวกันกับผู้ครองเรือน แสดงว่า กามคุณ ๕ ไม่เป็นอันตรายต่อการบรรลุมรรคผลของภิกษุเช่นเดียวกัน ดังนั้น พระอริฏฐะจึงเกิดความเห็นผิดว่า เพราะเหตุใดรูปสตรี ฯลฯ สัมผัสของสตรีจึงเป็นสิ่งที่อันตรายต่อการบรรลุมรรคผลเล่า “เหตุใด พระศาสดาจึงบัญญัติปฐมปาราชิก (ภิกษุรูปใดมีเพศสัมพันธ์ ต้องปาราชิก) ไว้ ในกามคุณเหล่านั้นซึ่งไม่มีโทษ” ฉะนั้น แม้รูปสตรี ฯลฯ สัมผัสของสตรีก็ไม่เป็นอันตรายต่อการบรรลุมรรคผลของภิกษุเช่นเดียวกัน ด้วยเหตุที่พระอริฏฐะใช้ความคิดเทียบเคียงในแบบเดียวกัน ระหว่างการบริโภคกามคุณ ๕ ของผู้ครองเรือนกับภิกษุผู้ประพฤติพรหมจรรย์ ดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น พระอริฏฐะจึงเกิดความเห็นผิดและคัดค้านว่า “เรารู้ทั่วถึงในคำสอนที่พระศาสดาได้แสดงแล้ว แม้สิ่งที่พระองค์ตรัสว่า เป็นสิ่งที่เป็นอันตราย ก็ไม่เป็นอันตรายแก่ผู้ซ่องเสพได้จริง”[footnoteRef:107] [107:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๔๑๗/๕๑๐-๕๑๑.] 


๓. พระยมกะมีความเห็นว่าหลังจากพระอรหันต์ตายแล้วขาดสูญ 
ปรากฏหลักฐานในยมกสูตร ความว่า 
พระยมกะมีความเห็นผิดว่า “เรารู้ทั่วถึงในคำสอนที่พระศาสดาได้แสดงไว้ว่า หลังจากพระอรหันต์ตายแล้วขาดสูญ ไม่เกิดอีก เมื่อภิกษุจำนวนมากได้ฟังดังนี้ จึงเข้าไปหาพระยมกะเพื่อแก้ไขความเห็นผิด แต่ภิกษุเหล่านั้นไม่สามารถแก้ไขความเห็นผิดของพระยมกะได้ จึงพากันเข้าไปหาพระสารีบุตรแล้วแจ้งเรื่องพระยมกะให้ทราบ ในเวลาเย็น พระสารีบุตรเข้าไปหาพระยมกะแล้วถามว่า “ท่านยมกะ ทราบว่า ท่านเกิดความเห็นผิดว่า เรารู้ทั่วถึงในคำสอนที่พระศาสดาได้แสดงไว้ว่า หลังจากพระอรหันต์ตายแล้วขาดสูญ ไม่เกิดอีก จริงหรือ” พระยมกะรับว่า “จริง” พระสารีบุตรถามต่อไปว่า “ท่านยมกะ รูป ฯลฯ วิญญาณ เที่ยงหรือไม่” พระยมกะตอบว่า “ไม่เที่ยงครับ” พระสารีบุตรจึงถามต่อไปอีกว่า “ท่านยมกะ รูป ฯลฯ วิญญาณเป็นตัวตนหรือ” พระยมกะตอบว่า “ไม่ใช่ตัวตนครับ” พระสารีบุตรจึงกล่าวว่า “ความจริงแล้ว ท่านจะค้นหาตัวตนในขันธ์ ๕ ไม่ได้เลย สมควรแล้วหรือที่ท่านจะกล่าวว่า เรารู้ทั่วถึงในคำสอนที่พระศาสดาได้แสดงไว้ว่า หลังจากพระอรหันต์ตายแล้วขาดสูญ ไม่เกิดอีก” พระยมกะได้กล่าวว่า ท่านสารีบุตร เมื่อก่อนผมไม่รู้จึงเกิดความเห็นผิดเช่นนั้น เพราะฟังธรรมเทศนาของท่าน ผมจึงละความเห็นผิดนั้นได้ จิตของผมจึงหลุดพ้นจากอาสวะทั้งหลาย เพราะไม่ถือมั่น[footnoteRef:108] [108:  ดูรายละเอียดใน ส.ข. (ไทย) ๑๗/๘๕/๑๔๗-๑๕๓.] 

๔. พระเทวทัตผู้เสนอข้อปฏิบัติเพื่อการทำลายสงฆ์ 
ปรากฏหลักฐานในสังฆเภทสิกขาบท ว่าด้วยการทำสงฆ์ให้แตกกัน ความว่า
พระเทวทัตเข้าไปหาพระโกกาลิกะและคณะ พร้อมทั้งได้ชักชวนภิกษุเหล่านั้นว่าจะทำลายคณะสงฆ์ของพระโคดม พร้อมกับบอกแผนการและวิธีที่จะทำลายคณะสงฆ์ให้แตกแยกกัน โดยเสนอข้อปฏิบัติทั้ง ๕ ข้อ มีดังนี้ ๑. ภิกษุต้องอยู่ป่าตลอดชีวิต เข้าบ้านมีโทษ ๒. ภิกษุต้องบิณฑบาตตลอดชีวิต รับกิจนิมนต์มีโทษ ๓. ภิกษุต้องถือผ้าบังสุกุลตลอดชีวิต รับผ้าคหบดีมีโทษ ๔. ภิกษุต้องอยู่โคนไม้ตลอดชีวิต อยู่ที่มุงที่บังมีโทษ ๕. ภิกษุไม่ฉันปลาและเนื้อตลอดชีวิต ฉันปลาและเนื้อมีโทษ พระเทวทัตกล่าวต่ออีกว่า พระโคดมจะไม่อนุญาตข้อปฏิบัติทั้ง ๕ นี้แน่ และเราจะใช้ข้อปฏิบัติทั้ง ๕ นี้ชักชวนให้ประชาชนเชื่อถือ พวกเราสามารถใช้ข้อปฏิบัติทั้ง ๕ นี้ ทำลายศาสนาของพระโคดมได้ 
ต่อมา พระเทวทัตพร้อมคณะจึงพากันไปเข้าเฝ้าพระศาสดา แล้วได้เสนอข้อปฏิบัติทั้ง ๕ นี้ แต่พระศาสดาตรัสห้ามว่า “อย่าเลยเทวทัต ภิกษุรูปใดปรารถนาก็จงอยู่ป่าเถิด ฯลฯ” ซึ่งก็เป็นไปตามแผนการที่พระเทวทัตได้วางไว้แต่แรก จากนั้น พระเทวทัตพร้อมคณะจึงเดินทางเข้าไปในกรุงราชคฤห์ แล้วประกาศชักชวนให้ชาวเมืองศรัทธาในข้อปฏิบัติทั้ง ๕ นี้ ผลปรากฏว่า มีประชาชนส่วนหนึ่งศรัทธา ประชาชนอีกส่วนตำหนิติเตียน เมื่อภิกษุทั้งหลายทราบข่าวจึงพากันตำหนิว่า เหตุใด พระเทวทัตจึงพยายามทำลายสงฆ์เล่า ภิกษุเหล่านี้จึงนำเรื่องนี้ไปแจ้งให้พระศาสดาทราบ เมื่อพระองค์ทราบเรื่อง จึงประชุมสงฆ์ แล้วสอบถามพระเทวทัตว่า เทวทัต ทราบว่า เธอเพียรพยายามทำลายสงฆ์ จริงหรือ” พระเทวทัตรับว่า “จริง” พระองค์จึงตรัสตำหนิว่า “โมฆบุรุษ ฯลฯ” แล้วจึงบัญญัติสิกขาบท[footnoteRef:109] [109:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๐๙-๔๑๐/๔๔๑-๔๔๔.] 

สรุปความว่า พระภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยตรง มีดังต่อไปนี้
๑. พระสาติผู้มีความเห็นผิดว่า วิญญาณมีสภาพพูดได้ รับรู้ได้ รับผลของการกระทำดีและชั่ว ซึ่งวิญญาณนี่แหละที่เป็นผู้ท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏ ๒. พระอริฏฐะผู้มีความเห็นผิดว่า แม้สิ่งที่พระองค์ตรัสว่า เป็นสิ่งที่เป็นอันตราย ก็ไม่เป็นอันตรายแก่ผู้ซ่องเสพได้จริง ๓. พระยมกะผู้มีความเห็นผิดว่า หลังจากพระอรหันต์ตายแล้วขาดสูญ ไม่เกิดอีก ๔. พระเทวทัตผู้ชักชวนพระโกกาลิกะและคณะ โดยวางแผนการเสนอข้อปฏิบัติ ๕ ข้อ ที่เป็นไปเพื่อการทำลายสงฆ์ 
๒.๓.๒ พระภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยอ้อม
ภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยอ้อม ในที่นี้ผู้วิจัยหมายถึง ภิกษุผู้ที่หลีกเลี่ยงการกระทำผิดในสิกขาบทซึ่งเป็นต้นบัญญัติที่พระผู้มีพระภาคได้บัญญัติไว้แล้ว โดยใช้ข้ออ้างว่า พระศาสดาไม่ได้บัญญัติไว้ จนเป็นเหตุให้พระองค์บัญญัติเพิ่มในตัวสิกขาบทเดิม เพื่อให้ครอบคลุมและรัดกุมมากยิ่งขึ้น เรียกว่า อนุบัญญัติ หรือในอีกกรณีหนึ่ง คือ การที่ภิกษุหลีกเลี่ยงการกระทำผิดในอีกสิกขาบท จนเป็นเหตุให้พระศาสดาต้องบัญญัติเป็นสิกขาบทเพิ่มขึ้นมาใหม่ โดยในประเด็นนี้ผู้วิจัยจะยกมาแสดงเพียงบางตัวอย่าง ดังต่อไปนี้
๑. ภิกษุผู้อาศัยอยู่ในป่ามหาวันร่วมเพศกับลิงตัวเมีย
ปรากฏหลักฐานในปาราชิกสิกขาบทที่ ๑ เรื่องลิงตัวเมีย ความว่า
ภิกษุรูปหนึ่งอาศัยอยู่ในป่ามหาวันได้ให้อาหารเลี้ยงลิงตัวเมียแล้วร่วมเพศกับมัน ในเวลาเช้า ภิกษุนั้นออกไปบิณฑบาตในกรุงเวสาลี ต่อมา ภิกษุหลายรูปเดินผ่านไปทางที่อยู่ของภิกษุนั้น ได้เห็นนางลิงนั้นเข้ามาหาแล้วส่ายสะเอว ฯลฯ ภิกษุเหล่านั้นจึงคิดว่า ภิกษุเจ้าถิ่นคงจะร่วมเพศกับนางลิงแน่ จึงแอบดูในที่กำบัง เมื่อภิกษุเจ้าถิ่นกลับมาจากบิณฑบาต ได้ฉันอาหารส่วนหนึ่ง แล้วแบ่งอีกส่วนให้นางลิง เมื่อมันกินอาหารแล้ว ภิกษุเจ้าถิ่นได้ร่วมเพศกับมัน ทันใดนั้น เหล่าภิกษุจึงออกจากที่ซ่อน กล่าวกับภิกษุเจ้าถิ่นว่า “พระศาสดาบัญญัติสิกขาบทไว้แล้วมิใช่หรือ เหตุใด ท่านจึงร่วมเพศกับนางลิงนี้เล่า” ภิกษุนั้นแย้งว่า “จริง แต่สิกขาบทนี้ ใช้เฉพาะมนุษย์ผู้หญิง ไม่ใช่สัตว์เดรัจฉานตัวเมีย” ภิกษุเหล่านั้นกล่าวว่า “พระบัญญัตินั้นใช้ได้ทั้งมนุษย์ผู้หญิงและสัตว์เดรัจฉานตัวเมีย การกระทำของท่านไม่สมควร ฯลฯ” เมื่อภิกษุเหล่านั้นตำหนิภิกษุเจ้าถิ่นแล้ว จึงนำเรื่องนี้ไปแจ้งให้พระศาสดาทราบ เมื่อพระองค์ทราบเรื่อง จึงประชุมสงฆ์ แล้วสอบถามภิกษุนั้นว่า “ทราบว่า เธอร่วมเพศกับนางลิง จริงหรือ” ภิกษุนั้นรับว่า “จริง” พระองค์จึงตรัสตำหนิว่า “โมฆบุรุษ ฯลฯ” เมื่อตำหนิภิกษุนั้นแล้ว จึงบัญญัติสิกขาบท[footnoteRef:110] [110:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๐-๔๒/๒๙-๓๑.] 

๒. พวกภิกษุฉัพพัคคีย์ผู้ขโมยห่อผ้าของช่างย้อมในป่า
ปรากฏหลักฐานในปาราชิกสิกขาบทที่ ๒ เรื่องพวกภิกษุฉัพพัคคีย์ ความว่า
พวกภิกษุฉัพพัคคีย์ได้ไปขโมยห่อผ้าของช่างย้อม แล้วนำกลับมาแบ่งกันที่วัด ภิกษุทั้งหลายเห็นแล้วจึงได้กล่าวว่า “พวกท่านมีบุญมาก ผ้าจำนวนมากจึงเกิดขึ้นแก่พวกท่าน” พวกภิกษุฉัพพัคคีย์ตอบว่า “พวกผมจะมีบุญมาจากที่ไหนกัน พวกผมไปขโมยห่อผ้าของช่างย้อมมาเมื่อครู่นี้เอง” ภิกษุทั้งหลายจึงคัดค้านว่า “พระศาสดาได้บัญญัติสิกขาบทไว้แล้วมิใช่หรือ เหตุใด พวกท่านจึงขโมยห่อผ้าของช่างย้อมมาเล่า” พวกภิกษุฉัพพัคคีย์แย้งว่า “จริง แต่สิกขาบทนั้นใช้เฉพาะในบ้าน ไม่ใช่ในป่า” ภิกษุเหล่านั้นจึงกล่าวว่า “พระบัญญัตินั้นใช้ได้เหมือนกันทั้งในบ้านและในป่า การกระทำของพวกท่านไม่สมควร ฯลฯ” เมื่อภิกษุทั้งหลายตำหนิพวกภิกษุฉัพพัคคีย์แล้ว จึงนำเรื่องนี้ไปแจ้งให้พระศาสดาทราบ เมื่อพระองค์ทราบเรื่อง จึงประชุมสงฆ์ แล้วสอบถามพวกภิกษุฉัพพัคคีย์ว่า “ทราบว่า พวกเธอขโมยห่อผ้าของช่างย้อม จริงหรือ” พวกภิกษุฉัพพัคคีย์รับว่า “จริง” พระศาสดาจึงตรัสตำหนิว่า “โมฆบุรุษทั้งหลาย ฯลฯ” เมื่อตำหนิพวกภิกษุฉัพพัคคีย์แล้ว จึงบัญญัติสิกขาบท[footnoteRef:111] [111:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๙๐-๙๑/๗๙-๘๐.] 

๓. พวกภิกษุฉัพพัคคีย์ผู้กล่าวพรรณนาคุณของความตาย
ปรากฏหลักฐานในปาราชิกสิกขาบทที่ ๓ เรื่องพวกภิกษุฉัพพัคคีย์ ความว่า
อุบาสกคนหนึ่งได้ล้มป่วย และเขามีภรรยาที่รูปงาม พวกภิกษุฉัพพัคคีย์ชอบภรรยาของเขา จึงปรึกษากันว่า “ถ้าอุบาสกยังมีชีวิตอยู่ พวกเราจักไม่ได้นาง พวกเรามาช่วยกันบรรยายคุณของความตายให้เขาฟังเถอะ” ภิกษุเหล่านั้นจึงพากันเข้าไปหาอุบาสกแล้วกล่าวว่า “ท่านทำแต่คุณงามความดีไว้ ไม่ได้ทำชั่วอะไรเลย ท่านจะมีชีวิตอยู่อย่างลำบากยากเข็ญไปทำไม ท่านตายเสียดีกว่า หลังจากตายแล้วท่านจะไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ พร้อมด้วยกามคุณ ๕ อันเป็นทิพย์” อุบาสกเห็นจริงดังนั้นว่า “เราทำแต่คุณงามความดีไว้ ไม่ได้ทำชั่วอะไรเลย เราจะมีชีวิตอยู่อย่างลำบากยากเข็ญไปทำไม เราตายเสียจะดีกว่า หลังจากตายแล้วจะไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ พร้อมด้วยกามคุณ ๕ อันเป็นทิพย์” อุบาสกนั้นจึงรับประทาน กิน ลิ้ม ดื่มแต่ของแสลง จนป่วยหนักถึงขั้นเสียชีวิต ภรรยาของอุบาสกและพวกชาวบ้านจึงพากันตำหนิประนามพวกภิกษุฉัพพัคคีย์ว่า “เป็นผู้ฆ่าอุบาสก ฯลฯ” เมื่อภิกษุทั้งหลายได้ยินจึงพากันตำหนิประนามเช่นเดียวกัน แล้วนำเรื่องนี้ไปแจ้งให้พระศาสดาทราบ เมื่อพระองค์ทราบเรื่อง จึงประชุมสงฆ์ แล้วสอบถามพวกภิกษุฉัพพัคคีย์ว่า “ทราบว่า พวกเธอกล่าวบรรยายคุณของความตายให้อุบาสกฟัง จริงหรือ” พวกภิกษุฉัพพัคคีย์รับว่า “จริง” พระองค์จึงตรัสตำหนิว่า “โมฆบุรุษทั้งหลาย ฯลฯ” แล้วจึงบัญญัติสิกขาบท[footnoteRef:112] [112:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๖๘-๑๗๑/๑๓๙-๑๔๑.] 


๔. พระโกกาลิกะและคณะผู้กล่าวสนับสนุนภิกษุผู้ทำลายสงฆ์
ปรากฏหลักฐานในสังฆเภทานุวัตตกสิกขาบท ว่าด้วยภิกษุผู้ประพฤติตาม กล่าวสนับสนุนภิกษุผู้ทำลายสงฆ์ ความว่า
ครั้งนั้น พระเทวทัตพยายามทำลายสงฆ์ ภิกษุทั้งหลายจึงกล่าวว่า พระเทวทัตได้กล่าวสิ่งที่ไม่เป็นธรรมวินัย เหตุใด พระเทวทัตจึงพยายามทำลายสงฆ์เล่า เมื่อภิกษุทั้งหลายกล่าวอยู่อย่างนี้ พระโกกาลิกะและคณะได้กล่าวกับภิกษุเหล่านั้นว่า พวกท่านอย่าได้กล่าวเช่นนั้น พระเทวทัต กล่าวสิ่งที่เป็นธรรมวินัย ท่านกล่าวตามความพอใจและชอบใจของพวกเรา พวกเราเห็นด้วยกับคำของท่าน บรรดาภิกษุผู้มักน้อย ฯลฯ จึงพากันตำหนิประนามว่า เหตุใด ภิกษุทั้งหลายจึงพากันประพฤติตาม และกล่าวสนับสนุนพระเทวทัตผู้พยายามทำลายสงฆ์เล่า เมื่อบรรดาภิกษุผู้มักน้อยตำหนิพระโกกาลิกะและคณะแล้ว จึงนำเรื่องนี้ไปแจ้งให้พระศาสดาทราบ เมื่อพระองค์ทราบเรื่อง จึงประชุมสงฆ์ แล้วสอบถามภิกษุทั้งหลายว่า ภิกษุทั้งหลาย ทราบว่า มีภิกษุผู้ประพฤติตาม และกล่าวสนับสนุนพระเทวทัต ผู้พยายามทำลายสงฆ์ จริงหรือ ภิกษุทั้งหลายตอบว่า จริงครับ พระศาสดาจึงตรัสตำหนิว่า ภิกษุทั้งหลาย การกระทำของโมฆบุรุษเหล่านั้นไม่สมควร ฯลฯ เมื่อตรัสตำหนิพระโกกาลิกะและคณะแล้ว พระองค์จึงบัญญัติสิกขาบท[footnoteRef:113] [113:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๑๗-๔๑๘/๔๔๙-๔๕๐.] 

สรุปความว่า พระภิกษุผู้มีความเห็นคัดค้านพระธรรมวินัยโดยอ้อม มีดังต่อไปนี้
๑. ภิกษุผู้อาศัยอยู่ในป่ามหาวันได้เลี้ยงลิงด้วยอาหารไว้เพื่อการร่วมเพศ ๒. พวกภิกษุฉัพพัคคีย์ได้ขโมยห่อผ้าที่ลานตากผ้าของช่างย้อมในป่า ๓. พวกภิกษุฉัพพัคคีย์พากันกล่าวบรรยายคุณของความตายแก่อุบาสกด้วยหวังได้ภรรยาของเขา ๔. พระโกกาลิกะและคณะผู้กล่าวสนับสนุนพระเทวทัตผู้พยายามทำลายสงฆ์
๒.๔ หลักเกณฑ์ในการตัดสินพระธรรมวินัยที่ปรากฏในพระไตรปิฎก
ในช่วงระยะเวลา ๔๕ พรรษาของการเผยแผ่คำสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า “พระธรรมวินัยอันเป็นคำสั่งสอนของพระศาสดาได้มีเป็นจำนวนมากถึง ๘๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ และเป็นส่วนของบรรดาพระสาวกทั้งหลายอีก ๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์”[footnoteRef:114] “โดยคำสั่งสอนเหล่านี้ ยังสามารถจำแนกออกเป็น ๙ ประเภท ซึ่งประกอบไปด้วยสุตตะ เคยยะ เวยยากรณะ คาถา อุทาน อิติวุตตกะ ชาตกะ อัพภูตธรรม เวทัลละ”[footnoteRef:115] และเนื่องด้วยคำสั่งสอนของพระศาสดามีเป็นจำนวนมาก อันจะเป็นสาเหตุให้พุทธบริษัทผู้ไม่รู้ทั่วถึงในพระธรรมวินัย ไม่ทราบว่า คำสอนใดเป็นพระธรรมวินัย คำสอนใดไม่ใช่พระธรรมวินัยของพระองค์ ดังนั้น เพื่อเป็นการป้องกันและแก้ไขเหตุที่จะเกิดขึ้นนี้ พระพุทธองค์จึงได้ประทานหลักเกณฑ์ไว้เพื่อตรวจสอบเทียบเคียงตัดสินพระธรรมวินัย เมื่อมีบุคคลผู้กล่าวอ้างว่า คำสั่งสอนนี้เป็นพระธรรมวินัยของพระศาสดา  [114:  ดูรายละเอียดใน ขุ.เถร. (ไทย) ๒๖/๑๐๒๗/๕๐๘.]  [115:  ดูรายละเอียดใน ม.มู. (ไทย) ๑๒/๒๓๙/๒๕๓-๒๕๔.] 

โดยหลักเกณฑ์ในการตรวจสอบเพื่อเทียบเคียงเพื่อตัดสินพระธรรมวินัยที่พระศาสดาทรงประทานไว้ให้มี ๔ หลักเกณฑ์ คือ
๒.๔.๑ หลักมหาปเทส ๔ ตามแนวพระวินัย
๒.๔.๒ หลักมหาปเทส ๔ ตามแนวพระสูตร
๒.๔.๓ หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไว้กับพระอุบาลี
๒.๔.๔ หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไว้กับพระมหาปชาบดีโคตมีภิกษุณี
๒.๔.๑ หลักมหาปเทส ๔ ตามแนวพระวินัย
ครั้งหนึ่ง ภิกษุทั้งหลายเกิดความยำเกรงและสงสัยในข้อบัญญัติพระวินัยบางอย่างว่า “สิ่งใดบ้างที่พระผู้มีพระภาคทรงอนุญาต และสิ่งใดที่ไม่ทรงอนุญาต” ภิกษุทั้งหลายจึงนำเรื่องนี้เข้าไปทูลถาม พระพุทธองค์จึงทรงประทานหลักมหาปเทสไว้ ๔ ข้อ คือ[footnoteRef:116] [116:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๕/๓๐๕/๑๓๙.] 

๑. สิ่งใดไม่ได้ทรงห้ามไว้ว่าไม่ควร แต่เข้ากันกับสิ่งที่ไม่ควร (อกัปปิยะ) ขัดกับสิ่งที่ควร (กัปปิยะ) สิ่งนั้นไม่ควร 
๒. สิ่งใดไม่ได้ทรงห้ามไว้ว่าไม่ควร แต่เข้ากันกับสิ่งที่ควร (กัปปิยะ) ขัดกับสิ่งที่ไม่ควร (อกัปปิยะ) สิ่งนั้นควร 
๓. สิ่งใดไม่ได้ทรงอนุญาตไว้ว่าควร แต่เข้ากันกับสิ่งที่ไม่ควร (อกัปปิยะ) ขัดกับสิ่งที่ควร (กัปปิยะ) สิ่งนั้นไม่ควร 
๔. สิ่งใดไม่ได้ทรงอนุญาตไว้ว่าควร แต่เข้ากันกับสิ่งที่ควร (กัปปิยะ) ขัดกับสิ่งที่ไม่ควร (อกัปปิยะ) สิ่งนั้นควร[footnoteRef:117] [117:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๑๖๗-๑๖๘. ] 

ในหลักมหาปเทส ๔ ตามหลักพระวินัย ระบุว่า ภิกษุทั้งหลายได้สงสัยว่า สิ่งใดพระศาสดาอนุญาตและไม่อนุญาต จึงเข้าไปถาม ได้ความว่า (สิ่งใดที่พระองค์ไม่ได้ห้ามไว้ว่าไม่สมควร) ๑. แต่สิ่งนั้นเข้ากับสิ่งที่ไม่สมควร และขัดกับสิ่งที่สมควร สิ่งนั้นจึงเป็นสิ่งที่ไม่สมควร หรือ ๒. แต่สิ่งนั้นเข้ากับสิ่งที่สมควร และขัดกับสิ่งที่ไม่สมควร สิ่งนั้นจึงเป็นสิ่งที่สมควร และ (สิ่งใดที่พระองค์ไม่ได้อนุญาตไว้ว่าสมควร) ๓. แต่สิ่งนั้นเข้ากับสิ่งที่ไม่สมควร และขัดกับสิ่งที่สมควร สิ่งนั้นจึงเป็นสิ่งที่ไม่สมควร หรือ ๔. แต่เข้ากับสิ่งที่สมควร และขัดกับสิ่งไม่สมควร สิ่งนั้นจึงเป็นสิ่งที่สมควร
๒.๔.๒ หลักมหาปเทส ๔ ตามแนวพระสูตร
ครั้งหนึ่ง พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ในภัณฑุคาม ได้เรียกพระอานนท์มาแล้วตรัสว่า “อานนท์ เราจะไปหัตถีคาม อัมพคาม ชัมพุคาม และโภคนคร” เมื่อพระผู้มีพระภาคพร้อมด้วยภิกษุสงฆ์หมู่ใหญ่เดินทางไปถึงโภคนคร ขณะพักอยู่ที่อานันทเจดีย์ ได้เรียกภิกษุทั้งหลายมาแล้วตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย เราจะแสดงมหาปเทส ๔ ประการ เธอทั้งหลายจงฟังและใส่ใจให้ดี แล้วพระผู้มีพระภาคได้ตรัสว่า[footnoteRef:118] [118:  ดูรายละเอียดใน ที.ม. (ไทย) ๑๐/๑๘๗/๑๓๔.] 

ที่อ้างอิงข้อใหญ่, หลักใหญ่สำหรับอ้างเพื่อสอบสวนเทียบเคียง
๑. หากมีภิกษุกล่าวว่า ข้าพเจ้าได้สดับรับมาเฉพาะพระพักตร์ของพระผู้มีพระภาคว่า นี้เป็นธรรม นี้เป็นวินัย นี้เป็นสัตถุสาสน์ 
๒. หากมีภิกษุกล่าวว่า ในอาวาสชื่อโน้น มีสงฆ์อยู่ พร้อมด้วยพระเถระ พร้อมด้วยปาโมกข์ ข้าพเจ้าได้สดับรับมาเฉพาะหน้าสงฆ์นั้นว่า นี้เป็นธรรม นี้เป็นวินัย นี้เป็นสัตถุสาสน์ 
๓. หากมีภิกษุกล่าวว่า ในอาวาสชื่อโน้น มีภิกษุผู้เป็นพระเถระอยู่จำนวนมาก เป็นพหูสูต ถึงอาคม (คือชำนาญในพุทธพจน์ทั้ง ๕ นิกาย) ทรงธรรม ทรงวินัย ทรงมาติกา ข้าพเจ้าได้สดับรับมาเฉพาะหน้าพระเถระเหล่านั้นว่า นี้เป็นธรรม นี้เป็นวินัย นี้เป็นสัตถุสาสน์ 
๔. หากมีภิกษุกล่าวว่า ในอาวาสโน้น มีภิกษุผู้เป็นพระเถระอยู่รูปหนึ่ง เป็นพหูสูต ถึงอาคม ทรงธรรม ทรงวินัย ทรงมาติกา ข้าพเจ้าได้สดับรับมาเฉพาะหน้าพระเถระรูปนั้นว่า นี้เป็นธรรม นี้เป็นวินัย นี้เป็นสัตถุสาสน์ 
เธอทั้งหลาย ยังไม่พึงชื่นชม ยังไม่พึงคัดค้านคำกล่าวของผู้นั้น พึงเรียนบทและพยัญชนะ (ทั้งข้อความและถ้อยคำ) เหล่านั้นให้ดีแล้ว พึงสอบดูในสูตรเทียบดูในวินัย  
ก. ถ้าบทและพยัญชนะเหล่านั้น สอบลงในสูตรก็ไม่ได้ เทียบเข้าในวินัยก็ไม่ได้ พึงลงสันนิษฐานว่า นี้มิใช่ดำรัสของพระผู้มีพระภาคแน่นอน ภิกษุนี้ (สงฆ์นั้น พระเถระเหล่านั้น พระเถระรูปนั้น) ถือไว้ผิด พึงทิ้งเสีย
ข. ถ้าบทและพยัญชนะเหล่านั้น สอบลงในสูตรก็ได้ เทียบเข้าในวินัยก็ได้ พึงลงสันนิษฐานว่า นี้เป็นดำรัสของพระผู้มีพระภาคแน่แท้ ภิกษุนี้ (สงฆ์นั้น พระเถระเหล่านั้น พระเถระรูปนั้น) รับมาด้วยดี 
โดยสรุป คือ การยกข้ออ้างหรือหลักฐาน ๔ คือ 
๑. พุทธาปเทส (ยกเอาพระพุทธเจ้าขึ้นอ้าง)
๒. สังฆาปเทส (ยกเอาคณะสงฆ์ขึ้นอ้าง)
๓. สัมพหุลัตเถราปเทส (ยกเอาพระเถระจำนวนมากขึ้นอ้าง)
๔. เอกัตเถราปเทส (ยกเอาพระเถระรูปหนึ่งขึ้นอ้าง)[footnoteRef:119] [119:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๑๒๙-๑๓๐.] 

ในหลักมหาปเทส ๔ ตามหลักพระสูตร ระบุว่า พระพุทธเจ้าได้เรียกภิกษุทั้งหลายมาฟังวิธีในการตรวจสอบเมื่อมีผู้กล่าวอ้างว่า คำสอนเหล่านี้เป็นของพระศาสดามี ๔ ข้อ ดังนี้ (ถ้ามีภิกษุกล่าวว่าได้ฟังมาจาก) ๑. พระพุทธเจ้า ๒. คณะสงฆ์ ๓. พระเถระจำนวนมาก ๔. พระเถระรูปหนึ่งว่า นี้เป็นธรรมวินัย นี้เป็นคำสอนพระศาสดา เธอทั้งหลาย ยังไม่ควรชื่นชมหรือคัดค้าน ให้จำข้อความและถ้อยคำเหล่านั้นให้ดี แล้วนำไปเทียบกับสูตรและวินัย ก. ถ้าข้อความและถ้อยคำเหล่านั้น เทียบกับสูตรและวินัยไม่ได้ ให้สันนิษฐานว่า ไม่ใช่คำสอนของพระพุทธเจ้า บุคคลเหล่านั้นจำมาผิด ให้ทิ้งไป ข. ถ้าข้อความและถ้อยคำเหล่านั้น เทียบกับสูตรและวินัยได้ ให้สันนิษฐานว่า เป็นคำสอนของพระพุทธเจ้า บุคคลเหล่านั้นทรงจำมาดี
๒.๔.๓ หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไว้กับพระอุบาลี
ครั้งหนึ่ง พระอุบาลีเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ได้ทูลขอให้พระองค์แสดงธรรมโดยย่อ เพื่อที่ได้ฟังแล้วจะหลีกออกไปอยู่ผู้เดียว ทำความเพียรด้วยความไม่ประมาท พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “อุบาลี ... ธรรมเหล่านี้เป็นไปเพื่อ…[footnoteRef:120] [120:  ดูรายละเอียดใน องฺ.สตฺตก. (ไทย) ๒๓/๘๓/๑๗๘-๑๗๙.] 

ลักษณะตัดสินธรรมวินัย ๗ หรือ หลักกำหนดธรรมวินัย ๗ ธรรมเหล่าใดเป็นไปเพื่อ
๑. เอกันตนิพพิทา (ความหน่ายสิ้นเชิง, ไม่หลงใหลเคลิบเคลิ้ม)
๒. วิราคะ (คลายกำหนัด, ไม่ยึดติดรัดตัว เป็นอิสระ)
๓. นิโรธ (ความดับ, หมดกิเลสหมดทุกข์)
๔. อุปสมะ (ความสงบ)
๕. อภิญญา (ความรู้ยิ่ง, ความรู้ชัด)
๖. สัมโพธะ (ความตรัสรู้)
๗. นิพพาน (นิพพาน)
ธรรมเหล่านี้ พึงรู้ว่าเป็นธรรม เป็นวินัย เป็นสัตถุสาสน์ คือคำสอนของพระศาสดา; หมวดนี้ตรัสแก่พระอุบาลี[footnoteRef:121] [121:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๑๒๖.] 

ในหลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไว้กับพระอุบาลี ระบุว่า พระศาสดาได้แสดงธรรมแบบย่อ ๆ กับพระอุบาลีว่า อุบาลี คำสอนเหล่าใดเป็นไปเพื่อความเบื่อหน่าย คลายกำหนัด ความสงบ ความรู้ยิ่ง ความตรัสรู้ นิพพาน คำสอนเหล่านี้เป็นธรรมวินัย เป็นคำสอนของพระศาสดา
๒.๔.๔ หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไว้กับพระมหาปชาบดีโคตมี
ครั้งหนึ่ง พระมหาปชาบดีโคตมีเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ได้ทูลขอให้พระองค์แสดงธรรมโดยย่อ เพื่อที่ได้ฟังแล้วจะหลีกออกไปอยู่ผู้เดียว ทำความเพียรด้วยความไม่ประมาท” พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “โคตมี ท่านรู้ธรรมเหล่าใดว่า …[footnoteRef:122] [122:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๖/๓๒๓.] 


ลักษณะตัดสินธรรมวินัย ๘ หรือ หลักกำหนดธรรมวินัย ๘ ธรรมเหล่าใดเป็นไปเพื่อ
๑. วิราคะ คือ ความคลายกำหนัด, ความไม่ติดพัน เป็นอิสระ มิใช่เพื่อความกำหนัดย้อมใจ หรือเสริมความติดใคร่
๒. วิสังโยค คือ ความหมดเครื่องผูกรัด, ความไม่ประกอบทุกข์ มิใช่เพื่อผูกรัด หรือประกอบทุกข์
๓. อปจยะ คือ ความไม่พอกพูนกิเลส มิใช่เพื่อพอกพูนกิเลส
๔. อัปปิจฉตา คือ ความอยากอันน้อย, ความมักน้อย มิใช่เพื่อความอยากอันใหญ่, ความมักใหญ่ หรือมักมากอยากใหญ่
๕. สันตุฏฐี คือ ความสันโดษ มิใช่เพื่อความไม่สันโดษ
๖. ปวิเวก คือ ความสงัด มิใช่เพื่อความคลุกคลีอยู่ในหมู่
๗. วิริยารัมภะ คือ การประกอบความเพียร มิใช่เพื่อความเกียจคร้าน
๘. สุภรตา คือ ความเลี้ยงง่าย มิใช่เพื่อความเลี้ยงยาก
ธรรมเหล่านี้ พึงรู้ว่าเป็นธรรม เป็นวินัย เป็นสัตถุสาสน์ คือคำสอนของพระศาสดา; หมวดนี้ตรัสแก่พระนางมหาปชาบดีโคตมี[footnoteRef:123] [123:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๑๒๕-๑๒๖.] 

ในหลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไว้กับพระมหาปชาบดีโคตมี ระบุว่า พระศาสดาได้แสดงธรรมแบบย่อ ๆ กับพระมหาปชาบดีโคตมีว่า โคตมี คำสอนเหล่าใดเป็นไปเพื่อความคลายกำหนัด ไม่ประกอบทุกข์ มักน้อย สันโดษ สงัด ทำความเพียร เลี้ยงง่าย คำสอนเหล่านี้เป็นธรรมวินัย เป็นคำสอนของพระศาสดา
สรุปความว่า หลักเกณฑ์ในการตัดสินพระธรรมวินัยที่ปรากฏในพระไตรปิฎก มีดังต่อไปนี้
๑. พระศาสดาตรัสบอกหลักในการเทียบเคียงพระวินัยว่าสิ่งใดอนุญาตหรือไม่อนุญาตไว้ ๔ ข้อ ๒. พระศาสดาตรัสบอกหลักเกณฑ์สำหรับตรวจสอบคำสอนของพระองค์ ในกรณีที่มีผู้อ้างว่า นี่เป็นคำสอนของพระศาสดา ๓. พระศาสดาตรัสหลักในการตัดสินพระธรรมวินัยไว้กับพระอุบาลี ๗ ข้อ และ ๔. พระศาสดาตรัสหลักในการตัดสินพระธรรมวินัยไว้กับพระมหาปชาบดีโคตมีอีก ๘ ข้อ
๒.๕ เหตุแห่งความตั้งมั่นและความอันตรธานของพระสัทธรรมที่ปรากฏในพระไตรปิฎก
พระสัทธรรมซึ่งเป็นคำสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เปรียบประดุจด้วยน้ำอมฤตชโลมจิตใจ ได้ก่อประโยชน์ให้เกิดแก่สรรพสัตว์น้อยใหญ่ ทั้งประโยชน์ในปัจจุบัน ประโยชน์เบื้องหน้า และประโยชน์อย่างสูงสุด และด้วยเหตุนี้พุทธบริษัท ๔ จึงได้เล็งเห็นความสำคัญ ได้ช่วยกันยืนหยัดรักษาพระสัทธรรมคำสั่งสอนขององค์พระบรมศาสดาให้ล่วงเลยมา ๒,๖๐๐ ปี และการที่พระสัทธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าจะตั้งมั่นยั่งยืนอยู่ได้ก็ด้วยเพราะอาศัยเหตุ ซึ่งพระองค์ได้ตรัสบอกถึงสาเหตุแห่งความตั้งมั่นและความอันตรธานของพระสัทธรรม รวมถึงผู้ที่จะทำให้ศาสนาเสื่อมและเจริญ ดังต่อไปนี้
๒.๕.๑ เหตุแห่งความตั้งมั่นของพระสัทธรรม
ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้ยกตัวอย่างพระดำรัสที่พระผู้มีพระภาคได้ตรัสไว้ใน ๓ พระสูตร คือ ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร อธัมมวรรค พาลวรรค ตามลำดับดังนี้
พระสูตรที่ ๑ ปรากฏหลักฐานในตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย ธรรม ๕ ข้อนี้ จะเป็นไปเพื่อความดำรงมั่น ไม่เสื่อมสูญหายของสัทธรรม คือ
๑. ภิกษุเล่าเรียนพระสูตรมาดี ด้วยบทพยัญชนะและอรรถของพยัญชนะที่สืบทอดกันมาดี ชื่อว่า เป็นการสืบทอดขยายความกันมาดี
๒. ภิกษุเป็นผู้ว่าง่าย ประกอบด้วยธรรมที่ทำให้เป็นผู้ว่าง่าย อดทนรับฟังคำสั่งสอนโดยเคารพ
๓. ภิกษุเป็นพหูสูต เรียนจบคัมภีร์ ทรงธรรมวินัย ทรงมาติกา ถ่ายทอดสูตรแก่ผู้อื่นโดยเคารพ เมื่อภิกษุเหล่านั้นล่วงลับไป สูตรไม่ขาดรากฐาน 
๔. ภิกษุผู้เป็นเถระ ไม่มักมาก ไม่ย่อหย่อน หมดธุระในนิวรณ์ ๕ เป็นผู้นำในทางวิเวก ปรารภความเพียร ฯลฯ 
๕. สงฆ์สามัคคีกัน ชื่นชมกัน ไม่วิวาทกัน มีอุทเทสที่สวดร่วมกัน[footnoteRef:124] อยู่ผาสุก เมื่อสงฆ์สามัคคีกัน จะไม่มีการด่ากัน ไม่มีการใส่ร้ายกัน ไม่มีการทอดทิ้งกัน ฯลฯ[footnoteRef:125] [124:  มีอุทเทสที่สวดร่วมกัน ในที่นี้หมายถึง มีการยกปาติโมกขุทเทส ๕ ประการ (๑) นิทานุทเทส (๒) 
ปาราชิกุทเทส (๓) สังฆาทิเสสุทเทส (๔) อนิยตุทเทส (๕) วิตถารุทเทส เฉพาะอุทเทสที่ ๕ นั้น รวมเอานิสสัคคิยุทเทส ปาจิตยุทเทส ปาฏิเทสนิยุทเทส เสขิยุทเทส และสมถุทเทสเข้าไว้ด้วย) ขึ้นสวดร่วมกัน (วิ.มหา. (บาลี) ๑/๕๕/๒๗๘).]  [125:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๑๕๖/๒๕๗-๒๕๘.] 

พระสูตรที่ ๒ ปรากฏหลักฐานในอธัมมวรรค (หมวดว่าด้วยธรรม) ความว่า
ภิกษุพวกที่แสดงธรรมว่า “เป็นธรรม” แสดงสิ่งที่มิใช่วินัยว่า “มิใช่วินัย” แสดงวินัยว่า “เป็นวินัย” แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ไม่ได้กล่าวไว้ว่า “ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ ไม่ได้กล่าวไว้” แสดงสิ่งที่ตถาคตได้ภาษิตไว้ ได้กล่าวไว้ว่า “ตถาคตได้ภาษิตไว้ ได้กล่าวไว้” แสดงกรรมที่ตถาคตไม่ได้ประพฤติปฏิบัติมาว่า “ตถาคตไม่ได้ประพฤติปฏิบัติมา” แสดงกรรมที่ตถาคตได้ประพฤติปฏิบัติมาว่า “ตถาคตได้ประพฤติปฏิบัติมา” แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้บัญญัติไว้ว่า “ตถาคตไม่ได้บัญญัติไว้” แสดงสิ่งที่ตถาคตได้บัญญัติไว้” ชื่อว่าปฏิบัติเพื่อเกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อสุขแก่คนหมู่มาก เพื่อประโยชน์แก่คนหมู่มาก เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ภิกษุเหล่านั้นย่อมประสพบุญเป็นอันมาก และดำรงสัทธรรมนี้ไว้ได้[footnoteRef:126]  [126:  องฺ.เอกก. (ไทย) ๒๐/๑๔๑-๑๔๙/๒๑.] 



พระสูตรที่ ๓ ปรากฏหลักฐานในพาลวรรค ธรรมที่ทำให้ศาสนาเจริญ ความว่า
ธรรม ๒ ข้อนี้ จะเป็นไปเพื่อความดำรงมั่น ไม่เสื่อมสูญหายของสัทธรรม คือ
๑. บทพยัญชนะที่สืบทอดกันมาดี
๒. อรรถที่สืบทอดขยายความดี
แม้อรรถของบทพยัญชนะที่ตั้งไว้ดีก็ชื่อว่า เป็นการสืบทอดขยายความดี ภิกษุทั้งหลาย ธรรม ๒ ข้อ นี้ จะเป็นไปเพื่อความดำรงมั่น ไม่เสื่อมสูญหายของสัทธรรม[footnoteRef:127] [127:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๒๑/๗๓.] 

ในประเด็นเหตุแห่งความตั้งมั่นของสัทธรรมมี ๓ พระสูตร ดังนี้
๑. ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ระบุว่า ๑) ภิกษุเรียนบทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดมาดี ๒) ภิกษุเป็นผู้ว่าง่าย ๓) ภิกษุผู้เป็นพหูสูตถ่ายทอดสูตรแก่ผู้อื่น ๔) พระเถระเป็นผู้นำการทำความเพียร ๕) สงฆ์สามัคคีไม่ทะเลาะวิวาทกัน ๒. อธัมมวรรค ระบุว่า แสดงธรรมว่าเป็นธรรม แสดงสิ่งที่ไม่ใช่วินัยว่า ไม่ใช่วินัย แสดงวินัยว่า เป็นวินัย เป็นต้น ๓. พาลวรรค ระบุว่า บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดและขยายความมาดี
๒.๕.๒ เหตุแห่งความอันตรธานของพระสัทธรรม
ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้ยกตัวอย่างพระดำรัสที่พระผู้มีพระภาคได้ตรัสไว้ใน ๓ พระสูตร คือ ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร อธัมมวรรค พาลวรรค ตามลำดับดังนี้
พระสูตรที่ ๑ ปรากฏหลักฐานในตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย ธรรม ๕ ข้อนี้ จะเป็นไปเพื่อความเสื่อมสูญหายของสัทธรรม คือ
๑. ภิกษุเล่าเรียนพระสูตรกันมาไม่ดี ด้วยบทพยัญชนะและอรรถของพยัญชนะที่สืบทอดกันมาไม่ดี ชื่อว่า เป็นการสืบทอดขยายความกันมาไม่ดี
๒. ภิกษุเป็นผู้ว่ายาก ประกอบด้วยธรรมที่ทำให้เป็นผู้ว่ายาก ไม่อดทนรับฟังคำสั่งสอนโดยเคารพ 
๓. ภิกษุเป็นพหูสูต ทรงธรรม ทรงวินัย ทรงมาติกา ไม่ถ่ายทอดสูตรแก่ผู้อื่นโดยเคารพ เมื่อภิกษุเหล่านั้นล่วงลับไป สูตรก็ขาดรากฐาน 
๔. ภิกษุผู้เป็นเถระ มักมาก ย่อหย่อน เป็นผู้นำในนิวรณ์ ๕ ทิ้งธุระการในวิเวก ไม่ปรารภความเพียร ฯลฯ 
๕. สงฆ์แตกแยกกัน เมื่อสงฆ์แตกแยกกัน จึงมีการด่ากัน มีการใส่ร้ายกัน มีการทอดทิ้งกัน ฯลฯ[footnoteRef:128] [128:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๑๕๖/๒๕๕-๒๕๗.] 

พระสูตรที่ ๒ ปรากฏหลักฐานในอธัมมวรรค (หมวดว่าด้วยอธรรม) ความว่า
ภิกษุพวกที่แสดงธรรมว่า “เป็นอธรรม” แสดงสิ่งที่มิใช่วินัยว่า “เป็นวินัย” แสดงวินัยว่า “มิใช่วินัย” แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ ไม่ได้กล่าวไว้ว่า “ตถาคตได้ภาษิตไว้ ได้กล่าวไว้” แสดงสิ่งที่ตถาคตภาษิตไว้ กล่าวไว้ว่า “ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ ไม่ได้กล่าวไว้” แสดงกรรมที่ตถาคตไม่ได้ประพฤติปฏิบัติมาว่า “ตถาคตได้ประพฤติปฏิบัติมา” แสดงกรรมที่ตถาคตได้ประพฤติปฏิบัติมาว่า “ตถาคตไม่ได้ประพฤติปฏิบัติมา” แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้บัญญัติไว้ว่า “ตถาคตได้บัญญัติไว้” แสดงสิ่งที่ตถาคตได้บัญญัติไว้ว่า “ตถาคตไม่ได้บัญญัติไว้” ชื่อว่าปฏิบัติเพื่อไม่เกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อไม่ใช่สุขแก่คนหมู่มาก เพื่อไม่ใช่ประโยชน์แก่คนหมู่มาก เพื่อไม่เกื้อกูล เพื่อทุกข์แก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ภิกษุเหล่านั้นย่อมประสพสิ่งที่ไม่ใช่บุญเป็นอันมาก และทำให้สัทธรรมนี้สูญหายไป[footnoteRef:129] [129:  ดูรายละเอียดใน องฺ.เอกก. (ไทย) ๒๐/๑๓๑-๑๓๙/๒๐.] 

พระสูตรที่ ๓ ปรากฏหลักฐานในพาลวรรค ธรรมที่ทำให้ศาสนาเสื่อม ความว่า
ธรรม ๒ ข้อนี้ จะเป็นไปเพื่อความเสื่อมสูญหายของสัทธรรม คือ
๑. บทพยัญชนะที่สืบทอดกันมาไม่ดี
๒. อรรถที่สืบทอดขยายความไม่ดี
แม้อรรถของบทพยัญชนะที่ตั้งไว้ไม่ดีก็ชื่อว่า เป็นการสืบทอดขยายความไม่ดี ภิกษุทั้งหลาย ธรรม ๒ ข้อนี้ จะเป็นไปเพื่อความเสื่อมสูญหายของสัทธรรม[footnoteRef:130] [130:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๒๐/๗๒.] 

ในประเด็นเหตุแห่งความอันตรธานของสัทธรรมมี ๓ พระสูตร ดังนี้
๑. ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ระบุว่า ๑) ภิกษุเรียนบทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดกันมาไม่ดี ๒) ภิกษุเป็นผู้ว่ายาก ๓) ภิกษุผู้เป็นพหูสูตไม่ถ่ายทอดสูตรแก่ผู้อื่น ๔) พระเถระเป็นผู้นำการไม่ทำความเพียร ๕) สงฆ์ไม่สามัคคี แตกแยกกัน ๒. อธัมมวรรค ระบุว่า แสดงธรรมว่า เป็นอธรรม แสดงสิ่งที่ไม่ใช่วินัยว่า เป็นวินัย แสดงวินัยว่า ไม่ใช่วินัย เป็นต้น ๓. พาลวรรค ระบุว่า บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดและขยายความมาไม่ดี
๒.๕.๓ บุคคลผู้ทำให้ศาสนาเสื่อมและเจริญ
ในประเด็นบุคคลผู้ทำให้ศาสนาเสื่อมและเจริญ ผู้วิจัยได้ยกมาแสดง ๑ สูตร คือ
พระสูตรที่ ๑ ปรากฏหลักฐานในสมจิตตวรรค ความว่า
ภิกษุพวกที่คัดค้านอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไว้ไม่ดี ด้วยพยัญชนปฏิรูปนั้น ชื่อว่าปฏิบัติเพื่อไม่เกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อไม่ใช่สุขแก่คนหมู่มาก เพื่อไม่ใช่ประโยชน์แก่คนหมู่มาก เพื่อไม่เกื้อกูล เพื่อทุกข์แก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ภิกษุย่อมประสพสิ่งไม่ใช่บุญเป็นอันมาก และชื่อว่าทำให้สัทธรรมนี้สูญหายไป 
ภิกษุพวกที่อนุโลมอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไว้ดี ด้วยพยัญชนปฏิรูปนั้น ชื่อว่าปฏิบัติเพื่อเกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อสุขแก่คนหมู่มาก เพื่อประโยชน์แก่คนหมู่มาก เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ภิกษุเหล่านั้นย่อมประสพบุญเป็นอันมาก และชื่อว่าดำรงสัทธรรมนี้ไว้ได้[footnoteRef:131]		 [131:  องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๔๒/๘๗.] 

ในประเด็นผู้ทำให้ศาสนาเสื่อมและเจริญ ในสมจิตตวรรค ระบุว่า ภิกษุที่คัดค้านอรรถและธรรมจากสูตรที่ตนเรียนไว้ไม่ดี ด้วยพยัญชนปฏิรูป ชื่อว่า ทำให้สัทธรรมสูญหาย ส่วนภิกษุที่อนุโลมอรรถและธรรมจากสูตรที่ตนเรียนไว้ดี ด้วยพยัญชนปฏิรูป ชื่อว่า ดำรงสัทธรรมไว้ได้
สรุปความว่า เหตุแห่งความตั้งมั่นและความอันตรธานของพระสัทธรรม รวมถึงผู้ที่ทำให้ศาสนาเสื่อมและเจริญ มีดังต่อไปนี้
ความตั้งมั่นของสัทธรรมมี ๓ พระสูตร คือ ๑. ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ระบุว่า ๑) ภิกษุเรียนบทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดมาดี เป็นต้น ๒. อธัมมวรรค ระบุว่า แสดงธรรมว่าเป็นธรรม เป็นต้น ๓. พาลวรรค ระบุว่า บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดและขยายความมาดี ส่วนความอันตรธานของสัทธรรมมี ๓ พระสูตร คือ ๑. ตติยสัทธัมมสัมโมสสูตร ระบุว่า ๑) ภิกษุเรียนบทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดกันมาไม่ดี เป็นต้น ๒. อธัมมวรรค ระบุว่า แสดงธรรมว่า เป็นอธรรม เป็นต้น ๓. พาลวรรค ระบุว่า บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดและขยายความมาไม่ดี
ผู้ทำให้ศาสนาเสื่อมและเจริญ ระบุว่า ภิกษุที่คัดค้านอรรถและธรรมจากสูตรที่ตนเรียนไว้ไม่ดี ด้วยพยัญชนปฏิรูป ชื่อว่า ทำให้สัทธรรมสูญหาย ส่วนภิกษุที่อนุโลมอรรถและธรรมจากสูตรที่ตนเรียนไว้ดี ด้วยพยัญชนปฏิรูป ชื่อว่า ดำรงสัทธรรมไว้ได้
๒.๖ สรุป
 พระพุทธเจ้าเป็นชื่อเรียกกลาง ๆ ที่ใช้เรียกพระพุทธเจ้าพระองค์ใดก็ได้ นอกจากนี้ยังมีชื่อเรียกอื่น ๆ อีก เช่น ชินะ ตถาคต ทศพล เป็นต้น ส่วนพระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบันมีชื่อเรียกว่า โคตมะ ศากยมุนี อังคีรส เป็นต้น และชื่อหนึ่งที่นิยมเรียก คือ พระบรมศาสดา ซึ่งแปลว่า พระศาสดาผู้ยอดเยี่ยม เพราะพระองค์มีความสามารถในการแสดงธรรมสั่งสอน และยังแยกคุณสมบัติของพระองค์เป็น ๒ ส่วน คือ ๑. คุณสมบัติภายนอก ๒. คุณสมบัติภายใน 
๑. คุณสมบัติภายนอก คือ บุคลิกภาพลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการ ในจังกีสูตร ระบุว่า พระสมณโคดมมีรูปงดงาม วาจาไพเราะสุภาพ เป็นต้น และเสียงยังประกอบด้วยความนุ่มนวล ฟังชัดเจน เป็นต้น ๒. คุณสมบัติภายใน คือ คุณธรรมต่าง ๆ ได้แก่ ทศพลญาณ และยังมีพระญาณอื่น ๆ อีก เช่น ๑. เวสารัชชญาณ ๒. อกัมปนญาณ เป็นต้น
ดังคุณสมบัติที่ได้กล่าวมาแล้วว่า “พระองค์มีความสามารถในการแสดงธรรมสั่งสอน” ซึ่งการแสดงธรรมของพระองค์สามารถจำแนกหลักการและวิธีการออกเป็น ๖ ประการ ประกอบด้วย ๑. เกี่ยวกับเนื้อหาที่แสดง คือ ๑) แสดงจากง่ายไปหายาก ๒) แสดงลงลึกไปตามลำดับ ๓) แสดงให้เห็นด้วยประสบการณ์ตรง ๔) แสดงตรงประเด็นไม่วกไปวนมา ๕) แสดงมีเหตุผลรองรับ ๖) แสดงเท่าที่จำเป็นเท่านั้น ๗) แสดงในส่วนที่เป็นประโยชน์และเลือกโอกาสที่เหมาะสม ๒. เกี่ยวกับตัวผู้แสดง คือ ๑) สนทนาเรื่องที่เขาสนใจก่อนเข้าสู่เนื้อหา ๒) สร้างบรรยากาศให้ผ่อนคลาย ๓) ไม่มุ่งยกตนและไม่มุ่งเสียดสีใคร ๆ ๔) แสดงโดยเคารพ ๕) ใช้ภาษาสุภาพ ๓. คุณลักษณะในการแสดง คือ ๑) ชี้ให้เห็นชัด ๒) ชวนให้ปฏิบัติ ๓) ปลุกเร้าใจให้กระตืนรือร้น ๔) สร้างบรรยากาศให้สนุก ๔. วิธีการแสดงในแบบต่าง ๆ คือ ๑) การสนทนา ๒) การบรรยาย ๓) การตอบปัญหา ๔) การวางกฎข้อบังคับ ๕. กุศโล-บายในการแสดง คือ ๑) ยกอุทาหรณ์และเล่านิทานประกอบ ๒) อุปมาเปรียบเทียบ ๓) ใช้อุปกรณ์สื่อการสอน ๔) ปฏิบัติให้เป็นตัวอย่าง ๕) การเล่นคำศัพท์ ๖) เลือกกุศโลบายให้เหมาะสมในแต่ละคน ๗) รู้จังหวะและโอกาสที่เหมาะสม ๘) ยืดหยุ่นให้เหมาะตามสถานการณ์ ๙) การสรรเสริญและตำหนิ ๑๐) แก้ปัญหาเฉพาะหน้า ๖. เกี่ยวกับตัวผู้ฟัง คือ ๑) แสดงให้เหมาะสมกับความแตกต่างของแต่ละบุคคล ๒) แสดงด้วยการปรับให้เหมาะสมกับแต่ละบุคคล ๓) พิจารณาความแก่รอบแห่งอินทรีย์ของผู้ฟัง ๔) ให้ผู้ฟังได้ลงมือปฏิบัติด้วยตนเอง ๕) ให้ผู้ฟังมีส่วนร่วม ๖) ใส่ใจรายละเอียดในรายบุคคล ๗) ช่วยเหลือเอาใจใส่คนที่ด้อยที่มีปัญหา 
โดยในระหว่างที่พระผู้มีพระภาคเผยแผ่คำสั่งสอนมาตลอดระยะเวลา ๔๕ พรรษา ได้มีผู้สนใจเข้ามาบวชเป็นภิกษุในพระพุทธศาสนาจำนวนมาก โดยภิกษุเหล่านั้นมีทั้งผู้ที่เชื่อฟังคำสั่งสอนและทั้งผู้ที่คัดค้าน ในส่วนภิกษุที่คัดค้านพระธรรมวินัย ได้จำแนกเป็น ๒ จำพวก คือ ๑. พระภิกษุผู้คัดค้านโดยตรง ๒. พระภิกษุผู้คัดค้านโดยอ้อม ๑. พระภิกษุผู้คัดค้านโดยตรง ได้แก่ ๑) พระสาติ ๒) พระอริฏฐะ ๓) พระยมกะ ๔) พระเทวทัต ๒. พระภิกษุผู้คัดค้านโดยอ้อม ได้แก่ ๑) ภิกษุผู้อยู่ในป่ามหาวัน ๒) พระฉัพพัคคีย์ ๓) พระฉัพพัคคีย์ ๔) พระโกกาลิกะและคณะ
และดังที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้น เนื่องจากการเผยแผ่คำสั่งสอนของพระผู้มีพระภาคเป็นระยะเวลาถึง ๔๕ พรรษา จึงทำให้พระธรรมวินัย อันเป็นคำสั่งสอนของพระองค์มีเป็นจำนวนมาก ด้วยจะเป็นเหตุให้พุทธบริษัท ผู้รู้ไม่ทั่วถึงพระธรรมวินัย เข้าใจในคำสั่งสอนของพระองค์คลาดเคลื่อน จึงได้ประทานหลักเกณฑ์ในการตรวจสอบและเทียบเคียงคำสอนไว้ ๔ หลักเกณฑ์ด้วยกัน คือ ๑. หลักมหาปเทส ๔ ตามหลักพระวินัย ๒. หลักมหาปเทส ๔ ตามหลักพระสูตร ๓. หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไว้กับพระอุบาลี ๔. หลักตัดสินพระธรรมวินัยที่แสดงไว้กับพระมหาปชาบดีโคตมี
นอกจากนี้แล้ว พระผู้มีพระภาคยังได้ตรัสถึงสาเหตุแห่งความตั้งมั่นและความอันตรธานของพระสัทธรรม และรวมถึงผู้ทำให้พระศาสนาเจริญและเสื่อมอีกด้วย เริ่มต้นด้วยเหตุแห่งความตั้งมั่นของพระสัทธรรมได้ยกตัวอย่างมา ๓ พระสูตร ตามลำดับ พระสูตรที่ ๑ ระบุว่า การเรียน การเป็นผู้ว่าง่าย ภิกษุผู้รู้ทรงธรรมวินัย ถ่ายทอดความรู้แก่ผู้อื่น พระเถระประพฤติตนเป็นผู้นำในการทำความเพียร สงฆ์สามัคคีกัน พระสูตรที่ ๒ ระบุว่า แสดงสิ่งที่พระองค์แสดงว่า พระองค์ทรงแสดง เป็นต้น พระสูตรที่ ๓ ระบุว่า บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดกันมาดี ส่วนความอันตรธานของพระสัทธรรมได้ยกตัวอย่างมา ๓ พระสูตร ตามลำดับ พระสูตรที่ ๑ ระบุว่า เรียนมาไม่ดี การเป็นผู้ว่ายาก ภิกษุผู้รู้ทรงธรรมวินัย ไม่ถ่ายทอดความรู้แก่ผู้อื่น พระเถระประพฤติตนเป็นผู้นำในทางย่อหย่อน สงฆ์ไม่สามัคคีกัน พระสูตรที่ ๒ ระบุว่า แสดงในสิ่งที่พระองค์ไม่ได้แสดงว่า พระองค์ทรงแสดง เป็นต้น พระสูตรที่ ๓ ระบุว่า บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดกันมาไม่ดี และผู้ทำให้พระศาสนาเสื่อมและเจริญ คือ ภิกษุผู้คัดค้านอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไว้ไม่ดี ด้วยพยัญชนปฏิรูป ชื่อว่าทำให้สัทธรรมสูญหาย ส่วนภิกษุผู้อนุโลมอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไว้ดี ด้วยพยัญชนปฏิรูป ชื่อว่าดำรงสัทธรรมไว้ได้


[bookmark: _Toc1071709][bookmark: _Toc47929711]บทที่ ๓

การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย

ในบทนี้ ผู้วิจัยจักกล่าวถึงการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลประวัติพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล (สวัสดิผล) รวมทั้งการเผยแผ่คำสอนในส่วนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย พระสูตร และพระอภิธรรม รวมถึงผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถาด้วย และสรุปความ ตามลำดับต่อไป
๓.๑ ประวัติพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล (สวัสดิผล)  
ในประวัติของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล จะเป็นการกล่าวถึงประวัติชีวิตตั้งแต่ในช่วงฆราวาส จุดเริ่มต้นในเส้นทางธรรม ชีวิตในเพศบรรพชิตครั้งสุดท้าย เรื่อยมา จนได้พบกับคำสอนซึ่งเชื่อว่าออกมาจากพระพุทธโอษฐ์ล้วน รวมไปถึงการศึกษาและการเผยแผ่คำสอนที่เรียกว่า พุทธวจนะ
ประวัติในช่วงเป็นฆราวาส
พระอาจารย์คึกฤทธิ์ เกิดวันที่ ๑๘ มกราคม ๒๕๐๖ ที่โรงพยาบาลจุฬาฯ กรงเทพฯ ท่านจบระดับปริญญาตรี นายร้อย จปร. สาขาวิศวกรรมเครื่องกล และระดับปริญญาโทจากจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย คณะรัฐศาสตร์ จากนั้นท่านได้รับราชการทหารโดยมียศหลังสุดในชีวิตฆราวาสเป็นพันตรี
จุดเริ่มต้นในเส้นทางธรรม
ในปี พ.ศ. ๒๕๒๒ ขณะท่านเรียนอยู่เตรียมทหาร ชั้นปีที่ ๑ ระหว่างปิดเทอม โยมแม่ของท่านได้พาไปบวชกับหลวงพ่อชา สุภัทโท ที่วัดหนองป่าพงเป็นเวลา ๑ เดือน เป็นครั้งแรกที่ไปสู่ดินแดนแห่งความสงบวิเวก ที่ยังใช้ชีวิตแบบง่าย ๆ ตามกุฏิใช้การจุดเทียนให้แสงสว่างเดินตามทางใช้ไฟฉาย น้ำอุปโภค ใช้เชือกผูกกับปี๊บหย่อนไปในบ่อดินช่วยกันดึงขึ้นแล้วเทใส่ถังในรถเข็นไปไว้ตามกุฏิ ศาลา และที่ต่าง ๆ อาหารขบฉันที่มีไม่มาก ต้องใช้พระตัวแทนสงฆ์มาจัดแจกแบ่งปันส่วนเพื่อให้เพียงพอกับทุกชีวิตในวัด และได้พบหลวงพ่อชา ได้ใกล้ชิดและสัมผัสกับธรรมะ รวมถึงข้อวัตรปฏิบัติที่เคร่งครัด งดงามน่าเลื่อมใสของท่านสัมผัสกับจิตบริสุทธ์ที่มีอยู่จริง เกิดใคร่สนใจอยากศึกษา จึงเริ่มมีศรัทธาในพระพุทธศาสนา เมื่อครบกำหนดลาสิกขากลับมาสู่การศึกษาเล่าเรียน จึงตั้งใจเริ่มฝึกหัดรักษาศีล ๕ อย่างเคร่งครัด ตามสติกำลังอยู่ตลอดมามิได้ขาด ท่านได้กลับไปยังวัดหนองป่าพงในทุกช่วงเวลาปิดเทอม จนกระทั่งได้มีโอกาสบวชอีกทีในตอนปิดเทอมชั้นปีที่ ๔ ของนายร้อย จปร. ในครั้งนี้ ท่านได้ตั้งจิตอธิษฐานต่อหลวงพ่อชาว่าจะใช้ชีวิตฆราวาสอีกเพียง ๑๐ ปี แล้วขอให้มีเหตุปัจจัยผลักดันให้ได้ครองเพศบรรพชิตไปตลอดชีวิต

ชีวิตในเพศบรรพชิตครั้งสุดท้าย
หลังจากได้ตั้งอธิษฐานกับหลวงพ่อชา ในครั้งนั้นท่านก็ใช้ชีวิตทางโลกอย่างปรกติเรื่อยมา ท่านเล่าว่าการใช้ชีวิตโดยมีสติและธรรมะอยู่กับตัว ช่วยให้การดำเนินชีวิตทางโลกของท่านเป็นไปอย่างสะดวก ไม่เศร้าหมอง และมีส่วนสนับสนุนความเจริญรุ่งเรืองในหน้าที่การงานเป็นอย่างมาก แต่บางครั้งการมีสติ ก็ทำให้การไปเที่ยวเตร่หรือการเที่ยวเล่นเริ่มไม่เป็นเรื่องสนุกเหมือนอย่างเคย เพราะท่านมองเห็นแต่โทษภัยของการขาดสติ โทษของการที่เผลอเพลินไปกับกิเลสต่าง ๆ จนในที่สุด เมื่อครบ ๑๐ ปี ตรงกับที่ได้ตั้งอธิษฐานไว้ และเป็นปีที่หลวงพ่อชาได้มรณภาพ ในกาลนั้นเองท่านได้เห็นสัจธรรมความไม่เที่ยงของสรรพสัตว์ทั้งหลายในโลกนี้ ไม่เว้นแม้แต่ครูบาอาจารย์ที่ท่านเคารพ ท่านจึงอาศัยสิ่งนี้เป็นอันดับแรก เป็นอนุสสติเครื่องกระตุ้นเตือนใจ ผลักตัวเองให้ออกจากชีวิตทางโลก ประกอบกับเกิดความรู้สึกเบื่อหน่าย และไม่ค่อยเห็นประโยชน์ในการใช้ชีวิตฆราวาสเป็นอย่างยิ่ง อีกทั้งได้รู้สึกถึงความก้าวหน้าของผลการปฏิบัติที่ค่อย ๆ ฝึกหัดกระทำมาตลอด ๑๔ ปี นับแต่เจอหลวงพ่อชา สิ่งเหล่านี้จึงรวมมาเป็นเหตุปัจจัยผลักดันให้ท่านเข้ามาบวชอีกครั้ง
ครั้งนี้ท่านเข้าสู่ร่มผ้ากาสาวพัตร์ที่สำนักสงฆ์บุญญาวาส จังหวัดชลบุรี ปัจจุบันเป็นวัดสาขาของวัดหนองป่าพง มีพระอาจารย์ตั๋น (พระอาจารย์อัครเดช ถิรจิตฺโต) เป็นเจ้าอาวาส [แต่มีหลักฐานอีกแห่ง ระบุว่า พระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้อุปสมบทที่วัดคลองพลูราษฎร์ประสงค์ ตำบลคลองพลู อำเภอหนองใหญ่ จังหวัดชลบุรี][footnoteRef:132] หลังจากบวชได้ระยะหนึ่ง ในระหว่างออกปลีกวิเวกธุดงค์ร่วมกับพระเถระอีก ๒ รูป ท่านได้มาบำเพ็ญภาวนาพำนักอยู่ยังผืนนาอันเป็นของโยมแม่ท่านยกถวาย ณ บริเวณถนนลำลูกกา คลองสิบ จังหวัดปทุมธานี เรื่อยมาจนท่านได้ ๕ พรรษา จากนั้นเป็นช่วงเวลาที่ท่านได้พำนักอยู่เพียงลำพังผู้เดียว ท่านจึงอาศัยความสันโดษวิเวกนี้เป็นโอกาสแห่งการปฏิบัติภาวนาอย่างเต็มกำลังความสามารถ พร้อมทั้งศึกษาธรรมและวินัยจากพระโอษฐ์ควบคู่กันไป[footnoteRef:133] [132:  ดูรายละเอียดใน สมาชิกหมายเลข ๖๘๖๖๘๑๖, เผยหลักฐาน ! ที่แท้..สมมุติภิกขุคึกฤทธิ์ไม่ได้บวชวัดบุญญาวาส แต่กลับประกาศว่าบวชที่วัดนั้น, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://pantip.com/topic/41272097 [๖ เมษายน ๒๕๖๕].]  [133:  พุทธวจนบล็อกสปอต, ประวัติพระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://bud dhawatjana.blogspot.com/p/blog-page_๑๒.html [๒๙ กันยายน ๒๕๖๔]. ] 

[พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวว่า ตนได้จาริกออกมาจากสำนักสงฆ์บุญญาวาสกับพระเถระอายุ ๑๐ พรรษาขึ้นไปอีก ๒ รูป (พระรักศักดิ์และพระโสภณ) มาอยู่ที่คลองสิบ ปทุมธานี และถือนิสัยกับท่าน] ท่านให้นิสัยเราจนเราครบ ๕ พรรษา แล้วท่านก็หลีกไป ... ช่วงระหว่างอยู่องค์เดียวก็เลยได้ศึกษานี่แหละธรรมะจากพระโอษฐ์ถือเป็นโชคดีมาก … คนที่แนะนำอาตมาก็อาจารย์โสภณก็ไม่ได้เจาะเรื่องนี้ละเอียด ก็แนะนำบอกว่า ท่านอ่านจากพระโอษฐ์ เราก็ถูกแนะนำมา ๔ ปีแล้วก็ยังเฉย ๆ แต่พอพรรษาที่ ๔ เริ่มวิเวกมากขึ้น เริ่มอยู่องค์เดียวมากขึ้นก็เริ่มเอ๊ะลองหยิบมาดูหน่อย พออ่านเอ๊ะ โห เข้าท่านิ่ ตรงกับการปฏิบัติเราตั้งหลายอย่าง … แต่ตอนนั้นก็เจอแล้วถูกใจมากเนี่ยะ อู้หู่ ก็บ้าอ่านทั้งวันเหมือนกัน อ่านทั้งวันทั้งคืนเลย ๖ เดือน อ่านตลอดเลย ๖ เดือน ๖ เดือนก็ไม่ได้รู้ถึงขนาดนี้หรอก ก็รู้ระดับนึง แต่รู้แล้วว่าพุดเจ้าสอนอะไร อะไรที่เป็นสิ่งที่ควรสนใจ เริ่มเจอพุทธวจนะที่พุดเจ้าบอกว่า อย่าไปสนใจคำของสาวก เราก็เริ่ม อ้าว แล้วครูบาอาจารย์เราจะเอาไปทิ้งไว้ไหน ก็เริ่มหาคำตอบสิ เอ๊ะ มันจะยังไงกันเนี่ยะ เราก็เริ่มเจอคำตอบเลย อ๋อ ขีดจำกัดสาวกมี สัมมาสัมพุทธะเก่งขนาดนี้ สาวกเป็นแค่ผู้เดินตามเท่านั้น ถึงจะเป็นพระอรหันต์เลิศทางปัญญา อ๋อ เริ่มเข้าใจ พุดเจ้ากำหนดคำพูดทุกคำไม่ให้ผิดพลาดแม้แต่คำเดียวได้ สาวกทำไม่ได้ คำพูดพุดเจ้าเป็นอกาลิโกใช้ได้ตลอดกาล ความเจริญของศาสนาข้อแรก บทพยัญชนะต้องจำมาถูกความหมายถูกอธิบายถูก โอ้ เริ่มโยงตรรกะได้[footnoteRef:134] [134:  ชวนกันฟังพุทธวจน Do Not Be The Last Man, ชีวประวัติพระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาป่าพง l พุทธวจน, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=kajKaBaznVk [๕ ตุลาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๒๒.๓๐-๒๘.๓๑].] 

ในช่วงหน้าแล้งของแต่ละปี ท่านได้หาโอกาสออกวิเวกตามป่าเขา จนในพรรษาที่ ๗ หลังออกวิเวกธุดงค์ โดยเดินจากเมืองกาญจนบุรีผ่านทุ่งใหญ่นเรศวร ขึ้นจังหวัดตากและเมื่อกลับมาถึงคลองสิบ ได้เป็นไข้มาลาเรียนอนป่วยอยู่ผู้เดียวเป็นเวลา ๗ วัน จึงมีคนมารับไปรักษา ผลจากอาพาธครั้งนี้ทำให้ท่านมีอาการอ่อนเพลียต่อเนื่องมาอีก ๕ ปี จึงเริ่มหายเป็นปกติ ในระหว่างนั้นสถานที่ดังกล่าวค่อย ๆ ได้รับการพัฒนาตามลำดับ 
ต่อมา ในปี พ.ศ. ๒๕๔๕ หรือประมาณ ๘ ปี นับแต่ท่านได้มาอยู่บำเพ็ญภาวนาสถานที่แห่งนี้ จึงได้ขึ้นทะเบียนตั้งเป็นวัดนาป่าพงจวบจนถึงปัจจุบัน ท่านได้วางแนวทางการปฏิบัติของพระสงฆ์ในวัดได้อย่างชัดเจน โดยยึดแต่คำสอนที่เป็นพุทธวจนะของพระพุทธเจ้าเป็นแนวทาง ท่านได้วางนโยบายในวัดให้มีความสงบสอดคล้องเหมือนกับการออกวิเวกธุดงค์ กำหนดกิจข้อวัตรของพระในวัดให้กระชับที่สุด และเป็นกฎเกณฑ์ของหมู่คณะที่ต้องเคร่งครัด เพื่อเปิดโอกาสให้พระได้มีเวลาในการภาวนามาก ๆ ผู้ที่จะบวชในวัดนี้ควรจะต้องมีเวลาอย่างน้อย ๑ เดือน เพื่อเตรียมตัวอยู่เป็นผ้าขาวก่อนประมาณ ๒ อาทิตย์ จากนั้นบรรพชาเป็นสามเณรอีกประมาณ ๑ อาทิตย์ แล้วจึงสามารถบวชเป็นพระได้ ทั้งนี้เพื่อฝึกฝนข้อวัตรปฏิบัติ และเป็นการชำระกายใจให้บริสุทธิ์เสียก่อน เนื่องเพราะท่านเห็นว่าการบวชในระยะสั้น ๆ นั้นเกิดประโยชน์น้อยและเสี่ยงต่อการทำผิดในเพศบรรพชิตได้ง่าย ท่านเน้นย้ำมากในเรื่องการศึกษาและปฏิบัติธรรมะว่าควรศึกษาโดยตรงในธรรมะจากพระโอษฐ์เท่านั้น เพราะที่ทรงตรัสถึงขีดจำกัดของสาวกที่เป็นเพียงผู้เดินตามมรรค การแสดงความเห็นของสาวกย่อมมีข้อผิดเพี้ยน ซึ่งเป็นเหตุเสื่อมและเป็นความอันตรธานแห่งธรรมวินัยของตถาคตในกาลยืดยาวนานฝ่ายอนาคต และเป็นเหตุแห่งการนับถือศาสนาพุทธที่ผิดเพี้ยนไปด้วย รวมถึงการนำพระพุทธศาสนาไปใช้ในทางที่ไม่ถูกต้อง ท่านแนะนำการศึกษาพระพุทธศาสนาจากพระโอษฐ์ จากหนังสือที่ท่านพุทธทาสได้รวบรวมเฉพาะคำพูดจากพระโอษฐ์ของพระผู้มีพระภาคเจ้าโดยตรง ไม่ปนความเห็นของผู้ใด มี ๕ เล่ม คือ ๑. อริยสัจจากพระโอษฐ์ภาคต้น ๒. อริยสัจจากพระโอษฐ์ภาคปลาย ๓. ขุมทรัพย์จากพระโอษฐ์ ๔. พุทธประวัติจากพระโอษฐ์ และ ๕. ปฏิจจสมุปบาทจากพระโอษฐ์ ซึ่งทางธรรมสภาได้รวบรวมและจัดส่งให้โดยสะดวกแก่ผู้โทรสั่งซื้อ ท่านกล่าวว่า การที่พุทธบริษัทศึกษาและปฏิบัติจากคำสอนของพระพุทธเจ้าโดยตรงนี้ จะทำให้การภาวนาเจริญก้าวหน้า และเป็นทางเดียวที่จะช่วยสืบต่ออายุพระพุทธศาสนาที่บริสุทธิ์ได้อย่างสมบูรณ์[footnoteRef:135]  [135:  พุทธวจนบล็อกสปอต, ประวัติพระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://bud dhawatjana.blogspot.com/p/blog-page_๑๒.html [๒๙ กันยายน ๒๕๖๔]. ] 

๓.๒ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
ในประวัติ ระบุว่า พระคึกฤทธิ์ได้บวชที่สำนักสงฆ์บุญญาวาส จังหวัดชลบุรี ซึ่งเป็นวัดสาขาของวัดหนองป่าพง มีพระอาจารย์ตั๋น (พระอัครเดช ถิรจิตฺโต) เป็นเจ้าอาวาส (แต่มีหลักฐานอีกแห่ง ระบุว่า พระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้อุปสมบทที่วัดคลองพลูราษฎร์ประสงค์ ตำบลคลองพลู อำเภอหนองใหญ่ จังหวัดชลบุรี) หลังจากบวชได้ระยะหนึ่ง จึงออกจาริกปลีกวิเวกร่วมกับพระเถระอีก ๒ รูป มาพักอาศัยอยู่ผืนนาซึ่งเป็นที่ดินของโยมแม่ถวาย ณ บริเวณถนนลำลูกกา คลองสิบ จังหวัดปทุมธานี โดยได้ถือนิสัยกับพระเถระ ๒ รูปนั้น ในช่วงพรรษาที่ ๔ ได้เริ่มศึกษา ๕ เล่มจากพระโอษฐ์ ซึ่งเป็นผลงานของท่านพุทธทาส ภิกขุ อย่างจริงจัง โดยได้รับการแนะนำจากอาจารย์โสภณ เมื่อได้ศึกษาไปแล้วจึงพบว่า พระพุทธเจ้าห้ามฟังคำสาวก จึงเกิดข้อสงสัยขึ้นมาว่า เหตุใด พระพุทธเจ้าจึงห้ามฟังคำสาวก จึงได้เริ่มหาคำตอบ และพบอีกว่า ทำไมจึงจะต้องฟังเฉพาะคำของพระพุทธเจ้าเท่านั้น ดังปรากฏหลักฐานใน ๑๐ พระสูตร (ความสำคัญที่ชาวพุทธต้องศึกษา แต่คำสอนจากพระพุทธเจ้าเท่านั้น) ดังต่อไปนี้
๑. พระองค์ทรงสามารถกำหนดสมาธิ เมื่อจะพูดทุกถ้อยคำจึงไม่ผิดพลาด ๒. แต่ละคำพูดเป็นอกาลิโก คือ ถูกต้องตรงจริงไม่จำกัดกาลเวลา ๓. คำพูดที่พูดมาทั้งหมดนับแต่วันตรัสรู้นั้น สอดรับไม่ขัดแย้งกัน ๔. ทรงบอกเหตุแห่งความอันตรธานของคำสอนเปรียบด้วยกลองศึก ๕. ทรงกำชับให้ศึกษาปฏิบัติ เฉพาะจากคำของพระองค์เท่านั้น อย่าฟังคำคนอื่น ๖. ทรงห้ามบัญญัติเพิ่มหรือตัดทอนสิ่งที่บัญญัติไว้ ๗. สำนึกเสมอว่าตนเองเป็นเพียงผู้เดินตามพระองค์เท่านั้น ถึงแม้จะเป็นอรหันต์ผู้เลิศทางปัญญาก็ตาม ๘. ตรัสไว้ว่าให้ทรงจำบทพยัญชนะและคำอธิบายอย่างถูกต้อง พร้อมขยันถ่ายทอดบอกสอนกันต่อไป ๙. ทรงบอกวิธีแก้ไขความผิดเพี้ยนในคำสอน ๑๐. ทรงตรัสแก่พระอานนท์ให้ใช้ธรรมวินัยที่ตรัสไว้เป็นศาสดาแทนต่อไป[footnoteRef:136] [136:  มูลนิธิพุทธโฆษณ์, พุทธวจน ตามรอยธรรม, (มูลนิธิพุทธโฆษณ์: มปท., ๒๕๕๗), หน้า ๑๓๔.] 

และด้วย ๑๐ พระสูตรดังกล่าว จึงเห็นตรรกะความเชื่อมโยงว่า ทำไมจึงจะต้องศึกษาเฉพาะพุทธวจนะเท่านั้น ด้วยเหตุนี้ พระคึกฤทธิ์จึงศึกษาคำสอนเฉพาะในส่วนที่ (เชื่อและเข้าใจว่า) เป็นพุทธวจนะเรื่อยมา และเมื่ออายุบวชครบ ๕ พรรษาแล้ว พระเถระทั้ง ๒ รูปจึงได้หลีกไป ต่อมา ในปี พ.ศ. ๒๕๔๕ หรือประมาณ ๘ ปี นับแต่มาอาศัยอยู่ผืนนาแห่งนี้ จึงได้ขึ้นทะเบียนเป็นวัดนาป่าพง และได้ยึดพุทธวจนะซึ่งออกมาจากพระพุทธโอษฐ์ล้วน เป็นแนวทางในการศึกษาและปฏิบัติของพระภิกษุในวัดนาป่าพง นอกจากหลักคำสอนนี้จะนำมาใช้กับพระภิกษุในวัดนาป่าพงแล้ว พระคึกฤทธิ์ยังได้เผยแพร่หลักคำสอนที่ชื่อว่า “พุทธวจน” นี้ออกมาสู่สาธารณชน ด้วยการกล่าวว่า ตนและพระภิกษุในวัดได้พากันศึกษาเฉพาะคำสอนส่วนที่เป็นพุทธวจนะ เพราะได้ปฏิบัติตามคำสั่งสอนของพระศาสดาว่า “ห้ามฟังคำสาวก” โดยได้ยกหลักฐานอ้างอิงมาจากปริสวรรค ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย พวกภิกษุบริษัทในกรณีนี้ สุตตันตะเหลาใด ที่กวีแตงขึ้นใหม เปนคํารอยกรองประเภทกาพยกลอน มีอักษรสละสลวย มีพยัญชนะอันวิจิตร เปนเรื่องนอกแนว เปนคํากลาวของสาวก เมื่อมีผูนําสุตตันตะเหลานั้นมากลาวอยู เธอจักไมฟงดวยดี ไมเงี่ยหูฟง ไมตั้งจิตเพื่อจะรูทั่วถึง และจักไมสําคัญวาเปนสิ่งที่ตนควรศึกษาเลาเรียน[footnoteRef:137] [137:  องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๔๘/๙๑. ] 

และเมื่อมีผู้ถามว่า เราจะรู้ได้อย่างไรว่าคำสอนส่วนไหนเป็นคำสอนของพระพุทธเจ้า คำสอนส่วนไหนเป็นคำแต่งใหม่ของสาวก พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวว่า “วลีคำพูดของพุดเจ้าจะมีภิกษุทั้งหลาย ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย อานนท์ สารีบุตร โมคคัลลานะ จอมเทพ ช่างไม้ คหบดี อย่างนี้ คำที่แต่งใหม่มักจะขึ้นต้นด้วย บทว่า ที่ว่า ความว่า อธิบายว่า”[footnoteRef:138] [138:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq การสืบค้นคำพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกและโปรแกรม, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=lyV3wHAGap8 [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐]. [นาทีที่ ๒.๑๒-๒.๒๗].] 

[ซึ่งพระคึกฤทธิ์ยังได้ประกาศอย่างเป็นทางการอีกว่า] “อาตมาไม่มีคำสอนของตัวเอง” และใช้เวลาที่มีอยู่ ไปกับการรับสนองพุทธประสงค์ ด้วยการโฆษณาพุทธวจน เพื่อความตั้งมั่นแห่งพระสัทธรรม และความประสานเป็นหนึ่งเดียวของชาวพุทธ เมื่อกลับมาใช้หลักพุทธวจน เหมือนที่เคยเป็นในครั้งพุทธกาล ... 
ด้วยเหตุนี้ ... “กระแสพุทธวจน” ซึ่งเป็นพลังเงียบที่กำลังจะกลายเป็นคลื่นลูกใหม่ ในการกลับไปใช้ระบบการเรียนรู้พระสัทธรรม เหมือนดังครั้งพุทธกาล ด้วยการขยายตัวของกระแสพุทธวจนนี้ สื่อธรรมที่เป็นพุทธวจน ไม่ว่าจะเป็นหนังสือ หรือซีดี ซึ่งแจกฟรีแก่ญาติโยมเริ่มมีไม่พอเพียงในการแจก ทั้งนี้ เพราะจำนวนของผู้ที่สนใจเห็นความสำคัญของพุทธวจนได้ขยายตัวมากขึ้นอย่างรวดเร็ว …[footnoteRef:139] [139:  มูลนิธิพุทธโฆษณ์, พุทธวจน คู่มือโสดาบัน, (มูลนิธิพุทธโฆษณ์: มปท., ๒๕๕๗), หน้า ๒๕๐-๒๕๑. ] 

และด้วยเหตุที่มีอุบาสกอุบาสิกาผู้เข้ามาศรัทธาเลื่อมใสเป็นจำนวนมาก จึงทำให้หลักคำสอนนี้ได้กระจายไปทั่วทั้งประเทศและรวมถึงในต่างประเทศด้วย[footnoteRef:140] และได้มีการจัดตั้งพุทธวจนสถาบันในหลายจังหวัดทั่วประเทศ โดยยึดแนวทางว่า “ร่วมกันมุ่งมั่นศึกษา ปฏิบัติ เผยแผ่คำของตถาคต”  [140:  พุทธวจนสถาบัน, เครือข่ายพุทธวจน, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://buddha-net.com [๓ มกราคม ๒๕๖๕].] 

นอกจากกิจกรรมการเผยแผ่คำสอนแล้ว พระคึกฤทธิ์และคณะได้นำคัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐ และพระไตรปิฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง มาเป็นต้นฉบับเพื่อคัดลอกและจัดทำเป็นพุทธวจนปิฎก ซึ่งการจัดทำพุทธวจนปิฎกนั้นได้ตัดคำสอนในส่วนที่เชื่อและเข้าใจว่าไม่ใช่พุทธวจนะออกไป โดยได้ตัดคัมภีร์พระไตรปิฎกจาก ๔๕ เล่ม ให้เหลือเพียง ๓๓ เล่ม คำสอนในส่วนที่ถูกตัดออกไป คือ พระอภิธรรมปิฎก ๑๒ เล่ม ซึ่งพระคึกฤทธิ์ได้ให้เหตุผลว่า เป็นคำสอนที่แต่งขึ้นมาใหม่ เพราะไม่มีคำว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เป็นต้น ทั้งยังได้กล่าวอีกว่า ในพระไตรปิฎก ๓๓ เล่มที่เหลือ โดยเฉพาะพระวินัยปิฎก “ในส่วนของคัมภีร์ปริวารก็เป็นคำสอนที่แต่งขึ้นใหม่”[footnoteRef:141] และกล่าวเพิ่มเติมอีกว่า “คัมภีร์พุทธวจนปิฎกนี้จะมาแทนที่คัมภีร์พระไตรปิฎกที่มีอยู่ทั่วโลก” อีกประการหนึ่ง  [141:  พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ์, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&feature=youtu.be [๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๕๔.๐๐-๕๔.๐๘].] 

หรือผู้ที่ต้องการศึกษาแก่นคำสอนแท้จริงของพระพุทธศาสนาซึ่งออกมาจากพระโอษฐ์ของพระพุทธองค์เองแล้ว เพื่อบรรเทาความบิดเบือน เพิ่มเติม หรือตัดทอนในคำสอนของพระองค์ ดังที่ได้ตรัสห้ามไว้มิให้บัญญัติเพิ่ม หรือเพิกถอนในสิ่งที่พระองค์บัญญัติไว้ และสนับสนุน ยกชูประเด็นพุทธประสงค์ ที่ต้องการให้สนใจศึกษาเฉพาะคำตรัสของพระองค์เอง โดยเว้นความสนใจในคำที่คนแต่งขึ้นใหม่ แม้จะมีความไพเราะ สละสลวย หรือเป็นคำกล่าวของสาวกก็ตาม ... ในนามคณะศิษย์งานธรรม วัดนาป่าพงจึงดำริจัดทำหนังสือพุทธวจน ขึ้นเพื่อประโยชน์ทางการศึกษาและปฏิบัติ ออกสู่สาธารณชนเพื่อเป็นธรรมทาน[footnoteRef:142] [142: 	 มูลนิธิพุทธโฆษณ์, พุทธวจน ๑ ขุมทรัพย์จากพระโอษฐ์, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (มูลนิธิพุทธโฆษณ์: มปท., ๒๕๕๓), (คำปรารภ).] 

โดยได้แยกเป็นเรื่อง ๆ ไว้ให้แล้ว ยกตัวอย่าง เช่น ตามรอยธรรม คู่มือโสดาบัน ก้าวย่างอย่างพุทธะ มรรค(วิธีที่)ง่าย เป็นต้น[footnoteRef:143] เล่มขนาดกะทัดรัดไว้สำหรับผู้ที่ต้องการจะศึกษาพุทธวจนะ และด้วยเหตุการณ์ข้างต้นดังที่ได้กล่าวมาแล้วนี้ จึงเป็นสาเหตุให้มีพระภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกาส่วนหนึ่ง ซึ่งเป็นผู้ที่มีความรู้ไม่ทั่วถึงในพระธรรมวินัย เข้าใจว่าคำสอนที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกนั้น มีความไม่น่าเชื่อถือ เพราะมีคำสอนที่ถูกแต่งขึ้นใหม่ปะปนอยู่ด้วย  [143:  วัดนาป่าพง, พุทธวจน: สื่อหนังสือ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://watnapp.com/book [๔ มกราคม ๒๕๖๕]. ] 

นอกจากนี้ พระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ยังได้กล่าวถึงคัมภีร์อรรถกถาซึ่งเป็นคัมภีร์ที่อธิบายขยายความคำสั่งสอนที่มีอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกอีกว่า “คัมภีร์อรรถกถาเป็นคำสอนที่แต่งขึ้นมาใหม่ของสาวก อรรถกถา คือ คำแต่งขึ้นมาใหม่ที่สาวกรุ่นหลังอธิบายขึ้น” ทั้งยังได้ยกหลักฐานอ้างอิงมาจากปริสวรรคว่า “พระศาสดาห้ามไม่ให้ฟังคำสาวก” นี่คือหลักฐานที่พระศาสดาห้ามฟังคำสาวก ให้ฟังเฉพาะคำสอนของพระพุทธเจ้าเท่านั้น ทั้งยังกล่าวอีกว่า “ที่ถกเถียงกันไม่ลงตัวก็เพราะอรรถกถา เพราะถือคำสอนของอาจารย์รุ่นหลัง” และยังบอกอีกว่า “อรรถกถานั้นทำให้คณะสงฆ์เกิดความแตกแยกกัน” ซึ่งพระคึกฤทธิ์ยังกล่าวสำทับไปอีกว่า “เห็นมั้ยครับว่า การที่เรายอมอรรถกถาแม้คนเดียวมันจะบานไปขนาดเนี่ยะ เห็นมั้ยครับ และมันจะเกิดการแตกแยกของสงฆ์”[footnoteRef:144] และด้วยเหตุการณ์ดังที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้น จึงเป็นสาเหตุให้การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ได้ส่งผลกระทบต่อพระธรรมวินัยซึ่งเป็นหลักการดั้งเดิมของพระพุทธศาสนาเถรวาทโดยตรง  [144:  Sodaban Buddhist, ความเข้าใจผิดและความยึดมั่นใน "อรรถกถา", [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=3isd_WcBOqQ [๙ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒๖.๐๒-๒๖.๑๑].] 

ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยจักกล่าวถึงเฉพาะในส่วนของการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย โดยได้แยกออกเป็น ๔ ประเด็น ดังต่อไปนี้ 
๓.๒.๑ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย
๓.๒.๒ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร
๓.๒.๓ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม
๓.๒.๔ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา
๓.๒.๑ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระวินัย ซึ่งผู้วิจัยได้คัดเลือกประเด็นการเผยแผ่คำสอนที่กล่าวถึงเฉพาะพระวินัย ๓ ประเด็น ดังต่อไปนี้ 
๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน
๒. พระพุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว
๓. การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน
๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นการยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน ซึ่งในหลักฐานการบรรยายที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงเป็นตัวอย่างในที่นี้มี ๓ คลิปการบรรยาย ดังต่อไปนี้ 
๑. ศีลของพระมีกี่ข้อ[footnoteRef:145]  [145:  Uncle Moo Buddhawajana, ศีลของพระมีกี่ข้อ?, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.you tube.com/watch?v=adEGT_G7Mxk [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๑๐-๒.๓๐].] 

๒. พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒[footnoteRef:146]   [146:  พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ์, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&feature=youtu.be [๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๕๐.๑๖-๑.๑๓.๔๔].] 

๓. พุทธวจน faq สิกขาบท ๒๒๗ ข้อ มาจากไหน, ศีลของพระมีกี่ข้อ, เพิกถอนสิกขาบทได้หรือไม่_๓[footnoteRef:147]  [147:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq สิกขาบท ๒๒๗ ข้อ มาจากไหน, ศีลของพระมีกี่ข้อ, เพิกถอนสิกขาบทได้หรือไม่_๓, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=evmYCTtDu5c [๒๐ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๐.๐๕-๖.๐๙].] 

หลักฐานการบรรยายที่ได้ยกมาแสดงไว้ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายเป็นข้อความ แล้วนำเนื้อความการบรรยายไปไว้ในส่วนภาคผนวกท้ายเล่มของวิทยานิพนธ์เล่มนี้ สำหรับผู้ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถค้นหาจากแหล่งข้อมูลที่ผู้วิจัยได้นำมาอ้างอิงไว้ เมื่อผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายแล้ว จึงได้สรุปประเด็นนี้ออกเป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้
๑. ศีลภิกขุปาติโมกข์มี ๑๕๐ ข้อ พระพุทธเจ้าให้ยกขึ้นสวดทุกกึ่งเดือนจำนวน ๑๕๐ ข้อ
๒. ศีล ๒๒๗ ไม่มีในพุทธวจนะ และเมื่อสแกนหาศีล ๒๒๗ แล้วก็ไม่มีในพระไตรปิฎกฉบับบาลีสยามรัฐ 
๓. สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ แปลว่า สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนนี้นำมาสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน ถ้าไปดูพระสูตร ก็จะแปลว่า ร้อยห้าสิบหมดทั้ง ๔ พระสูตร [วัชชีปุตตสูตร ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร ตติยสิกขาสูตร] และในพระไตรปิฎกฉบับบาลีสยามรัฐ ระบุว่า พระภิกษุต้องยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสวด ๑๕๐ ข้อ
๔. ศีล ๒๒๗ ข้อ ไม่รู้ว่าเอามาจากไหนและไม่รู้ว่าใครเป็นผู้บัญญัติ และที่พระภิกษุสวดกันอยู่ทุกวันนี้ ก็สวดเกินกันมา ๗๗ ข้อ คือ เสขิยวัตร ๗๕ ข้อและอนิยต ๒ ข้อ ซึ่งเมื่อสืบค้นแล้วพบว่า ๒๒๗ มีอยู่ในคัมภีร์อรรถกถาซึ่งเป็นคัมภีร์ที่แต่งขึ้นมาใหม่
๕. คำว่า สาธิกะ แปลว่า สำเร็จ + มิทะ รักใคร่ไมตรี คือ ความปรองดองกลมเกลียวของภิกษุสำเร็จได้ด้วยการสวด ๑๕๐ ข้อ ๒ คำนี้ไม่ใช่เป็นการสมาสกัน แต่เป็นการเอาคำมาชนกันเฉย ๆ 
๖. ในสิกขาบท ๑๕๐ ก็จะมีแค่ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคีย์ ๓๐ ปาจิตตีย์ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ ส่วนอนิยตะ ๒ กับเสขิยวัตร ๗๕ ไม่ใช่
๗. สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ มาจากพระวินัยปิฎกเล่ม ๘ คัมภีร์ปริวาร คัมภีร์ปริวารก็คือ คัมภีร์ที่แต่งขึ้นมาใหม่ ซึ่งสิกขาบท ๒๒๐ ข้อก็จะมาขัดกันเองกับ ๒๒๗ ข้อ 
เนื้อความการบรรยายในประเด็นการยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน ที่ผู้วิจัยได้นำมาสรุปไว้เป็นข้อ ๆ ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยจะนำประเด็นเหล่านี้ไปศึกษาวิเคราะห์เพื่อหาคำตอบและวินิจฉัยต่อไป
๒. พระพุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นพระพุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว ซึ่งในหลักฐานการบรรยายที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงเป็นตัวอย่างในที่นี้มี ๓ คลิปการบรรยาย ดังต่อไปนี้ 
๑. ภิกษุเป็นผู้ฉันมื้อเดียว[footnoteRef:148]  [148:  Uncle Moo Buddhawajana, ภิกษุเป็นผู้ฉันมื้อเดียว, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=Fv-uLbfVRsc [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๑-๗.๒๒].] 

๒. พุทธวจน-เรื่องการฉันอาหาร การสละอาหาร[footnoteRef:149]   [149:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-เรื่องการฉันอาหาร การสละอาหาร, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=aaASqvW3Cdk [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๔.๓๐-๑๐.๑๔].] 

๓. พุทธวจน faq พระภิกษุฉันอาหารวันละกี่มื้อ[footnoteRef:150]  [150:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq พระภิกษุฉันอาหารวันละกี่มื้อ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=oVP-SgeX-oE [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๔.๔๘-๘.๑๓].] 

หลักฐานการบรรยายที่ได้ยกมาแสดงไว้ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายเป็นข้อความ แล้วนำเนื้อความการบรรยายไปไว้ในส่วนภาคผนวกท้ายเล่มของวิทยานิพนธ์เล่มนี้ สำหรับผู้ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถค้นหาจากแหล่งข้อมูลที่ผู้วิจัยได้นำมาอ้างอิงไว้ เมื่อผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายแล้ว จึงได้สรุปประเด็นนี้ออกเป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้
๑. เขาให้เหตุผลว่า เพราะพระพุทธเจ้าอนุญาตให้พระภัททาลิเอาอาหารมื้อเช้าไปฉันต่อรอบสอง นี่คือเหตุผลที่พระฉันอาหารสองมื้อได้ แต่ถ้าไปดูเต็มพระสูตรคนละเรื่องกันเลย เพราะตรงนี้พระพุทธเจ้ากำลังบัญญัติให้พระภิกษุฉันมื้อเดียว
๒. พระภิกษุในครั้งพุทธกาลฉันอาหารมื้อเดียว ถ้าฉันมื้อที่ ๒ จะต้องฉันอาหารที่เป็นเดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ หรืออาหารที่ภิกษุผู้ป่วยไข้ฉันเหลือ ถ้าฉันมื้อที่สองโดยฉันอาหารที่ไม่เป็นเดนจะถูกปรับอาบัติปาจิตตีย์
๓. เมื่อก่อนมีความเข้าใจว่า พระปฏิบัติฉันอาหารมื้อเดียวโดยธุดงค์วัตร เพราะมีข้อวัตรการนั่งฉันอาสนะเดียว แต่เมื่อไปดูทั้ง ๖ พระสูตรสอดรับกันหมด ตั้งแต่ลฑุกิโกปมสูตรกับภัททาลิสูตร และที่ตรัสกับมหาราชะว่าภิกษุในธรรมวินัยนี้ฉันอาหารเพียงหนึ่งหน
๔. เมื่อฉันอาหารเสร็จแล้วลุกขึ้นจากอาสนะถือเป็นการห้ามภัตด้วย เพราะถือว่าเป็นการบอกว่าพอแล้ว ห้ามภัต คือ การบอกว่าพอแล้วจะบอกด้วยกายหรือวาจาก็ได้ ยกมือห้าม ละมือออกจากบาตร ถ้าไม่ได้แสดงด้วยกายหรือวาจา แต่ลุกขึ้นจากอาสนะที่นั่งฉัน ก็หมดสิทธิ์ในการฉันอาหารนี้แล้ว ถ้าฉันอาหารนี้อีกจะถูกปรับอาบัติ 
๕. เดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ แล้วเขานำอาหารนั้นมาให้เรา อาหารเดนของตัวเองไม่ได้ พระพุทธเจ้าบัญญัติลักษณะอาหารเดนแก่อุบาลี คือ การฉันยังปรากฏอยู่ เขาน้อมมาให้เราแล้วบอกว่าทั้งหมดเนี่ยะเขาพอแล้ว บัญญัติชัดเจน ยกตัวอย่าง เช่น การฉันอาหารเดนของกันและกัน โดยบอกกับอาวุโสมาร์คว่า เก็บอาหารไว้เยอะ ๆ อาวุโสมาร์คบอกอาจารย์ เก็บอาหารไว้เยอะ ๆ แล้วเอาเดนมาแลกกัน เราก็สามารถฉันรอบที่สองได้ นี่เห็นมะ มีช่องออกแต่ต้องออกอย่างถูกต้อง
๖. หลังจากฉันอาหารเสร็จแล้วลุกขึ้นจากอาสนะจัดเป็นวิกาล คือ ไม่ใช่กาลในกลางวัน วิกาลคือ หลังจากฉันอาหาร หลังฉันอาหารเสร็จชื่อว่าวิกาล สมมติว่า ๗ โมง ภิกขุฉันเสร็จ หลังจากฉันเสร็จ ๗ โมงก็เป็นวิกาล ไม่ได้กำหนดตายตัวว่าเป็นเวลาไหน และที่กำหนดว่าห้ามฉันเลยเที่ยงเนี่ยะไม่มีบอกไว้
เนื้อความการบรรยายในประเด็นพระพุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว ที่ผู้วิจัยได้นำมาสรุปไว้เป็นข้อ ๆ ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยจะนำประเด็นเหล่านี้ไปศึกษาวิเคราะห์เพื่อหาคำตอบและวินิจฉัยต่อไป
๓. การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นการอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน ซึ่งในหลักฐานการบรรยายที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงเป็นตัวอย่างในที่นี้มี ๓ คลิปการบรรยาย ดังต่อไปนี้
๑. พุทธวจน faq ภิกษุณี มีในพุทธวจน หรือไม่_๑[footnoteRef:151]  [151:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq ภิกษุณี มีในพุทธวจน หรือไม่_๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=1tIkeLmyjp8 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๓-๗.๐๙].] 

๒. ภิกขุณีมีได้หรือไม่[footnoteRef:152]  [152:  Buddhawajana Bn.๓๑๒ Fanta Chaleeporn, ภิกขุณีมีได้หรือไม่, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=OalVURlTayo&list=PLec7p2FnU5r8EAbg37pJdRj0o5PgSq [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๑-๒.๔๕].] 

๓. พุทธวจน-ภิกษุณีสามารถบวชได้หรือไม่?[footnoteRef:153]  [153:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-ภิกษุณีสามารถบวชได้หรือไม่?, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=fi5K0a6DWJA [๒๖ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๐.๐๑-๓.๓๔].] 

หลักฐานการบรรยายที่ได้ยกมาแสดงไว้ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายเป็นข้อความ แล้วนำเนื้อความการบรรยายไปไว้ในส่วนภาคผนวกท้ายเล่มของวิทยานิพนธ์เล่มนี้ สำหรับผู้ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถค้นหาจากแหล่งข้อมูลที่ผู้วิจัยได้นำมาอ้างอิงไว้ เมื่อผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายแล้ว จึงได้สรุปประเด็นนี้ออกเป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้
๑. พระพุทธเจ้าบัญญัติเรื่องภิกษุณีไว้แล้ว เมื่อทรงบัญญัติไว้แล้วก็สามารถใช้ได้ตลอดกาล เพราะพระองค์ไม่เคยบัญญัติอะไรแล้วใช้ได้แบบชั่วครั้งชั่วคราว เราไปบัญญัติกันเอาเองว่า ภิกษุณีไม่มีแล้วเป็นคำพูดของใคร เป็นคำพูดของอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้ารึเปล่า
๒. ไม่มีใครกล้ายืนยันได้ว่าผ่านมา ๒,๕๐๐ กว่าปี ไม่มีการสืบทอดภิกษุณีมา ไม่มีใครไปสำรวจทั่วโลก ไม่มีใครสำรวจป่าทั่วทั้งโลกว่า ภิกษุณีไม่มีอีกแล้ว 
๓. เมื่อบวชในสงฆ์ ๒ ฝ่าย คือ บวชในฝ่ายภิกษุณีสงฆ์และบวชในฝ่ายภิกษุสงฆ์แล้ว ถ้าภิกษุณีประพฤติปฏิบัติตามครุธรรม ๘ ประการ และปฏิบัติตามศีลวินัยที่พระพุทธเจ้าได้บัญญัติไว้แล้วก็มีความสมบูรณ์ในการเป็นภิกษุณี
๔. เราไปบัญญัติห้ามกันเอาเองทั้งนั้นไม่ได้มีในพุทธวจนะ อาตมาก็ไม่ได้ชอบที่จะให้มีภิกษุณี แต่หาเหตุแย้งพระพุทธเจ้าไม่ได้
๕. เราต้องเชื่อในภูมิปัญญาของผู้เป็นสัพพัญญูว่า ถ้าพระพุทธเจ้าได้ป้องกันและแก้ไขไว้แล้ว ด้วยการบัญญัติครุธรรม ๘ ประการนั่นคือภิกษุณีสมบูรณ์แล้ว อย่าไปนั่งกังวลคิดเอง ถ้าจะมีภิกษุณีก็มีไป
๖. จริง ๆ แล้วภิกษุณีสามารถมีได้ เพียงแต่เราอย่าไปทำตามกฎระเบียบที่เขาตั้งขึ้นมาใหม่ ใครจะตั้งกฎระเบียบอะไรขึ้นมาใหม่ เราไม่ต้องไปสนใจ เราสนใจแต่เฉพาะธรรมวินัยของพระพุทธเจ้า ถ้าเขาบวชเข้ามาถูกต้องตามพระธรรมวินัยที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้แล้วก็ถือว่าถูกต้องแล้ว เพราะคำของพระพุทธเจ้านั้นเป็นอกาลิโก ในเมื่อพระพุทธเจ้าได้บัญญัติภิกษุณีไว้แล้ว ภิกษุณีก็สามารถมีได้และอยู่ไปตลอด
เนื้อความการบรรยายในประเด็นการอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน ที่ผู้วิจัยได้นำมาสรุปไว้เป็นข้อ ๆ ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยจะนำประเด็นเหล่านี้ไปศึกษาวิเคราะห์เพื่อหาคำตอบและวินิจฉัยต่อไป
๓.๒.๒ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร 
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระสูตร ซึ่งผู้วิจัยได้คัดเลือกประเด็นการเผยแผ่คำสอนที่กล่าวถึงเฉพาะพระสูตร ๒ ประเด็น ดังต่อไปนี้ 
๑. บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า
๒. การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต
๑. บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นบุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า ซึ่งในหลักฐานการบรรยายที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงเป็นตัวอย่างในที่นี้มี ๓ คลิปการบรรยาย ดังต่อไปนี้
๑. ๑-๔-๕๖ ตรงไปตรงมา[footnoteRef:154]  [154:  DNNTHAILAND, ๑-๔-๕๖ ตรงไปตรงมา, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube. com/watch?v=QjrmEhMVON4 [๑๓ ตุลาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑๖.๒๕-๑๗.๓๖].] 

๒. การได้ฟังธรรมก่อนทำกาละ[footnoteRef:155]  [155:  พุทธวจนทีวี, การได้ฟังธรรมก่อน ทำกาละ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube. com/watch?v=VbM5CYQQBac [๗ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๑๖-๔.๑๐].] 

๓. *@แชร์ประสบการณ์-การตอบแทนคุณมารดาอย่างสูงสุด ได้นำพุทธวจนให้ท่านฟังก่อนสิ้นชีวิต[footnoteRef:156]  [156:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@แชร์ประสบการณ์-การตอบแทนคุณมารดาอย่างสูงสุด ได้นำพุทธวจนให้ท่านฟังก่อนสิ้นชีวิต, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=aLesNX 87hSY&index=21&list=PLsc91aJ1_crNY_WQfUIMFlM_wGdSiqffP [๗ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๓.๕๗-๕.๑๑].] 

หลักฐานการบรรยายที่ได้ยกมาแสดงไว้ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายเป็นข้อความ แล้วนำเนื้อความการบรรยายไปไว้ในส่วนภาคผนวกท้ายเล่มของวิทยานิพนธ์เล่มนี้ สำหรับผู้ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถค้นหาจากแหล่งข้อมูลที่ผู้วิจัยได้นำมาอ้างอิงไว้ เมื่อผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายแล้ว จึงได้สรุปประเด็นนี้ออกเป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้
๑. เมื่อได้ฟังคำสอนของพระพุทธเจ้าก่อนสิ้นชีวิต จะละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำ ได้เป็นพระอนาคามี เพราะผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์ภาวนาจะแก่กล้า พระพุทธเจ้ารู้จังหวะของอินทรีย์ภาวนาในแต่ละบุคคล ดังนั้น ให้เอาคำสอนของพระพุทธเจ้าไปให้ผู้ใกล้เสียชีวิตฟัง
๒. ช่วงใกล้จะเสียชีวิตขอให้ได้ฟังแค่ ๕ นาที พอได้ฟังปุ๊บเข้าล็อกละ คนที่กำลังนอนดิ้นทุรนทุรายจะหยุดดิ้นทันที อาการจะเริ่มสงบ แต่ต้องช่วงเวลาใกล้ตายจริง ๆ แต่ถ้ายังมีแรงอยู่วิทยุขว้างทิ้งหมด แสดงว่ายังมีแรงปล่อยมันไปก่อน อินทรีย์ยังอ่อน
๓. ในช่วงเวลาที่ใกล้จะตาย อินทรีย์จะเริ่มแก่กล้า เราเห็นว่า เขาคงจะขาดสติใช้อะไรไม่ได้ สัมปชัญญะไม่มี วางความเห็นของเรา แล้วมีหน้าที่เชื่อพระพุทธเจ้า นี่แหละถึงว่าศรัทธาไง ถามว่าศรัทธาอะไร พยัญชนะ พยัญชนะของศาสดา นี่คือข้อสอง สังโยชน์ ๕ ก็จะสิ้นเหมือนกัน
๔. ใครมีญาติที่ใกล้จะเสียชีวิตให้เปิดคำสอนของพระศาสดาให้ฟัง บทใดก็ได้ ทำไมคนใกล้เสียชีวิตถึงได้บรรลุธรรมเร็ว ความเร็วในการบรรลุธรรม พระองค์วัดจากอะไร วัดจากอินทรีย์ ๕ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา ในช่วงจังหวะนี้จังหวะเดียวอินทรีย์เขาจะแก่กล้า ช่วงที่ยังไม่ตายอินทรีย์ของแต่ละคนจะแก่กล้าบ้างอ่อนบ้าง แต่ช่วงจังหวะใกล้จะตายจริง ๆ ถ้ายังไม่ตายอินทรีย์จะยังไม่ค่อยเท่าไหร่ ถ้าใกล้จะตายเนี่ยะฟังคำสอนของพระพุทธเจ้าแล้วเข้าทั้งหมด
เนื้อความการบรรยายในประเด็นบุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า ที่ผู้วิจัยได้นำมาสรุปไว้เป็นข้อ ๆ ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยจะนำประเด็นเหล่านี้ไปศึกษาวิเคราะห์เพื่อหาคำตอบและวินิจฉัยต่อไป



๒. การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นการพยากรณ์มรรคผลและพยากรณ์คติที่ไปผู้เสียชีวิต ซึ่งในหลักฐานการบรรยายที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงเป็นตัวอย่างในที่นี้มี ๓ คลิปการบรรยาย ดังต่อไปนี้
๑. *ให้แม่ภรรยาฟังอานาปานสติ เมื่อทำกาละ อินทรีย์ผ่องใสยิ่งนัก ตรงตามคำพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร)[footnoteRef:157]  [157:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *ให้แม่ภรรยาฟังอานาปานสติ เมื่อทำกาละ อินทรีย์ผ่องใสยิ่งนัก ตรงตามคำพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร), [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=C Wm2wSxCh0I [๑๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๐.๓๓-๖.๐๗].] 

๒. พระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล_สนทนาธรรม ณ บ้านสุขพันธ์โพธาราม จ.ราชบุรี วันที่ ๙ พ.ย. ๖๐ HD ๑๐๘๐p[footnoteRef:158]   [158:  nirdukkha, พระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล_สนทนาธรรม ณ บ้านสุขพันธ์โพธาราม จ.ราชบุรี วันที่ ๙ พ.ย. ๖๐ HD ๑๐๘๐p, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=scsjh5Zdf9k [๒๔ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๒๖.๑๒-๑.๒๙.๑๘].] 

๓. *อนุสาสนีปาฏิหาริย์_ ฟังพุทธวจนจากยูทูป เมื่อทำกาละ (ตาย) ๓ วันผิวยังผ่อง ตัวนิ่ม ไม่มีกลิ่น[footnoteRef:159]  [159:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *อนุสาสนีปาฏิหาริย์_ ฟังพุทธวจนจากยูทูป เมื่อทำกาละ (ตาย) ๓ วันผิวยังผ่อง ตัวนิ่ม ไม่มีกลิ่น, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v= PNQQKAQqgV0 [๑๓ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๐.๑๖-๔.๕๘].] 

หลักฐานการบรรยายที่ได้ยกมาแสดงไว้ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายเป็นข้อความ แล้วนำเนื้อความการบรรยายไปไว้ในส่วนภาคผนวกท้ายเล่มของวิทยานิพนธ์เล่มนี้ สำหรับผู้ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถค้นหาจากแหล่งข้อมูลที่ผู้วิจัยได้นำมาอ้างอิงไว้ เมื่อผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายแล้ว จึงได้สรุปประเด็นนี้ออกเป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้
๑. อุบาสกได้เล่าว่า ตนเปิดเสียงอ่านพุทธวจนะบทปฏิจจสมุปบาทและอานาปานสติให้แม่ของภรรยาที่กำลังป่วยฟังเป็นเวลา ๑-๒ เดือน เปิดให้ฟังจนแม่ของภรรยาเสียชีวิต พร้อมกับเล่าอีกว่า หลังจากแม่ของภรรยาเสียชีวิตแล้วศพมีอาการตัวเหลืองเหมือนคนนอนหลับ พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวพยากรณ์ว่า แม่ภรรยาของอุบาสกที่เสียชีวิตไปได้ละสังโยชน์ ๕ 
๒. อุบาสกยังเอาคลิปวิดีโอที่ได้ถ่ายภาพศพแม่ของภรรยา ซึ่งมีอาการตัวเหลืองมาขึ้นหน้าจอโปรเจคเตอร์ที่ศาลาไม้ วัดนาป่าพง เพื่อให้ผู้ที่มาร่วมฟังการบรรยายได้ดูด้วย พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวว่า พระพุทธเจ้าเรียกว่า ผิวพรรณผ่องใส (ศพที่มีอาการตัวเหลือง) และยังพยากรณ์ย้ำไปอีกว่า แม่ภรรยาของอุบาสกที่ได้เสียชีวิตไปสิ้นสังโยชน์ ๕ ไปเกิดในชั้นสุทธาวาส และจะปรินิพพานในภพนั้น
๓. พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า พระผู้มีพระภาคบอกว่า ใครฟังคำสอนของตถาคตก่อนสิ้นชีวิตในช่วงใกล้ตายจะละสังโยชน์ ๕ ได้เป็นพระอนาคามี ศพผิวพรรณจะผ่องใส (ศพที่มีอาการตัวเหลือง) ใครมีญาติใกล้ตายไปลองเลย เอาช่วงใกล้จะตายนะ วันนี้ได้รับแจก ๑ แผ่น เสียงอ่านคำสอนของพระศาสดาพุทธวจนะล้วน ๆ ตรัสไว้ในผัคคุณสูตร พระอานนท์บอกหลังพระผู้มีพระภาคจากไปได้ไม่นาน ผัคคุณะก็ทำกาละลง แต่ฉวีวรรณผ่องใสยิ่งนัก พระพุทธเจ้าบอกว่า อานนท์ไม่ผ่องใสได้อย่างไร ก่อนฟังธรรมะผัคคุณะยังละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำไม่ได้เลย แต่หลังจากการฟังธรรมะตถาคตแล้ว ผัคคุณะละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำได้แล้ว เห็นมะ
๔. อุบาสกอีกคนได้เล่าว่า ตนได้โหลดคลิปการบรรยายธรรมของพระคึกฤทธิ์ไปเปิดให้ญาติที่ป่วยเป็นโรคมะเร็งในกระดูกฟัง และยังได้เล่าต่อไปอีกว่า หลังจากญาติเสียชีวิตแล้ว จึงได้เอาภาพถ่ายศพญาติที่เสียชีวิตมาให้พระคึกฤทธิ์ดูพร้อมกับเล่าว่า เก็บศพไว้ ๓ วันก่อนทำการฌาปนกิจ และศพมีอาการตัวนิ่มเหมือนคนที่ยังไม่ตาย พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวพยากรณ์ว่า ญาติผู้ที่เสียชีวิตของอุบาสกคนนี้ได้ละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำได้ และพระคึกฤทธิ์ยังกล่าวอีกว่า ดังนั้นเท่ากับพวกที่ตายแล้วผิวพรรณผ่องใสพวกนี้เป็นพระอริยบุคคลทั้งหมด
เนื้อความการบรรยายในประเด็นการพยากรณ์มรรคผลและพยากรณ์คติที่ไปผู้เสียชีวิต ที่ผู้วิจัยได้นำมาสรุปไว้เป็นข้อ ๆ ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยจะนำประเด็นเหล่านี้ไปศึกษาวิเคราะห์เพื่อหาคำตอบและวินิจฉัยต่อไป
๓.๒.๓ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม ซึ่งผู้วิจัยได้คัดเลือกประเด็นการเผยแผ่คำสอนที่กล่าวถึงเฉพาะพระอภิธรรม ๒ ประเด็น ดังต่อไปนี้ 
๑. พระอภิธรรมเป็นคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่
๒. สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์
๑. พระอภิธรรมเป็นคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นพระอภิธรรมเป็นคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่ ซึ่งในหลักฐานการบรรยายที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงเป็นตัวอย่างในที่นี้มี ๓ คลิปการบรรยาย ดังต่อไปนี้
๑. อภิธรรม[footnoteRef:160]  [160:  Buddhakoss, อภิธรรม, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=s38 MHLcVGI8 [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๐-๓.๒๙].] 

๒. พุทธวจน-อภิธรรมคืออะไร?ตามบัญญัติพระศาสดา #๑[footnoteRef:161]   [161:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-อภิธรรมคืออะไร?ตามบัญญัติพระศาสดา #๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=1AQYGw3fB48 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๑๔-๒๐.๒๔].] 

๓. อภิธรรมตามบัญญัติพระศาสดาคืออย่างไร?[footnoteRef:162]   [162:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, อภิธรรมตามบัญญัติพระศาสดาคืออย่างไร?, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=x85C1felH0E [๑๖ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๒-๒.๔๐].] 

หลักฐานการบรรยายที่ได้ยกมาแสดงไว้ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายเป็นข้อความ แล้วนำเนื้อความการบรรยายไปไว้ในส่วนภาคผนวกท้ายเล่มของวิทยานิพนธ์เล่มนี้ สำหรับผู้ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถค้นหาจากแหล่งข้อมูลที่ผู้วิจัยได้นำมาอ้างอิงไว้ เมื่อผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายแล้ว จึงได้สรุปประเด็นนี้ออกเป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้
๑. อภิธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้เองมีแค่ ๑๐ กว่าพระสูตร ตรงนี้พระไพบูลย์เป็นผู้ไปเจอ สแกนหาคำว่า อภิธรรม เพราะอภิธรรมที่เรียนกันอยู่ก็ไม่ใช่พุทธวจนะ 
๒. เวลาพระศาสดาตรัสเรื่องอภิธรรม พระองค์จะตรัสคำว่า อภิธรรมอภิวินัยคู่กันมาตลอดทุกพระสูตร จะมีเพียงพระสูตรเดียวในสิบกว่าพระสูตรที่ตรัสอภิธรรมโดยที่ไม่มีอภิวินัย ก่อนจะตรัสอภิธรรมได้ตรัสหมวดธรรมขึ้นมาหมวดนึง คือ สติปัฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ โพชฌงค์ ๗ อริยมรรคมีองค์ ๘ ซึ่งหมวดธรรมหมวดนี้ คือ โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ดังนั้น อภิธรรมในความหมายของพระศาสดา คือ โพธิปักขิยธรรม ๓๗ 
๓. นึกว่าคำว่า โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ไม่ใช่พุทธวจนะ เวลาสแกนหาต้องไปเช็คกับบาลีทุกครั้ง ไปไล่สแกนหาในบาลี เจอคำว่า โพธิปักขิยธรรม ๓๗ และเป็นพุทธวจนะ มันคือตัวอภิธรรม ดังนั้น ถ้าจะเปิดสอนอภิธรรม ต้องเปิดสอนโพธิปักขิยธรรม ๓๗ ไม่ใช่[อภิธัมมัตถสังคหะ, อภิธรรม ๗ คัมภีร์]อย่างที่เรียนกันอยู่ทุกวันนี้ คำพวกนี้คือคำที่สาวกแต่งขึ้นมาใหม่ 
๔. ถ้าเราไปสแกนหาคำว่า จิต เจตสิก อย่างเจตสิก เขามี ๕๐ ดวง ๘๐ ดวง ๑๐๐ ดวง เวลาสแกนหาในพุทธวจนะโยมจะไม่เจอ คำว่า เจตสิก พระโตโต้เป็นผู้สแกนหาไปเจอในบาลีที่เป็นพุทธวจนะมีทั้งหมด ๙ คำ นี่คือคำสอนของพระศาสดา 
๕. คำว่า อภิธรรม มีทั้งส่วนที่เป็นคำสอนของพระศาสดา และทั้งส่วนที่เป็นคำที่แต่งใหม่ อย่างในพระไตรปิฎกมีวินัยปิฎก สุตตันตปิฎก อภิธรรมปิฎก ส่วนอภิธรรมปิฎก ๑๒ เล่มที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกก็ไม่ตรงกับอภิธรรมที่พระศาสดาบัญญัติไว้ และคำว่าอภิธรรมปิฎกก็มีมาในยุคหลัง เดิมทีไม่ได้เรียกว่า อภิธรรมปิฎก ดังนั้นคำที่แต่งขึ้นมาใหม่กลุ่มนี้ เดิมเรียกว่า ปรมัตถปิฎก
๖. เมื่อก่อนไม่มีคำว่า อภิธรรมปิฎก คำว่า อภิธรรมปิฎก มาเรียกกันในภายหลัง แล้วก็ไม่ตรงกับอภิธรรมของพระศาสดาด้วย เพราะว่า สิบกว่าเล่มของอภิธรรมปิฎกจะมีคำของพวกสกวาที พวกปรวาที ซึ่งเป็นคำของสาวกที่โต้เถียงกันอยู่หลายเล่ม ดังนั้นคำพวกนี้ก็ไม่ใช่คำสอนพระศาสดา 
๗. พระคึกฤทธิ์เล่าว่า (พระสังฆราชองค์นึงกล่าวว่า) ในวินัยปิฎกที่กล่าวถึงเรื่องการทำสังคายนา ครั้งที่ ๑ หลังพุทธปรินิพพานไม่นาน และการทำสังคายนา ครั้งที่ ๒ หลังพุทธปรินิพพาน ประมาณ ๑๐๐ ปี ว่าได้ทำสังคายนาพระวินัยและพระธรรม ๒ อย่างไม่มีอย่างอื่น ไม่ได้กล่าวถึงอภิธรรมปิฎก เมื่อพระพุทธเจ้าจะปรินิพพานก็ทรงแสดงเพียงว่า ธรรมที่ทรงแสดงแล้ว วินัยที่ทรงบัญญัติแล้วเป็นศาสดาแทนพระองค์ ก็ไม่ได้พูดถึงอภิธรรมอีกเหมือนกัน  
เนื้อความการบรรยายในประเด็นพระอภิธรรมเป็นคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่ ที่ผู้วิจัยได้นำมาสรุปไว้เป็นข้อ ๆ ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยจะนำประเด็นเหล่านี้ไปศึกษาวิเคราะห์เพื่อหาคำตอบและวินิจฉัยต่อไป
๒ สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นสภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์ ซึ่งในหลักฐานการบรรยายที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงเป็นตัวอย่างในที่นี้มี ๓ คลิปการบรรยาย ดังต่อไปนี้
๑. #Buddhawajana ๑๕ สัตตานัง นิพพาน สังขตะ อสังขตะ ขันธ์ ๕[footnoteRef:163] [163:  Rosesirin Media, #Buddhawajana ๑๕ สัตตานัง นิพพาน สังขตะ อสังขตะ ขันธ์ ๕, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=_QuAA5aBVCQ [๑๕ กรกฎาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๑๖-๘.๔๓].] 

๒. พุทธวจน*นิพพานคือช่องว่างในที่คับแคบ*[footnoteRef:164]  [164:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน*นิพพานคือช่องว่างในที่คับแคบ*, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=tiBBvJep3vY [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๕๕-๓.๓๘].] 

๓. #Buddhawajana ๑๔ พุทธวจน เจาะลึกเรื่องพระอรหันต์ เรื่องสัตตานัง[footnoteRef:165] [165:  Rosesirin Media, #Buddhawajana ๑๔ พุทธวจน เจาะลึกเรื่องพระอรหันต์ เรื่องสัตตานัง, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=T6wqrQAMkDQ [๑๙ กรกฎาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๓๗-๕.๑๔].] 

หลักฐานการบรรยายที่ได้ยกมาแสดงไว้ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายเป็นข้อความ แล้วนำเนื้อความการบรรยายไปไว้ในส่วนภาคผนวกท้ายเล่มของวิทยานิพนธ์เล่มนี้ สำหรับผู้ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถค้นหาจากแหล่งข้อมูลที่ผู้วิจัยได้นำมาอ้างอิงไว้ เมื่อผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายแล้ว จึงได้สรุปประเด็นนี้ออกเป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้
๑. พระศาสดาตรัสว่าฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหาอันใดที่มีอยู่ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ พระองค์เรียกว่า สัตว์ สัตว์ไม่ใช่ขันธ์ ๕ ก็แสดงว่ามีสิ่ง ๒ สิ่ง คือ (๑) สิ่งที่ถูกยึด (ขันธ์ ๕) กับ (๒) สิ่งที่เข้าไปยึดขันธ์ ๕ ที่มันเข้าไปยึดเพราะมันมีอวิชชาความไม่รู้ พระองค์จึงเรียกสิ่งนี้ว่า ผู้ยึดติด 
๒. เมื่อขันธ์ ๕ แตกทำลาย (ตาย) พระอรหันต์ปล่อยวางขันธ์ ๕ ได้สบาย แต่เมื่อนาย ก. ขันธ์ ๕ แตกทำลาย (ตาย) ไม่สามารถปล่อยวางขันธ์ ๕ ได้ เพราะมีอุปาทาน และสิ่งที่เข้าไปยึดในขันธ์ทั้ง ๕ พระองค์เรียกว่า สัตตานัง (ผู้ยึดติด) ซึ่งสัตตานังก็ไม่ใช่ขันธ์ ๕ แต่สัตตานังเป็นผู้เข้าไปยึดในขันธ์ทั้ง ๕ 
๓. ขันธ์ ๕ (คือสังขตธรรมหรือสังขตธาตุ) แล้วมีธรรมชาติอันหนึ่งที่มีฉันทะ ราคะ นันทิ เข้าไปยึดขันธ์ ๕ จึงทำให้ธรรมชาตินี้(สัตตานัง)ต้องแล่นไป ท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏ เมื่อสัตตานังหมดอวิชชาความไม่รู้แล้ว และถ้าขันธ์ ๕ แตกทำลาย (ตาย) ผู้ยึดติด (สัตตานัง) ก็ไม่ยึดต่อเพราะปล่อยวางขันธ์ ๕ ได้ และตัวของมันก็เป็นอิสระจากขันธ์ ๕ โดยไม่ต้องเวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏอีกต่อไป
๔. พระพุทธเจ้าตรัสว่า เมื่อเธอปล่อยวางขันธ์ ๕ แล้ว สิ่งนี้ (นิพพาน) ยังคงดำรงอยู่ แต่ความดำรงอยู่ตรงนี้ อย่าไปพูดว่ามันเป็นตัวตน (อัตตา) เพราะความดำรงอยู่ตรงนี้มันไม่ใช่ขันธ์ ๕ แต่มัน (ผู้ยึดติด) กำลังปล่อยวางขันธ์ ๕ และขันธ์ ๕ มีแต่การเกิดดับ และอีกฝั่งนึง (นิพพาน) ไม่มีการเกิดดับ
๕. แม้จะกล่าวว่าเป็นความดำรงอยู่ แต่มันไม่ใช่เกิดปรากฏ มันเป็นเพียงบัญญัติศัพท์เพื่อใช้เรียกเปรียบเทียบระหว่างสิ่ง ๒ สิ่งของสังสารวัฏทั้งระบบ คือ สังขตธาตุ (ขันธ์ ๕) ที่สัตว์ท่องเที่ยวอยู่กับสิ่งที่เข้ามายึดขันธ์ ๕ ดังนั้นฝั่งนี้ (อสังขตธาตุคือนิพพาน) เป็นหน้าตาเดิมของพวกเรา
๖. เมื่อเราถึงความเป็นอรหันต์แล้ว เราก็จะไปสัมผัสสภาพนั้น ซึ่งจริง ๆ สภาพนั้นมันมีอยู่แล้วในขณะนี้ แต่เราไม่สามารถรู้จักสภาพนั้นได้ เพราะเรามาเพลินพอใจกับสภาพนี้ (ขันธ์ ๕) นี่เป็นปัญหา พอวิญญาณดวงเก่าดับไป เราก็ไปเพลินพอใจกับวิญญาณดวงใหม่อีก นี่คือปัญหาที่ทำให้เราเข้าไปสู่สภาพเดิมของเราไม่ได้ เพราะมีการเข้าไปจับยึดตลอดเลย จึงทำให้ปล่อยวางไม่ได้ 
๗. นิพพาน คือ ช่องว่างในที่คับแคบ ที่จิตดวงเก่าดับไป แล้วจิตดวงใหม่ยังไม่เกิดขึ้น ณ ที่ตรงนั้นไม่มีวิญญาณ วิญญาณดวงเก่าที่เกาะลมหายใจดับไปแล้ว ลมก็ดับ ดังนั้นเมื่อวิญญาณดับ ลมจะดับ วิญญาณดวงเก่าดับไปแล้ว วิญญาณดวงใหม่ยังไม่เกิด ณ เสี้ยววินาทีตรงนี้ คือสุญญตา ความว่าง ที่ตรงนี้ไม่มีวิญญาณ ไม่มีนามรูป ใครหยุดสภาวะตรงนี้ได้ นิพพาน วิชาวิมุติปรากฏ
เนื้อความการบรรยายในประเด็นสภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์ ที่ผู้วิจัยได้นำมาสรุปไว้เป็นข้อ ๆ ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยจะนำประเด็นเหล่านี้ไปศึกษาวิเคราะห์เพื่อหาคำตอบและวินิจฉัยต่อไป
๓.๒.๔ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา ซึ่งผู้วิจัยได้คัดเลือกประเด็นการเผยแผ่คำสอนที่กล่าวถึงเฉพาะคัมภีร์อรรถกถา ๑ ประเด็น คือ
๑. ตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายของสาวกที่ขัดแย้งกับพระพุทธพจน์
๑. ตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายของสาวกที่ขัดแย้งกับพระพุทธพจน์
ในประเด็นนี้ เป็นการศึกษาและการรวบรวมข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับประเด็นตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายของสาวกที่ขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ ซึ่งในหลักฐานการบรรยายที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงเป็นตัวอย่างในที่นี้มี ๓ คลิปการบรรยาย ดังต่อไปนี้
๑. อรรถกถา-เหตุผิดเพี้ยนของคำสอนศาสดา[footnoteRef:166] [166:  Uncle Moo Buddhawajana, อรรถกถา-เหตุผิดเพี้ยนของคำสอนศาสดา, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=N-YwNKUXV-k [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๓-๔.๕๔].] 

๒. พระอาจารย์คึกฤทธิ์-มศว.ประสานมิตร-ศีลของพระ[footnoteRef:167] [167:  nirdukkha, พระอาจารย์คึกฤทธิ์-มศว.ประสานมิตร-ศีลของพระ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=G5zVJaIhR6s [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๗.๕๐-๑๐.๑๐].] 

๓. พุทธวจน faq โทษของการแต่งคำของพระพุทธเจ้าขึ้นใหม่คือ นรกหนึ่งกัป[footnoteRef:168]    [168:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq โทษของการแต่งคำของพระพุทธเจ้าขึ้นใหม่คือ นรกหนึ่งกัป, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=QR2RkIxHUMA [๓๑ ธันวาคม ๒๕๖๓]. [นาทีที่ ๕.๐๓-๖.๑๔].] 

หลักฐานการบรรยายที่ได้ยกมาแสดงไว้ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายเป็นข้อความ แล้วนำเนื้อความการบรรยายไปไว้ในส่วนภาคผนวกท้ายเล่มของวิทยานิพนธ์เล่มนี้ สำหรับผู้ที่สนใจศึกษารายละเอียดเพิ่มเติมสามารถค้นหาจากแหล่งข้อมูลที่ผู้วิจัยได้นำมาอ้างอิงไว้ เมื่อผู้วิจัยได้ถอดเนื้อความการบรรยายแล้ว จึงได้สรุปประเด็นนี้ออกเป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้
๑. คำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นอกาลิโก พระองค์เป็นสัพพัญญูมองทะลุเป็นกัป เป็นแสนกัป เป็นอสงไขย พระองค์ได้วางระบบทุกอย่างครอบคลุมไว้หมดแล้ว ส่วนเรื่องของการตีความ จริง ๆ แล้ว ธรรมะที่จะต้องตีความนั้นมีไม่กี่พระสูตร
๒. ที่มีปัญหาข้อถกเถียงกันมีไม่กี่พระสูตร พระสูตรที่ชัดเจนมีจำนวนมากมาย อย่างพระสูตรที่ไม่ต้องตีความเลยและเหมือนกันทั่วโลก เช่น “สุตตันตะเหล่าใดที่นักกวีแต่งขึ้นใหม่” พระสูตรนี้ ไม่เห็นจะต้องตีความเลย หรือศีล ๕ ก็ไม่ต้องตีความอะไร ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดโกหก ไม่ดื่มสุรายาเมา พระสูตรตรง ๆ เช่นนี้มีมากมายไปหมด 
๓. อาตมาดูแล้วไม่ค่อยมีพระสูตรอะไรที่จะต้องตีความเลย อาตมาว่ามีไม่ถึง ๑ หรือ ๒ เปอร์เซ็นต์ของพระสูตรทั้งหมด เรามักจะไปดิสเครดิตคำสอนของพระพุทธเจ้าว่า คงจะต้องตีความ
๔. อุบาสิกาถามว่า แม้แต่พระด้วยกันเอง ไม่ทราบว่าคำสอนมีการตีความผิดพลาดบ้างหรือเปล่าคะ พระคึกฤทธิ์ตอบว่า ตรงนี้จริง ๆ ก็ไม่ได้ยากในการตีความอะไรเลย และที่ถกเถียงกันไม่ลงตัวทุกวันนี้ก็เพราะถือคัมภีร์อรรถกถา ถืออาจารย์รุ่นหลัง ถ้าใช้พุทธวจนะแล้วทุกอย่างชัดเจนเลย
๕. หลักฐานที่มีอยู่ในพุทธวจนปิฎก อาตมา(พระคึกฤทธิ์)ใช้ข้อมูลจาก ๒ ตัวนี้ (ชี้นิ้วไปที่พระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐและพระไตรปิฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง) เพียงแต่ดึงเอาคำที่พระพุทธเจ้าไม่ได้บัญญัติไว้ออก เพราะหน้าปกก็เขียนอยู่แล้วว่า พระสูตรและอรรถกถา พระสูตรคือคำสอนของพระพุทธเจ้า อรรถกถาคือคำที่สาวกรุ่นหลังแต่งอธิบายขึ้นมาใหม่ เช่น ถ้าอ่านพระสูตร จบไป ๑ หน้า อรรถกถาจะบอกว่า ที่พระพุทธเจ้าตรัสอย่างนี้ขออธิบายว่าอย่างนี้ คำสอนที่ต่ำกว่าคำของพระพุทธเจ้าเราดึงออก ซึ่งเขาแยกไว้ให้แล้ว เรารวบรวมเฉพาะคำสอนของพระศาสดา 
๖. อุบาสิกาขอให้พระคึกฤทธิ์ช่วยอธิบายคำว่า อรรถกถาและพยัญชนะ และกล่าวอีกว่า เท่าที่ได้ฟังมาในสมัยพุทธกาลเหมือนกับว่าพยัญชนะเป็นคำพูด ส่วนอรรถกถาคือคำอธิบาย อธิบายโดยพระพุทธเจ้าหรืออรรถกถาทั่ว ๆ ไป พระคึกฤทธิ์ตอบว่า พยัญชนะคือคำตรัสของพระพุทธเจ้าทุกคำ ส่วนอรรถกถา คือ พยัญชนะที่มาอธิบายบทพยัญชนะของพระองค์เองไม่ใช่คำของผู้อื่น อุบาสิกาจึงถามอีกว่า แล้วคำอธิบายที่ต่อเนื่องโดยผู้อื่นก็เป็นอรรถกถาที่เราบอกว่าไม่ใช่พุทธวจนะ ใช่มั้ยคะ พระคึกฤทธิ์ตอบว่า ถูกต้อง
๗. คำอธิบายที่แต่งขึ้นมาใหม่ของอรรถกถาจารย์ที่มีอยู่ในพระไตรปิฎก ถามว่าใครแต่ง เมื่อไม่รู้ก็เขียนว่า พระโบราณจารย์รจนาไว้ว่า พระสังคีติกาจารย์รจนาไว้ว่า แล้วชื่ออะไรละ นาย ก. นาย ข. ภิกขุ ก. ภิกขุ ข. เมื่อไม่รู้ก็ตีคลุม ๆ รวม ๆ ไป แล้วผู้ที่ทำคำพูดได้ไม่ผิดพลาด มีพระพุทธเจ้าองค์เดียว แสดงว่าที่เหลือ(นอกเหนือจากพระพุทธเจ้า)ข้อมูลเหล่านั้นต้องมีข้อผิดพลาดแน่นอน
เนื้อความการบรรยายในประเด็นการตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายของสาวกที่ขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ ที่ผู้วิจัยได้นำมาสรุปไว้เป็นข้อ ๆ ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยจะนำประเด็นเหล่านี้ไปศึกษาวิเคราะห์เพื่อหาคำตอบและวินิจฉัยต่อไป 
๓.๓ สรุป
ก่อนที่พระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโลจะเข้ามาอุปสมบทเป็นพระภิกษุ ได้เรียนจบปริญญาตรี นายร้อย จปร. สาขาวิศวกรรมเครื่องกล และปริญญาโท คณะรัฐศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ตำแหน่งสุดท้ายในชีวิตฆราวาสได้รับราชการทหารเป็นยศพันตรี โดยพระคึกฤทธิ์ได้เข้ามาบวชที่สำนักสงฆ์บุญญาวาส จังหวัดชลบุรี ซึ่งเป็นสาขาวัดหนองป่าพง มีพระอาจารย์ตั๋น (พระอัครเดช ถิรจิตฺโต) เป็นเจ้าอาวาส (แต่มีหลักฐานอีกแห่ง ระบุว่า พระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้บวชที่วัดคลองพลูราษฎร์ประสงค์ ตำบลคลองพลู อำเภอหนองใหญ่ จังหวัดชลบุรี) ภายหลัง เมื่อบวชได้ระยะหนึ่ง จึงออกจาริกปลีกวิเวกร่วมกับพระเถระอีก ๒ รูป มาพักอาศัยอยู่ผืนนาซึ่งเป็นที่ดินของโยมแม่ถวาย ณ บริเวณถนนลำลูกกา คลองสิบ จังหวัดปทุมธานี เรื่อยมาจนครบพรรษา ๕ ซึ่งในช่วงระหว่างพรรษาที่ ๔ ได้เริ่มศึกษา ๕ เล่มจากพระโอษฐ์อันเป็นผลงานของท่านพุทธทาส ภิกขุ เมื่อได้ศึกษาไปจึงได้พบว่า “พระพุทธเจ้าห้ามไม่ให้ฟังคำสาวก” และเมื่อศึกษามาเรื่อย ๆ จึงเริ่มเห็นตรรกะเชื่อมโยงว่าทำไมพระศาสดาห้ามไม่ให้ฟังคำสาวก 
ต่อมา ภายหลังพระคึกฤทธิ์ เจ้าอาวาสวัดนาป่าพงได้นำพาพระภิกษุภายในวัด ศึกษาคำสอนในส่วนที่(เชื่อและเข้าใจว่า)เป็นพระพุทธพจน์ที่ออกมาจากพุทธโอษฐ์ล้วน ๆ และยังได้เผยแพร่หลักการและแนวทางปฏิบัติที่ชื่อว่า “พุทธวจนะ” นี้ออกมาด้วย เมื่อหลักการนี้ได้ถูกเผยแพร่ออกมาแล้ว จึงได้มีอุบาสกอุบาสิกาผู้ที่เข้ามาศรัทธาเลื่อมใสเป็นจำนวนมากขึ้นเรื่อย ๆ ด้วยเหตุนี้หลักคำสอนที่ชื่อว่า “พุทธวจนะ” จึงได้กระจายไปด้วยสื่อต่าง ๆ และด้วยการถ่ายทอดบอกต่อ จนหลักการนี้ได้รับความสนใจจากบุคคลทั่วไป ต่อมา ได้มีการจัดตั้งพุทธวจนสถาบันหลายแห่งทั่วประเทศและในต่างประเทศ นอกจากงานเผยแผ่คำสอนแล้ว พระคึกฤทธิ์และคณะยังได้นำคัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐ และพระไตรปิฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง มาเป็นต้นฉบับเพื่อคัดลอกและจัดทำเป็นพุทธวจนปิฎก ซึ่งพุทธวจนปิฎกนี้ได้ตัดคำสอนในส่วนที่ (เชื่อและเข้าใจว่า) ไม่ใช่พระพุทธพจน์ออกไป ซึ่งคำสอนในส่วนที่ถูกตัดออกไปนั้น คือ พระอภิธรรมปิฎก ๑๒ เล่ม คัมภีร์ปริวาร (พระวินัยปิฎกเล่มที่ ๘) และคำสอนที่มีอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกที่ไม่ได้ขึ้นต้นด้วยคำว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เป็นต้น รวมทั้งมีการตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งไปอีกด้วย โดยให้เหตุผลว่า “คัมภีร์อรรถกถาจะเป็นเหตุให้คณะสงฆ์เกิดความแตกแยกกัน” ทั้งยังได้กล่าวอีกว่า พุทธวจนปิฎกนี้จะมาแทนที่คัมภีร์พระไตรปิฎกที่มีอยู่ทั่วโลก และด้วยเหตุการณ์ดังที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้น การเผยแพร่หลักการและแนวทางการปฏิบัติเช่นนี้ จึงเป็นเหตุให้การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์นั้นได้ส่งผลกระทบต่อพระธรรมวินัย ซึ่งเป็นหลักการดั้งเดิมของพระพุทธศาสนาเถรวาทโดยตรง
โดยในประเด็นนี้ จึงเป็นการศึกษาและรวบรวมข้อมูล การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย ซึ่งได้แยกออกเป็น ๔ ประเด็นใหญ่ คือ ๑. การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย ๒. การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร ๓. การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม ๔. การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา ในประเด็นการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย ผู้วิจัยได้คัดเลือกประเด็นที่มีความเกี่ยวข้องกับพระวินัยทั้งหมด ๓ ประเด็น คือ ๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน ๒. พระพุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว ๓. การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน ในประเด็นการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร ผู้วิจัยได้คัดเลือกประเด็นที่มีความเกี่ยวข้องกับพระสูตรทั้งหมด ๒ ประเด็น คือ ๑. บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า ๒. การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต ส่วนในประเด็นการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม ผู้วิจัยได้คัดเลือกประเด็นที่มีความเกี่ยวข้องกับพระอภิธรรมทั้งหมด ๒ ประเด็น คือ ๑. พระอภิธรรมเป็นคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่ ๒. สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์ และในประเด็นการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา ผู้วิจัยได้คัดเลือกประเด็นที่มีความเกี่ยวข้องกับคัมภีร์อรรถกถา ๑ ประเด็น คือ ๑) ตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายของสาวกที่ขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ 
ในประเด็นทั้ง ๘ ข้างต้นนี้ ผู้วิจัยได้ศึกษาและรวบรวมข้อมูลด้วยการนำหลักฐานการบรรยายในคลิปยูทูบมาแสดงเป็นตัวอย่างในแต่ละประเด็นอย่างละ ๓ คลิป โดยหลักฐานที่ยกมาแสดงนี้ ผู้วิจัยได้คัดลอกเนื้อความการบรรยายของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ออกเป็นข้อความ แล้วนำเนื้อความที่ได้คัดลอกไว้แล้วมาสรุปในแต่ละประเด็นออกเป็นข้อ ๆ เพื่อที่จะนำประเด็นที่ได้สรุปไว้แล้วเหล่านี้ ไปศึกษาวิเคราะห์เพื่อหาคำตอบและวินิจฉัยในบทที่ ๔ ต่อไป



[bookmark: _Toc1071711][bookmark: _Toc47929713]บทที่ ๔

วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล 
ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย

จากการศึกษาค้นคว้าในบทที่ ๒ ที่ผ่านมา พบว่า ในสมัยครั้งพุทธกาลมีภิกษุผู้มีความเห็นผิด เช่น พระสาติ[footnoteRef:169] พระอริฏฐะ[footnoteRef:170] พระยมกะ[footnoteRef:171] เป็นต้น ได้กล่าวคัดค้านกับคำสอนของพระศาสดา โดยได้กล่าวอ้างว่า ตนได้เข้าใจในคำสอนของพระศาสดาที่พระองค์ทรงแสดงอย่างทะลุปรุโปร่ง แล้วได้ประกาศคำสอนที่ตนเข้าใจด้วยความเห็นผิดออกมา แม้ภิกษุทั้งหลายจะเข้าไปชี้แจงตักเตือนแล้ว แต่ก็ไม่ยอมรับฟังและยังยืนยันความเห็นผิดนั้นเช่นเดิม จนเป็นเหตุให้พระพุทธเจ้าต้องแก้ไขด้วยการเรียกภิกษุนั้นมาสอบสวนความถูกต้อง เหตุการณ์จึงสงบระงับลงได้ ยกเว้นในกรณีพระยมกะที่พระสารีบุตรเป็นผู้แก้ไขความเห็นผิด ส่วนการศึกษาค้นคว้าในบทที่ ๓ ที่ผ่านมา พบว่า พระคึกฤทธิ์ได้ศึกษาและเผยแผ่คำสอนเฉพาะในส่วนที่(เชื่อและเข้าใจว่า)เป็นพุทธพจน์ เรียกว่า พุทธวจนะ อันออกมาจากพระโอษฐ์ของพระศาสดาล้วน ๆ ทั้งพระคึกฤทธิ์ยังได้ประกาศอีกว่า ตนได้เผยแผ่แต่เฉพาะคำสอนของพระพุทธเจ้าเท่านั้น โดยไม่มีคำสอนของตนเองหรือคำสอนของผู้อื่นปะปนอยู่เลย โดยมีตัวอย่างหลักฐานดังต่อไปนี้ ๑. “นี่คำตอบทุกอย่างเนี่ยะ เป็นพุทธวจนะทั้งหมด อาตมาไม่เคยยกคำพูดของภิกขุรุปใดในโลกขึ้นมา”[footnoteRef:172] ๒. “ไม่มีคำของผมเลยแม้แต่บทพยัญชนะเดียวนะครับ เพราะนั้นถ้าค้านผมก็ช่วยไปค้านพระศาสดานะครับ ผมก๊อปปี้คำพระศาสดาทุกคำ”[footnoteRef:173] ๓. “ท่านพระอาจารย์คึกฤทธิ์ ได้ประกาศอย่างเป็นทางการว่า “อาตมาไม่มีคำสอนของตัวเอง” และใช้เวลาที่มีอยู่ ไปกับการรับสนองพุทธประสงค์ ด้วยการโฆษณาพุทธวจน”[footnoteRef:174]  [169:  ม.มู. (ไทย) ๑๒/๓๙๖-๔๐๐/๔๒๗-๔๓๑, ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๓๙๖-๔๐๐/๒๘๐-๒๘๓.]  [170:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๔๑๗-๔๑๘/๕๒๕-๕๒๘, วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๔๑๗/๕๑๐-๕๑๑.]  [171:  ดูรายละเอียดใน ส.ข. (ไทย) ๑๗/๘๕/๑๔๗-๑๕๓.]  [172:  บ้านบุหลัน BN๖๙๘, จิตสุดท้ายก่อนตาย, ออนไลน์, แหล่งที่มา: https://www.youtube.com /watch?v=RiYb9cZLBic [๙ กันยายน ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๗.๔๙-๗.๕๕].]  [173:  nirdukkha, พระอาจารย์คึกฤทธิ์-พุทธวจนบรรยาย_วัดป่าบ้านผือ สุรินทร์, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=OG28EKR2Iis [๘ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๐๑.๑๓-๑.๐๑.๒๔].]  [174:  มูลนิธิพุทธโฆษณ์, พุทธวจน ๒ อริยสัจจากพระโอษฐ์ ภาคต้น, (มูลนิธิพุทธโฆษณ์: มปท., ๒๕๕๗), หน้า ๘๓๖. (ท้ายเล่ม).] 

และเนื่องด้วยพระผู้มีพระภาคได้ตรัสไว้ว่า (ถ้ามีภิกษุกล่าวว่าได้ฟังคำสอนมาจาก) ๑. พระพุทธเจ้า ๒. คณะสงฆ์ ๓. พระเถระจำนวนมาก ๔. พระเถระรูปหนึ่งว่า นี้เป็นธรรมวินัย นี้เป็นคำสอนพระศาสดา เธอทั้งหลาย ยังไม่ควรชื่นชมหรือคัดค้าน ให้จำข้อความและถ้อยคำเหล่านั้นให้ดี แล้วนำไปเทียบกับสูตรและวินัย ก. ถ้าข้อความและถ้อยคำเหล่านั้น เทียบกับสูตรและวินัยไม่ได้ ให้สันนิษฐานว่า ไม่ใช่คำสอนของพระพุทธเจ้า บุคคลเหล่านั้นจำมาผิด ให้ทิ้งไป ข. ถ้าข้อความและถ้อยคำเหล่านั้น เทียบกับสูตรและวินัยได้ ให้สันนิษฐานว่า เป็นคำสอนของพระพุทธเจ้า บุคคลเหล่านั้นทรงจำมาดี[footnoteRef:175]  [175:  ดูรายละเอียดใน ที.ม. (ไทย) ๑๐/๑๘๗-๑๘๘/๑๓๔-๑๓๖.] 

ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงได้ปฏิบัติตามคำสั่งสอนของพระศาสดาด้วยการนำหลักมหาปเทส ๔ ที่พระผู้มีพระภาคได้ประทานไว้ให้ เพื่อมาตรวจสอบเทียบเคียงกับคำสอนของพระคึกฤทธิ์ที่ได้กล่าวว่า ตนเผยแผ่เฉพาะคำสอนในส่วนที่เป็นพุทธวจนะเท่านั้น โดยจะนำคำสอนของพระคึกฤทธิ์มาวิเคราะห์เทียบเคียงกับหลักฐานที่มีปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถาเป็นต้น ต่อไป
ในบทที่ ๔ นี้ ผู้วิจัยได้กำหนดหัวข้อเพื่อการศึกษาค้นคว้าเป็น ๔ ประเด็น ดังต่อไปนี้
	๔.๑ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
	๔.๒ ผลกระทบที่เกิดจากการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล
	๔.๓ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
	๔.๔ สรุป
๔.๑ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปประเด็นไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์และวินิจฉัยผล โดยแบ่งออกเป็น ๔ ประเด็นหลัก คือ ๑. วิเคราะห์คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย ๒. วิเคราะห์คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร ๓. วิเคราะห์คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม ๔. วิเคราะห์คำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา ซึ่งจะเรียงลำดับประเด็นวิเคราะห์และวินิจฉัย ดังต่อไปนี้
๔.๑.๑ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย
ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปประเด็นไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์และวินิจฉัย โดยแบ่งออกเป็น ๓ ประเด็น คือ ๑. วิเคราะห์จำนวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ที่ภิกษุต้องยกขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน ๒. วิเคราะห์จำนวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุต่อวัน ๓. วิเคราะห์การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน ซึ่งจะเรียงลำดับประเด็นวิเคราะห์และวินิจฉัย ดังต่อไปนี้


๑. วิเคราะห์จำนวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ที่ภิกษุต้องยกขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน	
ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์ต่อในบทที่ ๔ ซึ่งเป็นหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผ่คำสอนในประเด็นการยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้
๑. ศีลภิกขุปาติโมกข์มี ๑๕๐ ข้อ พระพุทธเจ้าให้ยกขึ้นสวดทุกกึ่งเดือนจำนวน ๑๕๐ ข้อ
๒. ศีล ๒๒๗ ไม่มีในพุทธวจนะ และเมื่อสแกนหาศีล ๒๒๗ แล้วก็ไม่มีในพระไตรปิฎกฉบับบาลีสยามรัฐ 
๓. สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ แปลว่า สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนนี้นำมาสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน ถ้าไปดูพระสูตร ก็จะแปลว่า ร้อยห้าสิบหมดทั้ง ๔ พระสูตร (วัชชีปุตตสูตร ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร ตติยสิกขาสูตร) และในพระไตรปิฎกฉบับบาลีสยามรัฐ ระบุว่า พระภิกษุต้องยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสวด ๑๕๐ ข้อ
๔. ศีล ๒๒๗ ข้อ ไม่รู้ว่าเอามาจากไหนและไม่รู้ว่าใครเป็นผู้บัญญัติ และที่พระภิกษุสวดกันอยู่ทุกวันนี้ ก็สวดเกินกันมา ๗๗ ข้อ คือ เสขิยวัตร ๗๕ ข้อและอนิยต ๒ ข้อ ซึ่งเมื่อสืบค้นแล้วพบว่า ๒๒๗ มีอยู่ในคัมภีร์อรรถกถาซึ่งเป็นคัมภีร์ที่แต่งขึ้นมาใหม่
๕. คำว่า สาธิกะ แปลว่า สำเร็จ + มิทะ รักใคร่ไมตรี คือ ความปรองดองกลมเกลียวของภิกษุสำเร็จได้ด้วยการสวด ๑๕๐ ข้อ ๒ คำนี้ไม่ใช่เป็นการสมาสกัน แต่เป็นการเอาคำมาชนกันเฉย ๆ 
๖. ในสิกขาบท ๑๕๐ ก็จะมีแค่ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคีย์ ๓๐ ปาจิตตีย์ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ ส่วนอนิยตะ ๒ กับเสขิยวัตร ๗๕ ไม่ใช่
๗. สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ มาจากพระวินัยปิฎกเล่ม ๘ คัมภีร์ปริวาร คัมภีร์ปริวารก็คือ คัมภีร์ที่แต่งขึ้นมาใหม่ ซึ่งสิกขาบท ๒๒๐ ข้อก็จะมาขัดกันเองกับ ๒๒๗ ข้อ
ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระคึกฤทธิ์จึงกล่าวยืนยันเช่นนั้น ดังนั้น ผู้วิจัยจึงตั้งสมมติฐานเพื่อนำข้อมูลมาวิเคราะห์และวินิจฉัยเป็น ๒ ประเด็น คือ
๑) ภิกษุต้องยกภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน จำนวน ๑๕๐ ข้อ
๒) ภิกษุต้องยกภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน จำนวน ๒๒๗ ข้อ
โดยผู้วิจัยจะใช้หลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถาเป็นต้น เพื่อนำมาวิเคราะห์และวินิจฉัยในแต่ละประเด็นต่อไป
๑) ภิกษุต้องยกภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน จำนวน ๑๕๐ ข้อ
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า ภิกษุต้องยกภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน จำนวน ๑๕๐ ข้อ ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	ในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ สมณวรรค วัชชีปุตตสูตร ความว่า
… อถโข อญฺตโร วชฺชิปุตฺตโก ภิกฺขุ เยน ภควา เตนุปสงฺกมิ อุปสงฺกมิตฺวา ภควนฺต
อภิวาเทตฺวา เอกมนฺต นิสีทิ เอกมนฺต นิสินฺโน โข โส วชฺชิปุตฺตโก ภิกฺขุ ภควนฺต เอตทโวจ 
สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ นาห ภนฺเต เอตฺถ สกฺโกมิ สิกฺขิตุนฺติ ฯ[footnoteRef:176] [176:  องฺ.ติก. (บาลี) ๒๐/๘๕/๒๒๔.] 

… ครั้งนั้น ภิกษุวัชชีบุตรรูปหนึ่งเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับถวายอภิวาทแล้วนั่ง ณ ที่สมควร ได้กราบทูลพระผู้มีพระภาคดังนี้ว่า 
ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนนี้มาถึงวาระที่จะยกขึ้นแสดงเป็นข้อ ๆ ตามลำดับทุกกึ่งเดือน ข้าพระองค์ไม่สามารถศึกษาในสิกขาบทนี้ได้[footnoteRef:177]	 [177:  องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๘๕/๓๑๑.] 

	นอกจากวัชชีปุตตสูตรที่แปลว่า สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนแล้ว ยังมีพระสูตรที่แปลสิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนเช่นเดียวกันอีก ๓ สูตร คือ ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร ตติยสิกขาสูตร ดังนั้น ผู้วิจัยจะยกหลักฐานแต่ละสูตรทั้งพระไตรปิฎกฉบับบาลีอักษรไทยและพระไตรปิฎกฉบับแปลภาษาไทยตามลำดับต่อไป
	ในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ สมณวรรค ปฐมสิกขาสูตร ความว่า
	สาธิกมิท ภิกฺขเว ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ ยตฺถ อตฺถกามา 
กุลปุตฺตา สิกฺขนฺติ ฯ[footnoteRef:178] [178:  องฺ.ติก. (บาลี) ๒๐/๘๗/๒๒๕.] 

	ภิกษุทั้งหลาย สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนที่กุลบุตรผู้ปรารถนาประโยชน์ศึกษาอยู่ มาถึงวาระที่จะยกขึ้นแสดงเป็นข้อ ๆ ตามลำดับทุกกึ่งเดือน ... [footnoteRef:179] [179:  องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๘๗/๓๑๒.] 

	ในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ สมณวรรค ทุติยสิกขาสูตร ความว่า
	สาธิกมิท ภิกฺขเว ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ ยตฺถ อตฺถกามา 
กุลปุตฺตา สิกฺขนฺติ ฯ[footnoteRef:180] [180:  องฺ.ติก. (บาลี) ๒๐/๘๘/๒๒๖.] 

	ภิกษุทั้งหลาย สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนที่กุลบุตรทั้งหลายผู้ปรารถนาประโยชน์ศึกษาอยู่ มาถึงวาระที่จะยกขึ้นแสดงเป็นข้อ ๆ ตามลำดับทุกกึ่งเดือน ... [footnoteRef:181] [181:  องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๘๘/๓๑๔.] 

	ในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ สมณวรรค ตติยสิกขาสูตร ความว่า
	สาธิกมิท ภิกฺขเว ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ ยตฺถ อตฺถกามา 
กุลปุตฺตา สิกฺขนฺติ ฯ[footnoteRef:182] [182:  องฺ.ติก. (บาลี) ๒๐/๘๙/๒๒๘.] 

	ภิกษุทั้งหลาย สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนที่กุลบุตรทั้งหลายผู้ปรารถนาประโยชน์ศึกษาอยู่ มาถึงวาระที่จะยกขึ้นแสดงเป็นข้อ ๆ ตามลำดับทุกกึ่งเดือน …[footnoteRef:183] [183:  องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๘๙/๓๑๗.] 

	เมื่อยกหลักฐานทั้ง ๓ พระสูตรมา จะเห็นว่า คำแปลในพระไตรปิฎกฉบับแปลภาษาไทย แปลว่า สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วน ส่วนคำศัพท์ในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย ใช้คำว่า สาธิกมิท ทิยฑฺฒสิกขาปทสต ซึ่งในมโนรถปูรณีอรรถกถาได้แปล ทิยฑฺฒสิกขาปทสตว่า สิกขาบท ๑๕๐ มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ติกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ สมณวรรค วัชชิปุตตสุตตวัณณนา อธิบายว่า 
บัณฑิตพึงทราบวินิจฉัยดังต่อไปนี้ ... คำว่า สิกขาบท ๑๕๐ (ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต) ได้แก่ สิกขาบท ๑๕๐ ข้อ ภิกษุวัชชีบุตรหมายเอาสิกขาบทที่ทรงบัญญัติไว้ในสมัยนั้นนั่นแล จึงกล่าวคำนี้ว่า “สิกขาบท ๑๕๐ (ทิยทฺฒสิกฺขาปทสต)”...[footnoteRef:184] [184:  องฺ.ติก.อ. (ไทย) ๒/๘๕/๓๒๒.] 

	เพราะอาศัยหลักฐานในคัมภีร์อรรถกถาจึงได้ทราบคำแปลของคำว่า ทิยฑฺฒสิกขาปทสต เพราะฉะนั้นจึงเหลือคำศัพท์ที่จะต้องแปล คือ คำว่า สาธิกมิท ดังนั้นผู้วิจัยจึงได้สืบค้นข้อมูลโดยยกตัวอย่างหลักฐานในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทยและพระไตรปิฎกฉบับแปลภาษาไทย รวมทั้งหลักฐานในคัมภีร์อรรถกถาพระไตรปิฎกฉบับแปลภาษาไทย ดังต่อไปนี้
	ในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค ชนวสภสูตร ทรงพยากรณ์ชาวบ้านนาทิกคาม ความว่า
	สาธิกา นวุติ นาทิกิยา ฯเปฯ สกทาคามิโน[footnoteRef:185] [185:  ที.ม. (บาลี) ๑๐/๒๗๓/๑๗๒.] 

	ชาวบ้านนาทิกคามมากกว่า ๙๐ คน ...เป็นพระสกทาคามี[footnoteRef:186] [186:  ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๗๓/๒๐๕.] 

	ในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี นิทานวรรค นิทานสังยุต มหาวรรค ปุตตมังสสุตตวัณณนา อธิบายว่า
	... คำว่า ลึกกว่าชั่วคน (สาธิกโปริสา) ได้แก่ ลึกเกินชั่วบุรุษ คือ ลึกประมาณ ๕ ศอก ...[footnoteRef:187] [187:  ส.นิ.อ. (ไทย) ๒/๖๓/๑๖๖.] 

	ดร.พระมหาสมลักษณ์ คนฺธสาโร ได้อธิบายเรื่องสิกขาบท ๑๕๐ ไว้ในหนังสือบทความเพื่อพุทธวจนะ ศีลสิกขาบท ๑๕๐ – ๒๒๗ พุทธวจนะ : รู้จำ รู้จริง รู้แจ้ง ความว่า 
คำว่า สาธิก แปลว่า “กว่า” มาจาก สห ศัพท์ (พร้อมทั้ง, กับ) + อธิก ศัพท์ (เกิน) เมื่อแปลง สห เป็น ส เพื่อย่อคำ จึงได้รูปว่า สาธิก มีรูปวิเคราะห์ (คำจำกัดความ) ว่า อธิเกน สห วตฺตเตติ สาธิก (สิกขาบทที่เป็นไปพร้อมกับส่วนเกิน ชื่อว่า สาธิกะ) คำนี้เป็นไตรลิงค์ตามเนื้อความที่กล่าวถึง จึงอาจมีรูปว่า สาธิโก, สาธิกา, สาธิก แต่ในที่นี้มีรูปเป็นนปุงสกลิงค์ว่า สาธิก
ตามสิกฺขาปท ที่กล่าวถึงในเรื่องนี้
คำนี้แปลตามศัพท์ว่า “พร้อมทั้งส่วนเกิน, กับส่วนเกิน” หมายความว่า มากกว่าจำนวนที่กล่าวไว้ ๑๕๐ จึงหมายถึงจำนวน ๑๕๐ กว่า ดังคำว่า
- สาธิกนวุติ (๙๐ กว่า)
- สาธิกโปริส (ช่วงบุรุษกว่า)
- สาธิกวีสติโยชน (๒๐ โยชน์กว่า)
- สาธิกานิ ตีณิ อฏฺิสตานิ (กระดูก ๓๐๐ ท่อนกว่า)
- สาธิกานิ ปญฺาสวสฺสานิ (๕๐ ปีกว่า)
คำว่า สาธิก นี้เป็นไวพจน์ของ สาติเรก (สห + อติเรก แปลง สห เป็น ส) ... แม้ในภาษาสันสกฤตก็มีรูปว่า สาธิก เหมือนกัน และมีความหมายว่า “กว่า, เกินกว่า” เช่นเดียวกัน ... ส่วนคำว่า สาธิก ที่แปลว่า “ถ้วน” ไม่มีใช้ในภาษาบาลี เพราะมีรากศัพท์มาจากคำดังกล่าว นอกจากนั้น ในพระไตรปิฎกไทยบางฉบับแปลคำนี้ว่า “ที่สำเร็จประโยชน์” ถือว่าไม่ถูกตามความหมาย เพราะไม่มีความหมายอะไรในเรื่องนี้ และไม่ถูกตามหลักภาษา เพราะความหมายเช่นนั้นต้องมีรูปเป็นอิตถีลิงค์ว่า สาธิก โดยมาจาก สาธ ธาตุ (สสิทฺธิมฺหิ = สำเร็จ) + เณ การิต-ปัจจัย + ณฺวุ ปัจจัยในกัตตุสาธนะ + อา อิตถีปัจจัย (แปลง ณฺวุ เป็น อก แล้วแปลงสระ อ ใน อก เป็น อิ)
แม้พระไตรปิฎกไทยหลายฉบับจะแปล สาธิก ศัพท์ว่า “ถ้วน” แต่เมื่อตรวจสอบพระไตรปิฎกแปลของฉบับสมาคมบาลีปกรณ์ (Pali-text Society) และฉบับพม่า พบว่า มีคำแปลว่า “กว่า” ดังที่ผู้เขียนได้กล่าวไว้ข้างต้น กล่าวคือ
- อังคุตตรนิกายแปลอังกฤษ ฉบับสมาคมบาลีปกรณ์ คือ The Book of the Gradual Sayings (Anguttara-Nikaya) or More-Numbered Suttas เล่ม ๑ หน้า ๒๒๑ มีคำแปลใน 
วัชชิปุตตสูตรว่า
Monk, this recital to be made twice a month amounts to more than one hundred and fifty rules.
ส่วนในสิกขาสูตรที่ ๑, ที่ ๒, และที่ ๓ ท่านผู้แปลละคำแปลไว้เพื่อย่อความ
- อังคุตตรนิกายแปลพม่า ตอน เอกก-ทุก-ติก-จตุกกนิบาต วัชชิปุตตสูตร (ข้อ ๘๕ หน้า ๒๔๙) แปลว่า “สิกขาบท ๑๕๐ กว่าข้อ” แม้ในสิกขาสูตรที่ ๑ (ข้อ ๘๗ หน้า ๒๕๐), สิกขาสูตรที่ ๒ (ข้อ ๘๘ หน้า ๒๕๑) และสิกขาสูตรที่ ๓ (ข้อ ๘๘ หน้า ๒๕๑) ก็แปลไว้อย่างนั้น
- อังคุตตรนิกายนิสสัย (ฉบับแปลและอธิบายเป็นภาษาพม่า) วัชชิปุตตสูตร เล่ม ๑ หน้า ๕๑๖ แปลว่า “สาธิก อันเป็นไปกับด้วยส่วนเกิน” แม้ในสิกขาสูตรที่ ๑ (ข้อ ๘๗ หน้า ๕๑๘), สิกขาสูตรที่ ๒ (ข้อ ๘๘ หน้า ๕๒๒) และสิกขาสูตรที่ ๓ (ข้อ ๘๘ หน้า ๕๒๔) ก็แปลไว้อย่างนั้นเหมือนกัน
นอกจากนั้น ในหนังสือพจนานุกรม บาลี-ไทย-อังกฤษ ฉบับภูมิพโลภิกขุ ซึ่งแปลมาจากพจนานุกรมฉบับบาลี-อังกฤษ (Pali-English Dictionary) ของสมาคมบาลีปกรณ์ ซึ่งจัดทำโดย T.W. Rhys Davids และ William Stede มีข้อความว่า
“สาธิก (คุณ.) [ส + อธิก : เทียบ พุทธสัน. สาธิก ทิว.๔๔] เกิน ที.๒/๙๓; วิมาน.๕๓ (-วีสติ).- โปริส สูงเกินกว่าความสูงของคน ม.๑/๗๔, ๓๖๕; องฺ.๓/๔๐๓[footnoteRef:188]	 [188:  พระมหา ดร.สมลักษณ์ คนฺธสาโร, พระมหาอุเทน ปัญญาปริทัตต์, บทความเพื่อพุทธวจนะ ศีลสิกขาบท ๑๕๐-๒๒๗ พุทธวจนะ : รู้จำ รู้จริง รู้แจ้ง, (กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๕๗), หน้า ๙-๑๓.] 

	สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้อธิบายเรื่องสิกขาบท ๑๕๐ ไว้ในหนังสือรู้จักพระไตรปิฎก ให้ชัด ให้ตรง (กรณีพระคึกฤทธิ์) ความว่า
เมื่อตรวจสอบดูพุทธวจนะในพระไตรปิฎกบาลี ฉบับสยามรัฐหรือไม่ว่าฉบับใด ก็พบพระบาลีว่า (ฉบับสยามรัฐ องฺ.ติก.๒๐/๕๒๔/๒๙๖)
สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ
แปลเป็นภาษาไทยแบบยกศัพท์อย่างง่าย ๆ ว่า
“ภนฺเต” ข้าแต่พระผู้มีพระภาคเจ้าผู้เจริญ “ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต” สิกขาบท ๑๕๐ 
“สาธิกมิท = สาธิก + อิท ... นี้ “อาคจฺฉติ” ย่อมมา “อุทฺเทส” สู่อุเทศ/การสวด 
“อนฺวฑฺฒมาส” ทุกกึ่งเดือน
ดูเฉพาะคำแปลภาษาไทย ดังนี้
ข้าแต่พระผู้มีพระภาคเจ้าผู้เจริญ สิกขาบท ๑๕๐ ... นี้ ย่อมมาสู่อุเทศ/การสวด ทุกกึ่งเดือน
จุดพิจารณา หรือคำที่เป็นปัญหาขึ้น คือ “สาธิก” ซึ่งที่นี่ว่าง คำแปล โดยทำ ... ไว้ 
ตรงนี้ หรือคำบาลีนี้ พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย (คือ ฉบับที่แปลเป็นภาษาไทย) ซึ่งปัจจุบันมีประมาณ ๔ ฉบับ/ชุด แปลเหมือนกันบ้าง ต่างกันบ้าง
พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ที่ครบชุด และเก่าที่สุด คือ ฉบับที่กรมการศาสนารักษาสืบมา (ปัจจุบันย้ายตามมาอยู่ที่สำนักพุทธฯ หรือไม่ ไม่ได้ตามเรื่อง) เริ่มจากที่รัฐบาลได้อุปถัมภ์คณะสงฆ์ จัดพิมพ์ขึ้นเป็น พระไตรปิฎกภาษาไทย อนุสรณ์งานฉลอง ๒๕ พุทธศตวรรษ (พ.ศ. ๒๕๐๐) ถือว่าเป็นฉบับหลวง หรือเป็นทางการแต่จะเรียกว่าอย่างไร ก็ไม่เป็นฉบับสยามรัฐ
พระไตรปิฎกภาษาไทย ที่สืบมาแต่ พ.ศ. ๒๕๐๐ (คำแปลสะสมกันมานาน) ชุดดังกล่าวนั้น แปลบาลีอันเป็นพุทธพจน์ตรงนี้ว่า “สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วน นี้”
ส่วนพระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับอื่น ๆ ซึ่งเกิดตามมาภายหลัง และตามปกติ มักแปลตามพระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวงนั้น ในกรณีนี้ บางฉบับก็แปลเหมือนฉบับหลวง แต่บางฉบับแปลว่า “สิกขาบท ที่สำคัญ ๑๕๐ นี้”
บางฉบับนั้น ในที่ที่นำบาลีพุทธวจนะนี้ไปอ้างอีกแห่งหนึ่ง แปลว่า “๑๕๐ สิกขาบท ที่สำเร็จประโยชน์ นี้” “สาธิก” นี้ เป็นคำบาลีในภาษาสามัญคำหนึ่ง โดยทั่วไป ในคัมภีร์ทั้งหลายจึงไม่ค่อยอธิบาย แต่ก็จะเห็นว่า คำ “สาธิก” นี้มีความหมายตรงกับ เท่ากับ หรือในจำพวกเดียวกับ “สาติเรก” (มีส่วนเกิน) “ปโร” (กว่า) “อุตฺตรึ” (เพิ่มขึ้นไป) บางทีมาด้วยกันดังเป็นชุด บางทีก็ใช้อธิบายกัน 
“สาธิก” คือ “สห + อธิก” แปลว่า พร้อมด้วยส่วนที่เกิน มีข้อที่มากขึ้นไป หรือมีเศษ บาลี
พุทธวจนะตรงนี้จึงแปลว่า “สิกขาบท ๑๕๐ กับทั้งที่เกินออกไป นี้” หรือแปลสั้น ๆ ว่า “สิกขาบท ๑๕๐ มีเศษ นี้”
อรรถกถาถึงจะไม่อธิบายศัพท์ “สาธิก” ก็อธิบายความต่อไป ว่า (องฺ.อ.๒/๒๓๙) “ที่ตรัสไว้ดังนี้ ทรงหมายถึงสิกขาบทที่ได้ทรงบัญญัติแล้ว ในเวลา (ที่พระวัชชีบุตรทูลถาม) นั้น” แล้วฎีกายังบอกต่อไปอีกว่า (ม.ฏี.๒/๓๐๐) “พุทธพจน์นี้ ตรัสตามจำนวนสิกขาบทที่ได้ทรงบัญญัติแล้ว ในเวลาที่ทรงแสดงพระสูตรนั้น แต่หลังจากนั้น มีสิกขาบท ๒๐๐ มีเศษ ‘สาธิกานิ ทฺเวสตานิ’”
ท่านผู้ใดไม่ฟังอรรถกถา-ฎีกา ก็ไม่เป็นไร เพราะตัวคำศัพท์ในบาลีพุทธวจนะนั้นชัดเจนอยู่แล้ว ก็เป็นอันว่า พระไตรปิฎกภาษาไทยแปลบาลีพุทธพจน์ตรงนี้พลาด หรือพลั้งเผลอไป เรื่องความผิดพลาดอย่างนี้ ไม่ควรจะด่วนติเตียนท่าน เดี๋ยวจะพูดเรื่องนี้อีกบ้าง แต่มีข้อสังเกตไว้ทีหนึ่งก่อน[footnoteRef:189]  [189:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), รู้จักพระไตรปิฎก ให้ชัด ให้ตรง, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๘), หน้า ๒-๔.] 

นอกจากนี้ พระคึกฤทธิ์ยังได้กล่าวอีกว่า “สิกขาบทปาติโมกข์มี ๑๕๐ ถ้วน มีปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคีย์ ๓๐ ปาจิตตีย์ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ ส่วนอนิยตะ ๒ กับเสขิยวัตร ๗๕ ไม่ใช่”[footnoteRef:190] โดยพระคึกฤทธิ์ได้ให้เหตุผลที่ไม่นำอนิยตะ ๒ และเสขิยวัตร ๗๕ มาร่วมในการสวดด้วยว่า “ในเมื่อเสขิยวัตรไม่มีหลักฐานเลย แน่ ๆ เลย ๗๕ ข้อเนี่ยะไม่มี ... และทั้งหมดนี้ไม่มีการปรับอาบัตินะ ... เป็นศีลที่ว่าด้วยมารยาทโดยตรงเลยนั่นคือ อภิสมาจาร ซึ่งอภิสมาจารพุทธเจ้าบอกไม่ต้องเอามาสวด”[footnoteRef:191] และพระคึกฤทธิ์ยังให้เหตุผลอีกว่า “เสขิยวัตรก็ไม่มีอาบัติ อนิยตะก็ไม่มีอาบัติ เพราะนั้นก็จึงเป็นการประเมินได้ว่า ไม่ต้องนำมาสวดเพราะมันไม่มีอาบัติ ทั้งหมดนี้ ๑๕๐ มีอาบัติหมด”[footnoteRef:192]  [190:  พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ์, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&feature=youtu.be [๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๐๔.๑๓-๑.๐๔.๒๕].]  [191:  คลิปเดียวกัน, [นาทีที่ ๑.๐๖.๔๓-๑.๐๗.๑๗].]  [192:  คลิปเดียวกัน, [นาทีที่ ๑.๑๐.๓๓-๑.๑๐.๔๒].] 

จากหลักฐานข้างต้น พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวว่า สิกขาบทจำนวน ๑๕๐ ถ้วน ที่ประกอบด้วย ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคียปาจิตตีย์ ๓๐ ปาจิตตีย์ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ และอธิกรณสมถะ ๗ เป็นสิกขาบทที่ปรับอาบัติไว้ทั้งหมด ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงได้สืบค้นข้อมูลและพบว่า อธิกรณสมถะ ๗ ไม่ได้มีการปรับอาบัติไว้ มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย สัตตกนิบาต วินยวรรค อธิกรณสมถสูตร ความว่า 
ภิกษุทั้งหลาย อธิกรณสมถธรรม(ธรรมเครื่องระงับอธิกรณ์) ๗ ประการนี้ เพื่อระงับ เพื่อดับอธิกรณ์ที่เกิดขึ้นแล้ว ๆ ธรรม ๗ ประการ อะไรบ้าง คือ
๑. สงฆ์พึงให้สัมมุขาวินัย  	๒. สงฆ์พึงให้สติวินัย
๓. สงฆ์พึงให้อมูฬหวินัย   	๔. สงฆ์พึงให้ปฏิญญาตกรณะ
๕. สงฆ์พึงให้เยภุยยสิกา  	๖. สงฆ์พึงให้ตัสสปาปิยสิกา
๗. สงฆ์พึงให้ติณวัตถารกะ
ภิกษุทั้งหลาย อธิกรณสมถธรรม ๗ ประการนี้แล เพื่อระงับเพื่อดับอธิกรณ์ที่เกิดขึ้นแล้ว ๆ[footnoteRef:193] [193:  องฺ.สตฺตก. (ไทย) ๒๓/๘๔/๑๗๙-๑๘๐.] 

และส่วนสิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนที่พระคึกฤทธิ์กล่าวว่ามีอธิกรณสมถะ ๗ รวมอยู่ด้วยนั้น เมื่อผู้วิจัยได้สืบค้นข้อมูล พบว่า ไม่มีอธิกรณสมถะทั้ง ๗ รวมอยู่ในส่วนที่เรียกว่า สิกขาบทด้วย มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก ปริวาร คาถาสังคณิกะ อสาธารณาทิ ว่าด้วยอสาธารณสิกขาบท เป็นต้น ความว่า
พระผู้มีพระภาคตรัสว่า
สิกขาบทของภิกษุมาสู่อุทเทสทุกวันอุโบสถ (ยกขึ้นสวดทุกวันอุโบสถ) ...
... สิกขาบท มาสู่อุทเทสทุกวันอุโบสถ เธอจงฟังสิกขาบทเหล่านั้น ตามลำดับต่อไป
ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ อนิยต ๒ นิสสัคคีย์ ๓๐ ขุททกะ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ เสขิยะ ๗๕[footnoteRef:194] [194:  วิ.ป. (ไทย) ๘/๓๓๘/๕๑๒-๕๑๓.] 

ในวัชชีปุตตสูตรฉบับแปลภาษาไทย ปรากฏข้อความว่า สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนนี้ มาถึงวาระที่จะยกขึ้นแสดงเป็นข้อ ๆ ตามลำดับทุกกึ่งเดือน ซึ่งในพระไตรปิฎกฉบับบาลีอักษรไทย มีพระบาลีว่า สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ นอกจากวัชชีปุตตสูตรที่แปลว่า สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนแล้ว ยังมีอีก ๓ พระสูตร คือ ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร ตติยสิกขาสูตร ที่ใช้คำศัพท์และแปลว่า สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนเช่นเดียวกัน 
ในอรรถกถาวัชชีปุตตสูตร อธิบายว่า ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต แปลว่า สิกขาบท ๑๕๐ ข้อ เพราะฉะนั้นจึงเหลือคำศัพท์ที่จะต้องค้นหาความหมาย คือ คำว่า สาธิกมิท ซึ่งในชนวสภสูตรและในอรรถกถาปุตตมังสสูตร ได้อธิบายคำศัพท์คำว่า สาธิกหรือสาธิกา แปลว่า มากกว่าหรือเกินกว่า นอกจากนี้ ดร.พระมหาสมลักษณ์ คนฺธสาโร ได้อธิบายว่า สาธิก นี้เป็นไวพจน์ของ สาติเรก (สห + อติเรก แปลง สห เป็น ส) แม้ในภาษาสันสกฤตก็มีรูปว่า สาธิก เหมือนกัน และมีความหมายว่า “กว่า, เกินกว่า” เช่นเดียวกัน ส่วนคำว่า สาธิก ที่แปลว่า “ถ้วน” ไม่มีใช้ในภาษาบาลี เพราะมีรากศัพท์มาจากคำดังกล่าว นอกจากนั้น ในพระไตรปิฎกไทยบางฉบับแปลคำนี้ว่า “ที่สำเร็จประโยชน์” ถือว่าไม่ถูกตามความหมาย เพราะไม่มีความหมายอะไรในเรื่องนี้ และไม่ถูกตามหลักภาษา แม้พระไตรปิฎกไทยหลายฉบับจะแปล สาธิก ศัพท์ว่า “ถ้วน” แต่เมื่อได้ตรวจสอบพระไตรปิฎกแปลของฉบับสมาคมบาลีปกรณ์ (Pali-text Society) และฉบับพม่า พบว่า มีคำแปลว่า “กว่า”
ส่วนสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ยังอธิบายอีกว่า โดยทั่วไปในคัมภีร์ทั้งหลายไม่ค่อยอธิบาย แต่จะเห็นคำว่า “สาธิก” นี้มีความหมายตรงกับ เท่ากับ หรือในจำพวกเดียวกับ “สาติเรก” (มีส่วนเกิน) “ปโร” (กว่า) “อุตฺตรึ” (เพิ่มขึ้นไป) “สาธิก” คือ “สห + อธิก” แปลว่า พร้อมด้วยส่วนที่เกิน มีข้อที่มากขึ้นไป หรือมีเศษ บาลีพุทธวจนะตรงนี้จึงแปลว่า “สิกขาบท ๑๕๐ กับทั้งที่เกินออกไปนี้” หรือแปลสั้น ๆ ว่า “สิกขาบท ๑๕๐ มีเศษนี้” ท่านผู้ใดไม่ฟังอรรถกถา-ฎีกา ไม่เป็นไร เพราะตัวคำศัพท์ในบาลีพุทธวจนะนั้นชัดเจนอยู่แล้ว ก็เป็นอันว่า พระไตรปิฎกภาษาไทยแปลบาลีพุทธพจน์ตรงนี้พลาด หรือพลั้งเผลอไป เรื่องความผิดพลาดนี้ ไม่ควรจะด่วนติเตียนท่าน 
นอกจากนี้ พระคึกฤทธิ์ยังได้กล่าวอีกว่า สิกขาบทในปาติโมกข์มี ๑๕๐ ถ้วน ประกอบด้วย ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคียปาจิตตีย์ ๓๐ ปาจิตตีย์ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ ส่วนอนิยตะ ๒ กับเสขิยวัตร ๗๕ ไม่ใช่ โดยได้ให้เหตุผลว่า อนิยตะ ๒ และเสขิยวัตร ๗๕ ไม่มีอาบัติ เพราะฉะนั้นจึงไม่ต้องนำมาสวด ซึ่งสิกขาบททั้ง ๑๕๐ นี้มีการปรับอาบัติเอาไว้ทั้งหมด ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงได้สืบค้นและพบว่า ในอธิกรณสมถสูตร ระบุว่า อธิกรณสมถะ ๗ เป็นวิธีการระงับอธิกรณ์เท่านั้น ไม่ได้มีการปรับอาบัติเอาไว้ ส่วนสิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนที่พระคึกฤทธิ์กล่าวว่ามีอธิกรณสมถะ ๗ รวมอยู่ด้วยนั้น ในอสาธารณาทิ ระบุว่า ไม่ได้มีอธิกรณสมถะ ๗ รวมอยู่ในส่วนที่เรียกว่า สิกขาบทด้วย และถ้าเมื่อตัดอธิกรณสมถะ ๗ ที่ไม่ได้เรียกว่าสิกขาบทออกไปแล้ว จำนวนสิกขาบทในภิกขุปาติโมกข์ก็จะเหลือไม่ครบจำนวน ๑๕๐ ข้อ
	ดังนั้น คำว่า “สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ” จะแปลว่า สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนนี้มาสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือนไม่ได้ 
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า ภิกษุต้องยกภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน จำนวน ๑๕๐ ข้อ จึงตกไป

๒) ภิกษุต้องยกภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน จำนวน ๒๒๗ ข้อ
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า ภิกษุต้องยกภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน จำนวน ๒๒๗ ข้อ ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	ในประเด็นนี้ผู้วิจัยได้ทำการสืบค้นจำนวนสิกขาบทในภิกขุปาติโมกข์ พบหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก เล่มที่ ๑ และเล่มที่ ๒ โดยจะสรุปเป็นหมวดตามลำดับดังต่อไปนี้
๑. ปาราชิกกัณฑ์ ประกอบด้วยปาราชิก ๔ สิกขาบท[footnoteRef:195] [195:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๒๔-๒๓๓/๑๗-๒๔๘.] 

๒. สังฆาทิเสสกัณฑ์ ประกอบด้วยสังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบท[footnoteRef:196] [196:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๒๓๔-๔๔๒/๒๔๙-๔๗๒.] 

๓. อนิยตกัณฑ์ ประกอบด้วยอนิยต ๒ สิกขาบท[footnoteRef:197] [197:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๔๓-๔๕๘/๔๗๓-๔๘๔.] 

๔. นิสสัคคิยกัณฑ์ ประกอบด้วยนิสสัคคิยปาจิตตีย์ ๓๐ สิกขาบท[footnoteRef:198] [198:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๔๕๙-๖๖๒/๑-๑๘๔.] 

๕. ปาจิตติยกัณฑ์ ประกอบด้วยปาจิตตีย์ ๙๒ สิกขาบท[footnoteRef:199] [199:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๑-๕๕๑/๑๘๕-๖๒๖.] 

๖. ปาฏิเทสนียกัณฑ์ ประกอบด้วยปาฏิเทสนียะ ๔ สิกขาบท[footnoteRef:200] [200:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๕๒-๕๗๕/๖๒๗-๖๔๗.] 

๗. เสขิยกัณฑ์ ประกอบด้วยเสขิยะ ๗๕ สิกขาบท[footnoteRef:201] [201:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๗๖-๖๕๔/๖๔๙-๗๓๕.] 

๘. อธิกรณสมถะ ประกอบด้วยอธิกรณสมถะ ๗ ข้อ[footnoteRef:202] [202:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๕๕/๗๓๖.] 

	นอกจากนี้ยังมีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ คำนิคม ความว่า
ท่านทั้งหลาย นิทาน ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว
ธรรม คือ ปาราชิก ๔ สิกขาบท ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว
ธรรม คือ สังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบท ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว
ธรรม คือ อนิยต ๒ สิกขาบท ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว
ธรรม คือ นิสสัคคิยปาจิตตีย์ ๓๐ สิกขาบท ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว
ธรรม คือ ปาจิตตีย์ ๙๒ สิกขาบท ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว
ธรรม คือ ปาฏิเทสนียะ ๔ สิกขาบท ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว
ธรรม คือ เสขิยะทั้งหลาย ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว
ธรรม คือ อธิกรณสมถะ ๗ ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว
สิกขาบทของพระผู้มีพระภาคนั้นมีเท่านี้ มาในสูตร นับเนื่องในสูตร มาสู่วาระที่จะพึงยกขึ้นแสดงเป็นข้อ ๆ ตามลำดับทุกกึ่งเดือน[footnoteRef:203] [203:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/-/๗๓๗.] 

นอกจากนี้ ยังปรากฏหลักฐานอีกว่า “การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสวดมีทั้งหมด ๕ แบบที่พระผู้มีพระภาคอนุญาตไว้ คือ การสวดแบบที่ ๑ ถึงแบบที่ ๔ ซึ่งเป็นการสวดแบบย่อ ส่วนการสวดในแบบที่ ๕ เป็นการสวดแบบเต็ม”[footnoteRef:204] “การสวดปาติโมกข์แบบย่อพระองค์จะอนุญาตก็ต่อเมื่อมีอันตรายอย่างใดอย่างหนึ่งใน ๑๐ อย่างเข้ามา คือ ๑. พระราชาเสด็จมา ๒. โจรมาปล้น ๓. ไฟไหม้ ๔. น้ำหลากมา ๕. คนมามาก ๖. ผีเข้าสิงภิกษุ ๗. สัตว์ร้ายเข้ามา ๘. งูเลื้อยเข้ามา ๙. ภิกษุจะถึงแก่ชีวิต ๑๐. มีอันตรายแก่พรหมจรรย์”[footnoteRef:205] ซึ่งหลักฐานในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวรรค อุโปสถขันธกะ ปาติโมกขุทเทสกถา ยังได้อธิบายว่า [204:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๕๐/๒๒๘-๒๒๙.]  [205:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๕๐/๒๓๐.] 

... ในอันตราย ๑๐ อย่างมีพระราชาเสด็จมาเป็นต้น พึงทราบวินิจฉัยดังนี้
เมื่อภิกษุทั้งหลายคิดว่า “เราจักทำอุโบสถ” นั่งประชุมกันอยู่ พระราชาเสด็จมา นี้ชื่อว่าอันตรายเกิดจากพระราชา พวกโจรพากันมา นี้ชื่อว่าอันตรายเกิดจากโจร ... ในอันตรายเห็นปานนี้ พึงสวดปาติโมกข์โดยย่อได้ พึงสวดอุทเทสที่ ๑ หรือจะสวด ๒ อุทเทส ๓ อุทเทส ๔ อุทเทสในเบื้องต้นก็ได้ ...[footnoteRef:206] [206:  วิ.ม.อ. (ไทย) ๓/๑๕๐/๑๕๒.] 

และเมื่อผู้วิจัยได้สืบค้นข้อมูลเพิ่มเติมยังพบพระพุทธดำรัสว่า ให้ภิกษุยกสิกขาบทจำนวน ๒๒๐ สิกขาบท ส่วนภิกษุณีให้ยกสิกขาบทจำนวน ๓๐๔ สิกขาบท ขึ้นสวดทุกวันอุโบสถ (ทุกกึ่งเดือน) ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระวินัยปิฎก ปริวาร อสาธารณาทิ ความว่า
พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “สิกขาบทของภิกษุมาสู่อุทเทสทุกวันอุโบสถ (ยกขึ้นสวดทุกวันอุโบสถ) รวม ๒๒๐ สิกขาบท ของภิกษุณีมาสู่อุทเทสทุกวันอุโบสถ รวม ๓๐๔ สิกขาบท ... สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ สิกขาบท มาสู่อุทเทสทุกวันอุโบสถ เธอจงฟังสิกขาบทเหล่านั้น ตามลำดับต่อไป
ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ อนิยต ๒ นิสสัคคีย์ ๓๐ ขุททกะ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ เสขิยะ ๗๕ สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ สิกขาบทเหล่านี้ มาสู่อุทเทสทุกวันอุโบสถ
สิกขาบทของภิกษุณี ๓๐๔ สิกขาบท มาสู่อุทเทสทุกวันอุโบสถ เธอจงฟังสิกขาบทเหล่านั้น ตามลำดับต่อไป ปาราชิก ๘ สังฆาทิเสส ๑๗ นิสสัคคีย์ ๓๐ ขุททกะ ๑๖๖ ปาฏิเทสนียะ ๘ 
เสขิยะ ๗๕ สิกขาบทของภิกษุณี ๓๐๔ สิกขาบทเหล่านี้ มาสู่อุทเทสทุกวันอุโบสถ[footnoteRef:207] [207:  วิ.ป. (ไทย) ๘/๓๓๘/๕๑๒-๕๑๓.] 

พึงสังเกตจากหลักฐานทั้ง ๓ ข้างต้นที่ผู้วิจัยยกมาแสดง พบว่า สิกขาบทในภิกขุปาติโมกข์ ประกอบไปด้วยปาราชิก ๔ สิกขาบท สังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบท อนิยต ๒ สิกขาบท นิสสัคคิยปาจิตตีย์ ๓๐ สิกขาบท ปาจิตตีย์ ๙๒ สิกขาบท ปาฏิเทสนียะ ๔ สิกขาบท และอธิกรณสมถะ ๗ ข้อ และยังปรากฏหลักฐานอีกว่า พระผู้มีพระภาคทรงอนุญาตการสวดภิกขุปาติโมกข์ไว้ ๕ แบบ คือ การสวดในแบบที่ ๑ ถึงแบบที่ ๔ ซึ่งเป็นการสวดแบบย่อ ส่วนการสวดในแบบที่ ๕ เป็นการสวดแบบเต็ม ในการสวดแบบย่อนั้นจะสวดได้ก็ต่อเมื่อมีอันตรายอย่างใดอย่างหนึ่งใน ๑๐ อย่างเข้ามาเท่านั้น ได้แก่ พระราชาเสด็จมา โจรมาปล้น ไฟไหม้ เป็นต้น นอกจากนี้ พึงสังเกตอีกว่า อธิกรณสมถะไม่ได้ถูกเรียกว่า สิกขาบท แม้พระวินัยในส่วนที่เรียกว่า สิกขาบท ที่มีอยู่ในภิกขุปาติโมกข์และภิกขุนีปาติโมกข์ก็ไม่ปรากฏว่ามีอธิกรณสมถะ ๗ รวมอยู่ด้วย เพราะอธิกรณสมถะทั้ง ๗ นั้นไม่ได้เรียกว่า สิกขาบท ซึ่งปรากฏหลักฐานในวินยเปยยาล[footnoteRef:208] แต่ทรงมีพระบัญญัติรับสั่งให้ภิกษุยกอธิกรณสมถะขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ อธิกรณสมถะ ความว่า [208:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๒๐๒-๒๓๐/๑๓๖, วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๑๙.] 

ท่านทั้งหลาย ธรรม คือ อธิกรณสมถะ ๗ เหล่านี้มาถึงวาระที่จะยกขึ้นแสดงเป็นข้อ ๆ ตามลำดับ (ธรรมเป็นเครื่องระงับอธิกรณ์ ๗ อย่าง คือ) เพื่อระงับอธิกรณ์ที่เกิดขึ้นแล้ว ๆ (๑) พึงให้สัมมุขาวินัย (๒) พึงให้สติวินัย (๓) พึงให้อมูฬหวินัย (๔) พึงให้ปฏิญญาตกรณะ (๕) พึงให้เยภุยยสิกา (๖) พึงให้ตัสสปาปิยสิกา (๗) พึงให้ติณวัตถารกะ[footnoteRef:209] [209:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๕๕/๗๓๖.] 

	ความหมายอธิกรณสมถะ
	๑. สัมมุขาวินัย คือ วิธีตัดสินที่พึงทำในที่พร้อมหน้าสงฆ์ ธรรม และวัตถุ[footnoteRef:210] [210:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๑๘๕-๑๘๘/๒๙๕-๒๙๙.] 

	๒. สติวินัย คือ วิธีตัดสินที่ยกสติขึ้นเป็นหลัก[footnoteRef:211] [211:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๑๘๙-๑๙๕/๓๐๐-๓๐๙.] 

	๓. อมูฬหวินัย คือ วิธีตัดสินที่ให้แก่ภิกษุผู้หายเป็นบ้าแล้ว[footnoteRef:212] [212:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๑๙๖-๑๙๙/๓๐๙-๓๑๔.] 

	๔. ปฏิญญาตกรณะ คือ วิธีตัดสินโดยปรับโทษตามคำสารภาพ[footnoteRef:213] [213:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๒๐๐-๒๐๑/๓๑๕-๓๑๘.] 

	๕. เยภุยยสิกา คือ วิธีตัดสินโดยอาศัยเสียงข้างมาก[footnoteRef:214] [214:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๒๐๒-๒๐๔/๓๑๘-๓๒๐.] 

	๖. ตัสสปาปิยสิกา คือ วิธีตัดสินโดยปรับโทษแก่ผู้ทำความผิด[footnoteRef:215] [215:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๒๐๕-๒๑๑/๓๒๐-๓๒๖.] 

	๗. ติณวัตถารกะ คือ วิธีตัดสินโดยวิธียอมความ ตามศัพท์แปลว่า ระเบียบดังกลบไว้ด้วยหญ้า[footnoteRef:216] [216:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๒๑๒-๒๑๔/๓๒๖-๓๓๐.] 

	ต่อมา ภายหลังพุทธปรินิพพาน สิกขาบท ๒๒๐ พร้อมด้วยอธิกรณสมถะ ๗ ได้ถูกยกขึ้นสู่การสังคายนาครั้งที่ ๑ ซึ่งมีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค์ ปฐมมหาสังคีติกถา ความว่า
... พระธรรมสังคาหกเถระทั้งหลายยกปาราชิก ๔ สิกขาบทขึ้นสู่การสังคายนา แล้วตั้งชื่อไว้ว่า “นี้ชื่อว่าปาราชิกกัณฑ์” ยกสังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบทขึ้นสู่การสังคายนาแล้วตั้งชื่อไว้ว่า “นี้ชื่อว่า เตรสกัณฑ์” ยก ๒ สิกขาบท...ว่า “นี้ชื่อว่า อนิยต” 
ยก ๓๐ สิกขาบท…ว่า “...นิสสัคคียปาจิตตีย์” ยก ๙๒ สิกขาบท...ว่า “...ปาจิตตีย์” ยก ๔ สิกขาบท...ว่า “...ปาฏิเทสนียะ” ยก ๗๕ สิกขาบท...ว่า “...เสขิยะ” ยกธรรม ๗ ประการขึ้นสู่การสังคายนาแล้วตั้งชื่อไว้ว่า “นี้ชื่อว่าอธิกรณสมถะ” ...พระอรหันต์ ๕๐๐ รูป ได้สาธยายเป็นคณะ ๆ ตามนัยที่ยกขึ้นสู่การสังคายนา...[footnoteRef:217] [217:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๑๙.] 

	นอกจากหลักฐานการยกสิกขาบท ๒๒๐ พร้อมด้วยอธิกรณสมถะ ๗ ขึ้นสู่การสังคายนาครั้งที่ ๑ ที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาพระวินัยปิฎกแล้ว ยังมีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค นิทานกถา ปฐมมหาสังคีติกถา ความว่า
... พระธรรมสังคาหกเถระทั้งหลายได้ยกปาราชิก ๓ สิกขาบทที่เหลือขึ้นสู่การสังคายนาแล้วตั้งชื่อไว้ว่า “นี้ปาราชิกกัณฑ์” ได้ยกสังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบท...ว่า “นี้ชื่อว่าเตรสกัณฑ์” ยกอนิยตสิกขาบท...ว่า “นี้ชื่อว่าอนิยต” ยก ๓๐ สิกขาบท...ว่า “นี้ชื่อว่านิสสัคคียปาจิตตีย์” ยก ๙๒ สิกขาบท...ว่า “นี้ชื่อว่าปาจิตตีย์” ยก ๔ สิกขาบท...ว่า “นี้ชื่อว่าปาฏิเทสนียะ” ยก ๗๕ สิกขาบท...ว่า “นี้เสขิยะ” ยกธรรม ๗ ประการ...ว่า “นี้ชื่อว่าอธิกรณสมถะ” ตั้งชื่อว่าสิกขาบท ๒๒๗ ข้ออย่างนี้ว่า “มหาวิภังค์” ...[footnoteRef:218] [218:  ที.สี.อ. (ไทย) -/-/๒๑.] 

	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
อุเทศ การยกขึ้นแสดง, การยกขึ้นชี้แจง, ข้อที่ยกขึ้นแสดง, หัวข้อ, การเรียนการสอน, การสวดปาฏิโมกข์, ปาฏิโมกข์ที่ยกขึ้นสวด, หมวดหนึ่ง ๆ แห่งปาฏิโมกข์ที่จัดไว้สำหรับสวด, ในคำว่า “สงฆ์มีอุเทศเดียวกัน” หมายความว่า ร่วมฟังสวดปาฏิโมกข์ด้วยกัน;…[footnoteRef:219] [219:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ครั้งที่ ๒๑, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๖), หน้า ๕๖๒.] 

	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานในประเด็นนี้ ปรากฏว่า มีจำนวนสิกขาบทที่จะต้องยกขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน ประกอบด้วย ๑. ปาราชิก ๔ สิกขาบท ๒. สังฆาทิเสส ๑๓ สิกขาบท ๓. อนิยต ๒ สิกขาบท ๔. นิสสัคคิยปาจิตตีย์ ๓๐ สิกขาบท ๕. ปาจิตตีย์ ๙๒ สิกขาบท ๖. ปาฏิเทสนียะ ๔ สิกขาบท ๗. เสขิยวัตร ๗๕ สิกขาบท และ ๘. อธิกรณสมถะอีก ๗ ข้อ 
	นอกจากนี้ในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ เล่มที่ ๒ คำนิคม มีสรุปตอนท้ายว่า สิกขาบทมีจำนวน ๒๒๐ พร้อมด้วยอธิกรณสมถะ ๗ ทั้งระบุด้วยว่า สิกขาบทของพระผู้มีพระภาคที่จะยกขึ้นแสดงทุกกึ่งเดือนนั้นมีเพียงเท่านี้ และในคัมภีร์ปริวาร อสาธารณาทิ ยังปรากฏพระพุทธดำรัสว่า สิกขาบทของภิกษุที่จะต้องยกขึ้นสวดทุกกึ่งเดือนมีจำนวน ๒๒๐ สิกขาบท พึงสังเกตว่า ในบรรดาสิกขาบททั้งหลายของภิกษุและภิกษุณี ตั้งแต่ปาราชิกเป็นต้นไป ไม่ปรากฏว่ามีอธิกรณสมถะ ๗ รวมอยู่ในสิกขาบททั้งหลายด้วยเลย เพราะด้วยเหตุว่า อธิกรณสมถะนั้นไม่ได้เรียกว่า สิกขาบท ดังหลักฐานในวินยเปยยาล แม้อธิกรณสมถะทั้ง ๗ จะไม่ได้ถูกเรียกว่า สิกขาบทก็ตาม แต่มีพุทธบัญญัติรับสั่งให้ภิกษุทั้งหลายยกอธิกรณสมถะขึ้นสู่การสวดทุกกึ่งเดือนด้วย  
	ต่อมา ภายหลังพุทธปรินิพพาน สิกขาบท ๒๒๐ พร้อมด้วยอธิกรณสมถะทั้ง ๗ ได้ถูกนำขึ้นสู่การสังคายนาครั้งที่ ๑ ด้วย มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปิฎก (ปฐมมหาสังคีติกถา) และในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก (ปฐมมหาสังคีติกถา)
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า ภิกษุต้องยกภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน จำนวน ๒๒๗ ข้อ
	เมื่อนำหลักฐานในประเด็นวิเคราะห์ทั้ง ๒ มาสรุปจึงได้ความว่า ในวัชชีปุตตสูตรมีพระพุทธดำรัสให้ยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ จำนวน ๑๕๐ สิกขาบทพร้อมด้วยส่วนที่เกินนี้ขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน แต่ในขณะนั้นเป็นช่วงที่พระผู้มีพระภาคยังทรงพระชนม์อยู่ ต่อมา ภายหลังได้ทรงบัญญัติพระวินัยเพิ่มขึ้นเรื่อย ๆ ส่วนสิกขาบท ๒๒๐ ที่ปรากฏหลักฐานในคัมภีร์ปริวารก็ไม่ได้ขัดแย้งกับปาติโมกข์ ๒๒๗ ข้อ แต่อย่างใด เพราะในภิกขุปาติโมกข์แบ่งเป็น ๒ ส่วน คือ ส่วนที่เรียกว่า สิกขาบท และส่วนที่ไม่ได้เรียกว่า สิกขาบท ส่วนที่เรียกว่า สิกขาบท มี ๒๒๐ สิกขาบท ส่วนอธิกรณสมถะ ๗ ไม่ได้เรียกว่า สิกขาบท แต่มีพระบัญญัติรับสั่งให้ยกอธิกรณสมถะขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือนด้วย
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในประเด็นวิเคราะห์จำนวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ที่ภิกษุต้องยกขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระบัญญัติที่เรียกว่า สิกขาบท คือ ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ อนิยต ๒ นิสสัคคิยปาจิตตีย์ ๓๐ ปาจิตตีย์ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ เสขิยวัตร ๗๕ รวมเป็น ๒๒๐ สิกขาบท และพระบัญญัติที่ไม่ได้เรียกว่า สิกขาบท คือ อธิกรณสมถะ ๗ รวมทั้งหมดเป็น ๒๒๗ ข้อ ดังนั้น ภิกษุต้องยกภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน จำนวน ๒๒๗ ข้อ
๒. วิเคราะห์จำนวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุต่อวัน
	ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์ต่อในบทที่ ๔ ซึ่งเป็นหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผ่คำสอนในประเด็นพระพุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้
๑. เขาให้เหตุผลว่า เพราะพระพุทธเจ้าอนุญาตให้พระภัททาลิเอาอาหารมื้อเช้าไปฉันต่อรอบสอง นี่คือเหตุผลที่พระฉันอาหารสองมื้อได้ แต่ถ้าไปดูเต็มพระสูตรคนละเรื่องกันเลย เพราะตรงนี้พระพุทธเจ้ากำลังบัญญัติให้พระภิกษุฉันมื้อเดียว
๒. พระภิกษุในครั้งพุทธกาลฉันอาหารมื้อเดียว ถ้าฉันมื้อที่ ๒ จะต้องฉันอาหารที่เป็นเดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ หรืออาหารที่ภิกษุผู้ป่วยไข้ฉันเหลือ ถ้าฉันมื้อที่สองโดยฉันอาหารที่ไม่เป็นเดนจะถูกปรับอาบัติปาจิตตีย์
๓. เมื่อก่อนมีความเข้าใจว่า พระปฏิบัติฉันอาหารมื้อเดียวโดยธุดงค์วัตร เพราะมีข้อวัตรการนั่งฉันอาสนะเดียว แต่เมื่อไปดูทั้ง ๖ พระสูตรสอดรับกันหมด ตั้งแต่ลฑุกิโกปมสูตรกับภัททาลิสูตร และที่ตรัสกับมหาราชะว่าภิกษุในธรรมวินัยนี้ฉันอาหารเพียงหนึ่งหน
๔. เมื่อฉันอาหารเสร็จแล้วลุกขึ้นจากอาสนะถือเป็นการห้ามภัตด้วย เพราะถือว่าเป็นการบอกว่าพอแล้ว ห้ามภัต คือ การบอกว่าพอแล้วจะบอกด้วยกายหรือวาจาก็ได้ ยกมือห้าม ละมือออกจากบาตร ถ้าไม่ได้แสดงด้วยกายหรือวาจา แต่ลุกขึ้นจากอาสนะที่นั่งฉัน ก็หมดสิทธิ์ในการฉันอาหารนี้แล้ว ถ้าฉันอาหารนี้อีกจะถูกปรับอาบัติ 
๕. เดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ แล้วเขานำอาหารนั้นมาให้เรา อาหารเดนของตัวเองไม่ได้ พระพุทธเจ้าบัญญัติลักษณะอาหารเดนแก่อุบาลี คือ การฉันยังปรากฏอยู่ เขาน้อมมาให้เราแล้วบอกว่าทั้งหมดเนี่ยะเขาพอแล้ว บัญญัติชัดเจน ยกตัวอย่าง เช่น การฉันอาหารเดนของกันและกัน โดยบอกกับอาวุโสมาร์คว่า เก็บอาหารไว้เยอะ ๆ อาวุโสมาร์คบอกอาจารย์ เก็บอาหารไว้เยอะ ๆ แล้วเอาเดนมาแลกกัน เราก็สามารถฉันรอบที่สองได้ นี่เห็นมะ มีช่องออกแต่ต้องออกอย่างถูกต้อง
๖. หลังจากฉันอาหารเสร็จแล้วลุกขึ้นจากอาสนะจัดเป็นวิกาล คือ ไม่ใช่กาลในกลางวัน วิกาลคือ หลังจากฉันอาหาร หลังฉันอาหารเสร็จชื่อว่าวิกาล สมมติว่า ๗ โมง ภิกขุฉันเสร็จ หลังจากฉันเสร็จ ๗ โมงก็เป็นวิกาล ไม่ได้กำหนดตายตัวว่าเป็นเวลาไหน และที่กำหนดว่าห้ามฉันเลยเที่ยงเนี่ยะไม่มีบอกไว้
	ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระคึกฤทธิ์จึงกล่าวยืนยันเช่นนั้น ดังนั้น ผู้วิจัยจึงตั้งสมมติฐานเพื่อนำข้อมูลมาวิเคราะห์และวินิจฉัยเป็น ๔ ประเด็น คือ
	๑) ฉันมื้อเดียว คือ การฉันอาหารเพียงครั้งเดียวต่อวัน
	๒) ภิกษุกำลังฉันอาหารอยู่แล้วลุกขึ้นจากอาสนะถือเป็นการห้ามภัต จะฉันอาหารตรงนั้นอีกไม่ได้ ถ้าฉันอาหารอีกจะต้องอาบัติปาจิตตีย์
	๓) อาหารเดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือแล้วเอาอาหารส่วนที่เหลือนั้นมาให้เรา
	๔) การฉันอาหารครั้งเดียวต่อวัน ไม่ใช่แค่ธุดงควัตร แต่เป็นโดยศีลด้วย
	โดยผู้วิจัยจะใช้หลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถาเป็นต้น เพื่อนำมาวิเคราะห์และวินิจฉัยในแต่ละประเด็นต่อไป
๑) ฉันมื้อเดียว คือ การฉันอาหารเพียงครั้งเดียวต่อวัน
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า ฉันมื้อเดียว คือ การฉันอาหารเพียงครั้งเดียวต่อวัน ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	
ในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ ภิกขุวรรค กีฏาคิริสูตร ความว่า
... พระผู้มีพระภาคได้ตรัสกับภิกษุชื่ออัสสชิและภิกษุชื่อปุนัพพสุกะว่า ภิกษุทั้งหลาย ได้ยินว่า ภิกษุเป็นอันมากเข้าไปหาเธอทั้งสองแล้วกล่าวว่า ท่านผู้มีอายุทั้งหลาย พระผู้มีพระภาคและภิกษุสงฆ์ไม่ฉันโภชนะในราตรี ... ก็รู้สึกว่าสุขภาพมีโรคาพาธน้อย ... แม้ท่านทั้งหลายก็จงอย่าฉันโภชนะในราตรีเลย ... เธอทั้งสองได้กล่าวกับภิกษุเหล่านั้นอย่างนี้ว่า ท่านผู้มีอายุทั้งหลาย เราทั้งหลายฉันโภชนะทั้งเวลาเย็น เวลาเช้า และเวลาวิกาลกลางวัน ... ก็รู้สึกว่าสุขภาพมีโรคาพาธน้อย ... เราทั้งหลายจักฉันทั้งเวลาเย็น เวลาเช้า และเวลาวิกาลกลางวัน จริงหรือ
ภิกษุชื่ออัสสชิและภิกษุชื่อปุนัพพสุกะ กราบทูลว่า จริง พระพุทธเจ้าข้า[footnoteRef:220] [220:  ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๗๖/๒๐๓-๒๐๔.] 

	ในกีฏาคิริสูตร จะเห็นว่า ก่อนที่จะมีการบัญญัติสิกขาบทกำหนดช่วงเวลาในการฉันอาหารนั้น ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้สามารถฉันอาหารได้ ๓ ช่วงเวลา คือ เวลาเช้า เวลาวิกาลกลางวัน (หลังเที่ยง) และเวลาเย็น ต่อมา พระผู้มีพระภาคทรงรับสั่งให้ภิกษุงดฉันอาหารในเวลาวิกาลกลางวัน (หลังเที่ยง) และงดฉันอาหารในเวลาวิกาลกลางคืน ตามลำดับ มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ ภิกขุวรรค ลฏุกิโกปมสูตร ความว่า 
ในสมัยที่พระผู้มีพระภาคได้รับสั่งเรียกภิกษุทั้งหลายมาตรัสว่า ภิกษุทั้งหลาย เราขอเตือน เธอทั้งหลายจงเลิกฉันโภชนะในเวลาวิกาลกลางวันเสียเถิด ... 
ในสมัยที่พระผู้มีพระภาคได้รับสั่งเรียกภิกษุทั้งหลายมาตรัสว่า ‘ภิกษุทั้งหลาย เราขอเตือน เธอทั้งหลายจงเลิกฉันโภชนะในเวลาวิกาลกลางคืนเสียเถิด’[footnoteRef:221] [221:  ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๔๙/๑๖๕-๑๖๖.] 

	และในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มัชฌิมปัณณาสก์ ภิกขุวรรค กีฏาคิริสุตตวัณณนา ได้อธิบายว่า
... จงฉันเว้นการฉันในเวลากลางคืนนั้นแล ดังนั้น พระผู้มีพระภาคมิได้ทรงให้ภิกษุละการฉัน ๒ คราวนี้ คือ (๑) การฉันในเวลาวิกาลกลางคืน (๒) การฉันในเวลาวิกาลกลางวัน โดยคราวเดียวกัน ในสมัยหนึ่ง ทรงให้ภิกษุละการฉันในเวลาวิกาลกลางวัน ครั้นทรงให้กาลล่วงไปอีก เมื่อจะทรงให้ภิกษุละการฉันในเวลาวิกาลกลางคืนจึงตรัสอย่างนี้ 
... ในภัททาลิสูตร ทรงให้ละการฉันในเวลาวิกาลกลางวันและทรงให้ละการฉันในเวลาวิกาลกลางคืน ...[footnoteRef:222] [222:  ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๗๔/๑๗๖-๑๗๗.] 

	เมื่อมีคำสั่งออกมาให้ภิกษุทั้งหลายงดฉันอาหารในเวลาวิกาลกลางวัน (หลังเที่ยง) และเวลาวิกาลกลางคืน จึงทำให้ภิกษุสามารถฉันอาหารได้เฉพาะช่วงเวลาอรุณขึ้นจนถึงเที่ยงวันเท่านั้น แม้จะมีคำสั่งให้งดฉันอาหารในเวลาวิกาลแล้ว แต่เพราะยังไม่ได้มีการบัญญัติเป็นสิกขาบท ภายหลัง จึงยังมีภิกษุล่วงละเมิดคำสั่งนั้น ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ปาจิตติยกัณฑ์ โภชนวรรค วิกาลโภชนสิกขาบท สิกขาบทวิภังค์ ความว่า
พวกภิกษุสัตตรสวัคคีย์ได้ไปชมมหรสพ พวกชาวบ้านเห็นพวกภิกษุสัตตรสวัคคีย์แล้วจึงนิมนต์ให้สรงน้ำ ให้ลูบไล้ของหอม ให้ฉันภัตตาหารแล้ว ถวายของเคี้ยว พวกภิกษุสัตตรสวัคคีย์นำของเคี้ยวไปอาราม ... พวกภิกษุฉัพพัคคีย์ถามว่า “พวกท่านฉันอาหารในเวลาวิกาลหรือ” 
พวกภิกษุสัตตรสวัคคีย์ตอบว่า “ใช่ ขอรับ”
พวกภิกษุฉัพพัคคีย์พากันตำหนิ ประณาม โพนทะนาว่า “ไฉน พวกภิกษุสัตตรสวัคคีย์จึงฉันภัตตาหารในเวลาวิกาลเล่า”[footnoteRef:223] [223:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๔๗/๔๐๔.] 

และหลักฐานในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค์ ปาจิตติยกัณฑ์ โภชนวรรค วิกาลโภชนสิกขาปทวัณณนา ยังอธิบายอีกว่า
... พวกภิกษุสัตตรสวัคคีย์อุปสมบทแต่ยังเป็นเด็กหนุ่ม ในเมื่อพระผู้มีพระภาคยังมิได้ทรงบัญญัติสิกขาบท ภิกษุเหล่านั้นชักชวนกันว่า “คุณ พวกเราจักไปดูการฟ้อนรำ” จึงได้ไปในที่นั้น เวลานั้นเหล่าญาติของภิกษุเหล่านั้นยินดีว่า “พระคุณเจ้าของพวกเราก็มาด้วย” จึงให้อาบน้ำ ลูบไล้ ให้ฉัน ได้ถวายของอื่นมีขนมและของควรเคี้ยวเป็นต้นติดมือไปด้วย ...[footnoteRef:224] [224:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๔๗/๔๕๐.] 

เพราะด้วยอาศัยพวกภิกษุสัตตรสวัคคีย์เป็นต้นเหตุ จึงทำให้พระผู้มีพระภาคทรงบัญญัติสิกขาบทนี้ ปรากฏหลักฐานในวิกาลโภชนสิกขาบท ทรงประชุมสงฆ์บัญญัติสิกขาบท ความว่า
... พระผู้มีพระภาครับสั่งให้ประชุมสงฆ์... ทรงสอบถามพวกภิกษุสัตตรสวัคคีย์ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ทราบว่า พวกเธอฉันภัตตาหารในเวลาวิกาล จริงหรือ” พวกภิกษุสัตตรสวัคคีย์ทูลรับว่า “จริง พระพุทธเจ้าข้า” พระผู้มีพระภาคพุทธเจ้าทรงตำหนิว่า “... โมฆบุรุษทั้งหลาย ...” แล้วจึงรับสั่งให้ภิกษุทั้งหลายยกสิกขาบทนี้ขึ้นแสดงดังนี้
ก็ ภิกษุใดเคี้ยวของเคี้ยว หรือฉันของฉันในเวลาวิกาล ต้องอาบัติปาจิตตีย์[footnoteRef:225] [225:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๔๘/๔๐๕.] 

ที่ชื่อว่า เวลาวิกาล หมายเอาเวลาเมื่อเที่ยงวันล่วงไปจนถึงอรุณขึ้น[footnoteRef:226] [226:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๔๙/๔๐๕.] 

	แม้พระผู้มีพระภาคจะได้บัญญัติสิกขาบทไว้แล้ว แต่พระภัททาลิก็ยังคัดค้านว่า ตนนั้นไม่สามารถฉันมื้ออาหารเดียวได้ มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ ภิกขุวรรค ภัททาลิสูตร ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย เราฉันอาหารมื้อเดียว ย่อมรู้สึกว่าสุขภาพมีโรคาพาธน้อย ... ภิกษุทั้งหลาย มาเถิด แม้เธอทั้งหลายก็จงฉันอาหารมื้อเดียวเถิด เธอทั้งหลาย เมื่อฉันอาหารมื้อเดียว จักรู้สึกว่าสุขภาพมีโรคาพาธน้อย ... เมื่อพระผู้มีพระภาคตรัสอย่างนี้แล้ว ท่านพระภัททาลิได้กราบทูลพระผู้มีพระภาคว่า ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ข้าพระองค์ไม่สามารถฉันอาหารมื้อเดียวได้ ...
ภัททาลิ ถ้าเช่นนั้น เธอรับนิมนต์ ณ ที่ใดแล้ว พึงฉัน ณ ที่นั้นเสียส่วนหนึ่ง แล้วนำอีกส่วนหนึ่งมาฉันก็ได้ เมื่อเธอฉันอาหารได้อย่างนี้ ก็จักดำรงชีวิตอยู่ได้
ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ข้าพระองค์ไม่สามารถจะฉันแม้ด้วยอาการอย่างนั้น ...
ครั้งนั้น ท่านพระภัททาลิได้ประกาศความไม่สามารถใน (การรักษา) สิกขาบทที่พระผู้มีพระภาคทรงบัญญัติไว้ (และ) ให้ภิกษุสงฆ์สมาทานศึกษาอยู่ ...[footnoteRef:227] [227:  ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๓๔/๑๕๐-๑๕๑.] 

	ซึ่งหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มัชฌิมปัณณาสก์ ภิกขุวรรค ภัททาลิสุตตวัณณนา ได้อธิบายอีกว่า
... พระผู้มีพระภาคทรงบัญญัติวิกาลโภชนสิกบทไว้แล้ว พระเถระรูปหนึ่งชื่อภัททาลิคัดค้านการบัญญัติสิกขาบทนั้น ...[footnoteRef:228] [228:  ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๓๕/๑๔๓.] 

พึงสังเกตคำแปลพระไตรปิฎกฉบับภาษาไทยในภัททาลิสูตร ใช้คำว่า “ฉันอาหารมื้อเดียว” เมื่อไปตรวจสอบดูจากพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย ใช้คำศัพท์ว่า “เอกาสนโภชน” ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ ภิกขุวรรค ภัททาลิสูตร ความว่า
	อห โข ภิกฺขเว เอกาสนโภชน ภุญฺชามิ ฯเปฯ[footnoteRef:229] [229:  ม.ม. (บาลี) ๑๓/๑๓๔/๑๑๐.] 

	ซึ่งหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มัชฌิมปัณณาสก์ ภิกขุวรรค ภัททาลิสุตตวัณณนา ได้อธิบายว่า
... คำว่า อาหารมื้อเดียว (เอกาสนโภชน) ได้แก่ อาหารคราวเดียว คือ อาหารที่ควรฉันในเวลาก่อนภัตหนเดียว ...[footnoteRef:230] [230:  ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๓๔/๑๔๑.] 

	นอกจากภัททาลิสูตรที่ได้ยกมาข้างต้นแล้ว คำว่า ฉันอาหารมื้อเดียว ยังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ปปัญจสูทนี มูลปัณณาสก์ โอปัมมวรรค กกจูปมสุตตวัณณนา อธิบายว่า 
... คำว่า ฉันอาหารมื้อเดียว (เอกาสนโภชน) ได้แก่ การฉันอาหารในเวลาก่อนภัตครั้งเดียว แท้จริง ตั้งแต่ดวงอาทิตย์ขึ้นจนถึงเที่ยงวัน แม้ภิกษุจะฉันอาหารตั้ง ๑๐ ครั้ง ท่านก็ประสงค์ว่า “เป็นการฉันอาหารมื้อเดียวเท่านั้น” ...[footnoteRef:231] [231:  ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๒๒๕/๔.] 


ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ได้อธิบายเช่นเดียวกันว่า
ปุเรภัต ก่อนภัต, ก่อนอาหาร หมายถึง เวลาก่อนฉันของภิกษุรูปใดรูปหนึ่งก็ได้ แต่เมื่อพูดอย่างกว้าง หมายถึง ก่อนหมดเวลาฉัน คือ เวลาเช้าจนถึงเที่ยงซึ่งเป็นระยะเวลาที่ภิกษุฉันอาหารได้[footnoteRef:232] [232:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๒๔๗.] 

	เมื่อพิจารณาหลักฐานในอรรถกถาภัททาลิสูตร จะเห็นว่า คำว่า “ฉันอาหารมื้อเดียว” ในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย ใช้คำศัพท์ว่า “เอกาสนโภชน” คือ การฉันในเวลาก่อนภัตหนเดียว โดยอรรถกถากกจูปมสูตร ได้อธิบายคำว่า เอกาสนโภชน เพิ่มเติมอีกว่า หมายถึง การฉันในช่วงระยะเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวัน แม้ภิกษุจะฉันอาหารเป็น ๑๐ ครั้ง ก็ชื่อว่า ฉันอาหารมื้อเดียว โดยช่วงเวลาในการรับประทานอาหารของชนชาวชมพูทวีปสมัยพุทธกาล แบ่งเป็น ๒ ช่วงเวลา คือ ตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวัน เรียกว่า มื้อเช้า และตั้งแต่หลังเที่ยงวันไปจนถึงก่อนอรุณขึ้นวันใหม่ เรียกว่า มื้อสาย ปรากฏหลักฐานในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ได้อธิบายว่า
... ตามวัฒนธรรมของชมพูทวีปสมัยนั้น ภัต หมายถึง อาหารที่จัดเป็นมื้อตามช่วงเวลาของวัน ซึ่งมีมื้อหลัก ๒ มื้อ คือ ปาตราสภัต (มื้อเช้า) ได้แก่ อาหารที่กินในช่วงเช้าถึงก่อนเที่ยงวัน และสายมาสภัต (มื้อสาย, สายในภาษาบาลี คือ คำเดียวกับสายัณห์) ได้แก่ อาหารที่กินในช่วงหลังเที่ยงวันถึงก่อนอรุณวันใหม่ ...[footnoteRef:233] [233:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๗๗.] 

ส่วนหลักฐานที่ปรากฏในภัททาลิสูตรว่า “พระศาสดาทรงชักชวนภิกษุทั้งหลายว่า มาเถิด แม้เธอทั้งหลายก็จงฉันอาหารมื้อเดียวเถิด”[footnoteRef:234] ในอรรถกถาภัททาลิสูตร ได้อธิบายไว้ว่า  [234:  ดูรายละเอียดใน ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๓๔/๑๕๐.] 

พระภัททาลิมีความเข้าใจผิดคิดว่า พระศาสดากำลังชักชวนให้ภิกษุทั้งหลายฉันอาหารเพียงครั้งเดียวเท่านั้น เพราะเมื่อก่อนพระภัททาลิฉันอาหารในที่นิมนต์เสร็จแล้ว จะนำอาหารอีกส่วนที่เหลือจากที่นิมนต์ไปฉันต่อข้างนอก ด้วยเหตุนี้พระภัททาลิจึงปฏิเสธว่า ข้าพระองค์ไม่สามารถฉันอาหารมื้อเดียวได้[footnoteRef:235]  [235:  ดูรายละเอียดใน ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๓๔/๑๔๑-๑๔๒.] 

ดังนั้น พระผู้มีพระภาคจึงตรัสบอกให้พระภัททาลิฉันอาหารในที่รับนิมนต์ส่วนหนึ่ง แล้วเหลืออาหารอีกส่วนไว้ฉันต่อข้างนอกได้ นั่นแสดงว่า ในช่วงเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวัน พระองค์ได้อนุญาตให้ภิกษุสามารถฉันอาหารได้มากกว่า ๑ ครั้ง แม้พระศาสดาจะตรัสเช่นนี้ก็ตาม แต่พระภัททาลิก็ยังปฏิเสธว่า ข้าพระองค์ก็ฉันอาหารมื้อเดียวไม่ได้ “สาเหตุที่พระภัททาลิปฏิเสธเช่นนี้ ในอรรถกถาภัททาลิสูตร ได้อธิบายอีกว่า เมื่ออดีตชาติของพระภัททาลิเคยเกิดเป็นกา ธรรมชาติของกาเป็นสัตว์ที่หิวบ่อย ด้วยเหตุนี้ท่านจึงปฏิเสธว่า ข้าพระองค์ก็ยังไม่สามารถฉันอาหารมื้อเดียวได้”[footnoteRef:236]  [236:  ดูรายละเอียดใน ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๓๔/๑๔๒.] 

อนึ่ง ในภัททาลิสูตรนี้ “พระผู้มีพระภาคต้องการให้ภิกษุทั้งหลายเว้นจากการฉันอาหารในเวลาวิกาลกลางวันและวิกาลกลางคืนเท่านั้น พระองค์ไม่ได้หมายถึง การบังคับให้ภิกษุทั้งหลายฉันอาหารเพียงครั้งเดียวต่อวัน”[footnoteRef:237] [237:  ดูรายละเอียดใน ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๗๔/๑๗๗.] 

นอกจากนี้ เมื่อผู้วิจัยสืบค้นข้อมูลเพิ่มเติมยังพบอีกว่ามีคำแปลคำว่า “ฉันอาหารมื้อเดียว” ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกฉบับแปลภาษาไทยอีกหลายแห่ง โดยจะยกตัวอย่างหลักฐานมาแสดงดังต่อไปนี้
	ในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร จูฬศีล ความว่า
	เอกภตฺติโก สมโณ โคตโม รตฺตูปรโต วิรโต วิกาลโภชนา ฯ[footnoteRef:238] [238:  ที.สี. (บาลี) ๙/๑๐/๕.] 

	พระสมณโคดมเสวยมื้อเดียว ไม่เสวยตอนกลางคืน ทรงเว้นขาดจากการเสวยในเวลาวิกาล[footnoteRef:239] [239:  ที.สี. (ไทย) ๙/๑๐/๔.] 

	ในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค สามัญญผลสูตร จูฬศีล ความว่า
	เอกภตฺติโก โหติ รตฺตูปรโต วิรโต วิกาลโภชนา ฯ[footnoteRef:240] [240:  ที.สี. (บาลี) ๙/๑๙๔/๖๔.] 

	ภิกษุฉันมื้อเดียว ไม่ฉันตอนกลางคืน เว้นขาดจากการฉันในเวลาวิกาล[footnoteRef:241] [241:  ที.สี. (ไทย) ๙/๑๙๔/๖๖.] 

	ในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ มหาวรรค อุโปสถสูตร ความว่า
	ยาวชีว อรหนฺโต เอกภตฺติกา รตฺตูปรตา วิรตา วิกาลโภชนา ฯ[footnoteRef:242] [242:  องฺ.ติก. (บาลี) ๒๐/๗๑/๒๐๖.] 

	พระอรหันต์ทั้งหลายฉันมื้อเดียว ไม่ฉันตอนกลางคืน เว้นขาดจากการฉันอาหารในเวลาวิกาลอยู่ตลอดชีวิต ...[footnoteRef:243] [243:  องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๗๑/๒๘๗.] 

	และในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ปุคคลปัญญัตติวัณณนา ปัญจปกรณ์ นิทเทสวัณณนา จตุกกนิทเทสวัณณนา อธิบายว่า
... คำว่า ผู้มีภัตหนเดียว (เอกภตฺติโก) ความว่า ภัต ๒ อย่าง คือ 
๑. ภัตสำหรับเวลาเช้า
๒. ภัตสำหรับเวลาเย็น
ในภัต ๒ อย่างนั้น ภัตที่บริโภคในเวลาเช้า ท่านกำหนดภายในเวลาเที่ยงวัน ภัตที่บริโภคในเวลาเย็น ท่านกำหนดตั้งแต่เที่ยงวันไปจนถึงเวลาอรุณยังไม่ขึ้น เพราะฉะนั้น เมื่อภิกษุบริโภคอาหารอยู่สิ้น ๑๐ ครั้ง ภายในเวลาเที่ยงวัน ย่อมเป็นผู้ชื่อว่า ผู้มีภัตหนเดียว (เอกภตฺติโก) คำว่า ผู้มีภัตหนเดียว (เอกภตฺติโก) นี้ ท่านกล่าวหมายเอาภัตที่บริโภคในเวลาเช้านั้น การบริโภคภัตในเวลากลางคืน ชื่อว่า รัตติ ผู้ใดเว้นขาดจากการบริโภคภัตในเวลากลางคืนนั้น เพราะเหตุนั้น ผู้นั้นจึงชื่อว่า ผู้เว้นขาดจากการบริโภคภัตในเวลากลางคืน (รตฺตูปรโต) การบริโภคภัต ตั้งแต่เวลาเที่ยงวันล่วงไป แล้วจนถึงพระอาทิตย์ตก ชื่อว่า การบริโภคภัตในเวลาวิกาล (วิกาลโภชน) ภิกษุเป็นผู้เว้นแล้วจากการบริโภคภัตในเวลาวิกาล เพราะเป็นผู้เว้นขาดจากการบริโภคภัตในเวลาวิกาลนั้น ...[footnoteRef:244] [244:  อภิ.ปญฺจ.อ. (ไทย) -/๑๗๙/๑๓๒-๑๓๓.] 

	เมื่อพิจารณาหลักฐานในพระไตรปิฎกฉบับแปลภาษาไทย ทั้ง ๓ พระสูตรข้างต้น คือ พรหมชาลสูตร (จูฬศีล) สามัญญผลสูตร (จูฬศีล) และอุโปสถสูตร (ศีลอุโบสถ) แปลว่า ฉันมื้อเดียว เมื่อตรวจสอบข้อมูลจากพระไตรปิฎกฉบับบาลีอักษรไทย ใช้คำศัพท์ว่า เอกภตฺติโก ผู้วิจัยจึงได้สืบค้นข้อมูลเพิ่มเติมจากคัมภีร์อรรถกถาจตุกกนิทเทส ซึ่งในคัมภีร์ฯ ได้อธิบายไว้ว่า อาหารที่บริโภคในเวลาเช้า กำหนดภายในเวลาเที่ยงวัน แม้ภิกษุนี้จะฉันอาหารสัก ๑๐ ครั้ง ภายในระยะเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเวลาเที่ยงวัน ก็ชื่อว่า ผู้มีภัตหนเดียว 	
	สรุปความว่า ก่อนที่จะมีการบัญญัติสิกขาบทกำหนดช่วงเวลาในการฉันอาหาร ภิกษุสามารถฉันอาหารได้ ๓ เวลา คือ เวลาเช้า เวลาวิกาลกลางวัน (หลังเที่ยง) และเวลาวิกาลกลางคืน  ต่อมา พระผู้มีพระภาครับสั่งให้ภิกษุทั้งหลายงดฉันอาหารในเวลาวิกาลกลางวัน (หลังเที่ยง) และในเวลาวิกาลกลางคืน ตามลำดับ ดังนั้น ภิกษุจึงสามารถฉันอาหารได้เพียงเฉพาะในช่วงเวลาเช้าเท่านั้น ต่อมา ได้บัญญัติวิกาลโภชนสิกขาบทขึ้นด้วยเพราะเหตุว่า พระสัตตรสวัคคีย์ได้ฉันอาหารในเวลาวิกาล ในภัททาลิสูตรปรากฏข้อความว่า พระผู้มีพระภาคได้ชักชวนให้ภิกษุทั้งหลายมาฉันอาหารมื้อเดียว แต่พระภัททาลิปฏิเสธว่า ข้าพระองค์ไม่สามารถฉันอาหารมื้อเดียวได้ พระองค์จึงตรัสบอกให้พระภัททาลิฉันอาหารส่วนหนึ่งในที่รับนิมนต์ แล้วเหลืออีกส่วนไว้ฉันต่อข้างนอกได้ นั่นแสดงว่า ในช่วงเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเวลาเที่ยงวัน พระองค์ทรงอนุญาตให้ภิกษุสามารถฉันอาหารได้มากกว่า ๑ ครั้ง 
	และพึงสังเกตคำว่า “ฉันอาหารมื้อเดียว” ที่ปรากฏในภัททาลิสูตร เมื่อตรวจสอบในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ใช้คำศัพท์ว่า “เอกาสนโภชน” ซึ่งในคัมภีร์อรรถกถากกจูปมสูตร แปลว่า ฉันอาหารมื้อเดียว ในที่นี้หมายถึง ในช่วงเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวัน ภิกษุสามารถฉันอาหารเป็น ๑๐ ครั้ง ก็ชื่อว่า เป็นการฉันอาหารมื้อเดียว ส่วนสาเหตุที่พระภัททาลิยังปฏิเสธว่า ไม่สามารถฉันอาหารมื้อเดียวได้ ในอรรถกถาภัททาลิสูตร ได้อธิบายว่า เพราะอดีตชาติของพระภัททาลิเคยเกิดเป็นกา ธรรมชาติของกาเป็นสัตว์ที่หิวบ่อย ดังนั้น ด้วยเหตุนี้พระภัททาลิจึงยังคงปฏิเสธว่า ไม่สามารถฉันอาหารมื้อเดียวได้ นอกจากนี้ เมื่อสืบค้นข้อมูลเพิ่มเติมยังพบคำแปลที่แปลว่า “ฉันอาหารมื้อเดียว” ในพรหมชาลสูตร (จูฬศีล) สามัญญผลสูตร (จูฬศีล) และอุโปสถสูตร (ศีลอุโบสถ) เมื่อไปตรวจสอบในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ใช้คำศัพท์ว่า “เอกภตฺติโก” ซึ่งในคัมภีร์อรรถกถาจตุกกนิทเทส แปลว่า ผู้มีภัตหนเดียว ในที่นี้หมายถึง ในช่วงเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวัน งดฉันในเวลาวิกาล (หลังเที่ยง) และเวลาวิกาลกลางคืน (ราตรี) ถึงแม้ภิกษุนั้นจะฉันอาหารเป็นจำนวน ๑๐ ครั้ง ภายในเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเวลาเที่ยงวัน ก็ได้ชื่อว่า ฉันอาหารมื้อเดียว
	อนึ่ง พึงสังเกตคำศัพท์ทั้ง ๒ คำ คือ คำว่า เอกาสนโภชนน กับคำว่า เอกภตฺติโก ซึ่งแปลว่า ฉันอาหารมื้อเดียว ในที่นี้หมายถึง การฉันในช่วงเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเวลาเที่ยงวัน แม้ภิกษุจะฉันเป็น ๑๐ ครั้ง ก็ชื่อว่า ฉันอาหารมื้อเดียว แม้ตัวพยัญชนะของคำศัพท์ทั้ง ๒ คำนี้จะต่างกันก็ตาม แต่เมื่อกล่าวโดยความหมายแล้วเหมือนกัน
เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า ฉันมื้อเดียว คือ การฉันอาหารเพียงครั้งเดียวต่อวัน จึงตกไป
๒) ภิกษุกำลังฉันอาหารอยู่แล้วลุกขึ้นจากอาสนะถือเป็นการห้ามภัต จะฉันอาหารตรงนั้นอีกไม่ได้ ถ้าฉันอาหารอีกจะต้องอาบัติปาจิตตีย์
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า ภิกษุกำลังฉันอาหารอยู่แล้วลุกขึ้นจากอาสนะถือเป็นการห้ามภัต จะฉันอาหารตรงนั้นอีกไม่ได้ ถ้าฉันอาหารอีกจะต้องอาบัติปาจิตตีย์ ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	ในปฐมปวารณาสิกขาบท ปรากฏข้อความว่า 
พราหมณ์ผู้หนึ่งได้นิมนต์ภิกษุทั้งหลายไปฉันภัตตาหารที่บ้าน เมื่อภิกษุฉันแล้ว บอกห้ามภัตตาหารแล้วพากันไปสู่ตระกูลญาติ ภิกษุบางพวกยังฉันอีก บางพวกก็ยังรับบิณฑบาตกลับไป เมื่อพราหมณ์ผู้นั้นทราบข่าวจึงได้ตำหนิ ประณาม โพนทะนา “ไฉนภิกษุทั้งหลายฉันแล้ว บอกห้ามภัตตาหารแล้ว ยังไปฉันต่อที่อื่นอีกเล่า” ด้วยเหตุนี้พระผู้มีพระภาคจึงรับสั่งประชุมสงฆ์ แล้วทรงบัญญัติสิกขาบท[footnoteRef:245] มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ปาจิตติยกัณฑ์ โภชนวรรคปฐมปวารณาสิกขาบท พระบัญญัติ ความว่า [245:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๖/๓๙๓-๓๙๔.] 

ก็ ภิกษุใดฉันแล้ว บอกห้ามภัตตาหารแล้ว เคี้ยวของเคี้ยวหรือฉันของฉันต้องอาบัติปาจิตตีย์[footnoteRef:246] [246:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๖/๓๙๔.] 

	และเมื่อพิจารณาสิกขาบทบัญญัติข้างต้นแล้ว จะเห็นว่า พระผู้มีพระภาคทรงปรับอาบัติแก่ภิกษุผู้บอกห้ามภัตแล้วฉันอาหารอื่นอีก ซึ่งลักษณะของการบอกห้ามภัต มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก ปริวาร อุปาลิปัญจกะ วิกัมมวรรค การห้ามภัตร ความว่า
พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “อุบาลี การห้ามภัตรย่อมปรากฏด้วยอาการ ๕ อย่าง คือ
๑. ภิกษุกำลังฉัน         	๒. ทายกนำโภชนะมาถวาย
๓. ทายกอยู่ในหัตถบาส  	๔. ทายกน้อมของถวาย
๕. ภิกษุบอกห้าม
อุบาลี การห้ามภัตรย่อมปรากฏด้วยอาการ ๕ อย่างนี้แล”[footnoteRef:247] [247:  วิ.ป. (ไทย) ๘/๔๒๘/๖๑๑.] 

นอกจากนี้ ในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค์ ปาจิตติยภัณฑ์ โภชนวรรค ปฐมปวารณาสิกขาปทวัณณนา ยังได้อธิบายอีกว่า
การฉันค้างยังปรากฏ อธิบายว่า บุคคลผู้กำลังฉันนี้ยังมีอยู่
คำว่า โภชนะยังปรากฏ (โภชน ปฺายติ) ความว่า โภชนะที่เพียงพอต่อการที่จะห้ามได้ ยังปรากฏ อธิบายว่า ถ้าโภชนะที่จำเป็นต้องห้ามอย่างใดอย่างหนึ่งมีข้าวสุกเป็นต้นยังมีอยู่
คำว่า อยู่ในหัตถบาส (หตฺถปาเส ิโต ความว่า ถ้าทายกถือเอาโภชนะที่พอต่อการที่จะห้ามได้ มีอยู่ในโอกาสประมาณ ๒ ศอกคืบ
คำว่า น้อมถวาย (อภิหรติ) ความว่า ถ้าทายกน้อมภัตตาหารนั้นมาถวายแก่ภิกษุด้วยกาย
คำว่า บอกห้าม (ปฏิกฺเขโป ปฺายติ) ความว่า การห้ามปรากฏ อธิบายว่า ถ้าภิกษุนั้นห้ามภัตตาหารที่เขาน้อมถวายนั้นด้วยกายหรือด้วยวาจา ภิกษุชื่อว่า เป็นผู้ห้ามภัตตาหารด้วยองค์ ๕ ด้วยประการฉะนี้ สมดังที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ว่า 
อุบาลี การห้ามภัตย่อมปรากฏด้วยอาการ ๕ อย่าง คือ (๑) ภิกษุกำลังฉัน (๒) ทายกนำโภชนะมาถวาย (๓) ทายกอยู่ในหัตถบาส (๔) ทายกน้อมของถวาย (๕) ภิกษุบอกห้าม[footnoteRef:248]  [248:  วิ.ป. (ไทย) ๘/๔๒๘/๖๑๑. ] 

	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
โภชนะ ของฉัน, ของกิน, โภชนะทั้ง ๕ ที่กล่าวถึงบ่อยในพระวินัย ...ในโภชนวรรค ได้แก่ ข้าวสุก ขนมสด ขนมแห้ง ปลา เนื้อ (ปญฺจ โภชนานิ: โอทโน กุมฺมาโส สตฺตุ มจฺโฉ มส)[footnoteRef:249] [249:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๒๙๓.] 

	ในปฐมปวารณาสิกขาบท ระบุว่า ภิกษุจำนวนหลายรูปได้รับการนิมนต์จากพราหมณ์คนหนึ่งไปฉันที่บ้าน เมื่อภิกษุเหล่านั้นฉันเสร็จและได้บอกห้ามภัตแล้ว ยังไปฉันอาหารต่อในที่อื่น ๆ อีก เมื่อพราหมณ์ทราบเรื่องจึงได้ตำหนิ ด้วยเหตุนี้พระผู้มีพระภาคจึงรับสั่งประชุมสงฆ์แล้วทรงบัญญัติสิกขาบทว่า ภิกษุรูปใดบอกห้ามภัตแล้ว เคี้ยวหรือฉันอาหารอื่นอีก ต้องอาบัติปาจิตตีย์ และพระองค์ยังทรงตรัสบอกลักษณะการห้ามภัตกับพระอุบาลี ดังต่อไปนี้
	๑. ภิกษุกำลังนั่งฉันโภชนะทั้ง ๕ ได้แก่ ข้าวสุก ขนมสด ขนมแห้ง ปลา เนื้อ หรืออย่างใดอย่างหนึ่ง ๒. ทายก (ผู้ให้) นำโภชนะทั้ง ๕ หรืออย่างใดอย่างหนึ่งเข้ามาถวาย ๓. ทายกเข้ามาอยู่ในเขตหัตถบาส คือ ประมาณ ๒ ศอกคืบ ๔. ทายกน้อม (ยื่น) โภชนะทั้ง ๕ หรืออย่างใดอย่างหนึ่งเข้ามาถวายแก่ภิกษุ ๕. ภิกษุนั้นบอกห้ามด้วยอาการทางกายหรือทางวาจา เมื่อครบองค์ประกอบ ๕ อย่างนี้แล้ว ภิกษุรูปนั้นชื่อว่าเป็นผู้บอกห้ามภัตแล้ว และภิกษุนั้นจะต้องนั่งฉันอยู่ในอิริยาบถเดิม ถ้าเปลี่ยนอิริยาบถให้เคลื่อนจากฐานที่นั่งเดิมหรือลุกขึ้นไปแล้ว ภิกษุผู้ห้ามภัตจะไม่สามารถฉันอาหารที่อยู่ตรงหน้าได้อีก ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค์ ปาจิตติยกัณฑ์ โภชนวรรค ปฐมปวารณาสิกขาปทวัณณนา อธิบายว่า
ในคำนี้ว่า บอกห้าม (ปฏิกฺเขโป ปญฺฺายติ) พึงทราบวินิจฉัยดังนี้
… ภิกษุนั่งห้ามภัตตาหารบนยาน บนหลังช้าง และม้า บนดวงจันทร์ หรือบนดวงอาทิตย์ พึงฉันได้ทั้งที่นั่งอยู่บนยานเป็นต้นเหล่านั้น แม้ที่กำลังไปอยู่จนถึงเวลาเที่ยงวันเลยทีเดียว ภิกษุยืนห้ามภัตตาหาร พึงฉันได้ทั้งที่ยืนอยู่นั่นแหละ ภิกษุนั่งห้ามภัตตาหาร เธอก็ฉันได้ทั้งที่นั่งอยู่เหมือนกัน ภิกษุเมื่อทำอิริยาบถนั้น ๆ ให้เคลื่อนไหว พึงทำภัตตาหารนั้นให้เป็นเดน ภิกษุที่นั่งกระโหย่งห้ามภัตตาหาร ก็พึงนั่งกระโหย่งนั่นแหละฉัน แต่พึงถวายตั่งฟางหรือที่นั่งบางอย่างภายใต้แก่ภิกษุผู้นั่งกระโหย่งนั้น ภิกษุผู้นั่งบนตั่งน้อยห้ามภัตตาหารจะหันไปรอบทั้ง ๔ ทิศ ไม่ทำอาสนะให้เคลื่อนที่เลยฉันก็ได้ ภิกษุผู้นั่งบนเตียงห้ามภัตตาหารจะเลื่อนไปมาทางโน้นบ้าง ทางนี้บ้าง ไม่ได้ แต่ถ้าคนทั้งหลายจะยกเธอขึ้นพร้อมทั้งเตียงหามไปไว้ที่อื่นก็ควร ภิกษุนอนห้ามภัตตาหาร ก็ต้องนอนอยู่นั่นแหละจึงฉัน เมื่อพลิกตัว ก็อย่าให้เลยฐานข้างที่ตนนอนไป[footnoteRef:250] [250:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๓๘-๒๓๙/๔๔๕.] 

	นอกจากนี้ ในอรรถกถาพระวินัยปิฎก กังขาวิตรณี ปาจิตติยุทเทสวัณณนา โภชนวรรค ปฐมปวารณาสิกขาปทวัณณนา ยังได้อธิบายเสริมอีกว่า
	... ส่วนในอิริยาบถมีการเดินเป็นต้น ภิกษุย่อมห้ามภัตในอิริยาบถใด ภิกษุไม่ยังอิริยาบถนั้นให้เสียไป พึงฉันเถิด[footnoteRef:251] [251:  กงฺขา.อ. (ไทย) -/-/๓๔๙.] 

	สรุปความว่า ในปฐมปวารณาสิกขาบท ปรากฏข้อความว่า ภิกษุจำนวนหลายรูปได้รับการนิมนต์จากพราหมณ์คนหนึ่งไปฉันที่บ้าน เมื่อภิกษุเหล่านั้นฉันเสร็จและได้บอกห้ามภัตแล้ว ยังไปฉันอาหารต่อในที่อื่น ๆ อีก เมื่อพราหมณ์ทราบเรื่องจึงได้ตำหนิ ฯ ด้วยเหตุนี้พระผู้มีพระภาคจึงรับสั่งประชุมสงฆ์แล้วบัญญัติสิกขาบทว่า “ก็ ภิกษุใดฉันแล้ว บอกห้ามภัตตาหารแล้ว เคี้ยวของเคี้ยวหรือฉันของฉัน ต้องอาบัติปาจิตตีย์” และเมื่อพิจารณาสิกขาบทบัญญัติข้างต้นแล้ว จะเห็นว่า พระผู้มีพระภาคทรงปรับอาบัติแก่ภิกษุผู้บอกห้ามภัตแล้วฉันอาหารอื่นอีก 
	ในสิกขาบทนี้ พระผู้มีพระภาคยังตรัสบอกลักษณะการห้ามภัตกับพระอุบาลี ดังต่อไปนี้ ๑. ภิกษุกำลังนั่งฉันโภชนะทั้ง ๕ ได้แก่ ข้าวสุก ขนมสด ขนมแห้ง ปลา และเนื้อ หรืออย่างใดอย่างหนึ่ง ๒. ทายก (ผู้ให้) กำลังนำโภชนะทั้ง ๕ หรืออย่างใดอย่างหนึ่งมาถวาย ๓. ทายกเข้ามาอยู่ในเขตหัตถบาส คือ ๒ ศอกคืบ ๔. ทายกน้อม (ยื่น) โภชนะทั้ง ๕ หรืออย่างใดอย่างหนึ่งเข้ามาถวายแก่ภิกษุ ๕. ภิกษุนั้นแสดงอาการปฏิเสธด้วยอาการทางกายหรือทางวาจา เมื่อครบองค์ประกอบทั้ง ๕ อย่างนี้แล้ว ภิกษุรูปนั้นชื่อว่า เป็นผู้ห้ามภัตแล้ว ภิกษุนั้นจะสามารถฉันได้เฉพาะอาหารที่มีอยู่ตรงหน้าเท่านั้น ถ้าภิกษุนั้นยังฉันอาหารไม่เสร็จ แล้วเปลี่ยนอิริยาบถให้เคลื่อนจากฐานที่นั่งเดิม หรือลุกจากอาสนะไปทำธุระอื่นกลับมาจะไม่สามารถฉันอาหารที่เหลือได้อีก หรือถ้าฉันเสร็จแล้ว และจะฉันอาหารอื่นในวันนั้นอีกไม่ได้ เพราะเป็นผู้ห้ามภัตแล้ว ในสิกขาบทนี้ยกเว้นในกรณีภิกษุผู้ไม่ได้บอกห้ามภัต ถ้าภิกษุรูปใดยังไม่ได้ห้ามภัตด้วยองค์ประกอบทั้ง ๕ ข้างต้น ภิกษุนั้นชื่อว่า ยังไม่ได้เป็นผู้ห้ามภัต แม้ภิกษุผู้ไม่ได้ห้ามภัตยังฉันไม่เสร็จ แล้วเปลี่ยนอิริยาบถ หรือลุกจากอาสนะไปทำธุระอื่น แล้วกลับมาก็ยังสามารถนั่งฉันอาหารได้ตามปกติ ถึงแม้จะฉันเสร็จแล้วก็ยังสามารถฉันอาหารอื่นในวันนั้นได้อีก โดยไม่มีอาบัติแต่อย่างใด
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า ภิกษุกำลังฉันอาหารอยู่แล้วลุกขึ้นจากอาสนะถือเป็นการห้ามภัต จะฉันอาหารตรงนั้นอีกไม่ได้ ถ้าฉันอาหารอีกจะต้องอาบัติปาจิตตีย์ จึงตกไป 
๓) อาหารเดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือแล้วเอาอาหารที่เหลือนั้นมาให้เรา
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า อาหารเดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือแล้วเอาอาหารที่เหลือนั้นมาให้เรา ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	สาเหตุของการบัญญัติสิกขาบทเพิ่ม เพื่อช่วยให้ภิกษุผู้บอกห้ามภัตแล้วสามารถฉันอาหารได้อีก ปรากฏหลักฐานในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ปาจิตติยกัณฑ์ โภชนวรรค ปฐมปวารณาสิกขาบท ความว่า
ครั้งหนึ่ง ภิกษุทั้งหลายได้นำอาหารบิณฑบาตอย่างดีไปถวายพวกภิกษุอาพาธ พวกภิกษุอาพาธไม่สามารถฉันอาหารนั้นได้ ภิกษุทั้งหลายจึงได้นำอาหารไปเททิ้งเป็นเหตุให้นกกามากินอาหารแล้วร้องเซ็งแซ่ ด้วยเหตุนี้พระผู้มีพระภาคจึงตรัสถามพระอานนท์ว่า ภิกษุทั้งหลายไม่ได้ฉันอาหารเดนหรือ พระอานนท์ทูลตอบว่า ไม่ได้ฉัน พระองค์จึงทรงแสดงธรรมีกถาแล้วรับสั่งกับภิกษุว่า ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตให้ฉันภัตตาหารที่เป็นเดนภิกษุผู้เป็นไข้และภิกษุผู้ไม่เป็นไข้ ภิกษุทั้งหลายพึงทำภัตตาหารให้เป็นเดนด้วยการกล่าวอย่างนี้ว่า “ทั้งหมดนั่นพอแล้ว” แล้วจึงรับสั่งให้ภิกษุทั้งหลายยกสิกขาบทนี้ขึ้นแสดงดังนี้[footnoteRef:252] [252:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๗/๓๙๔.] 

อนึ่ง ภิกษุใดฉันแล้ว บอกห้ามภัตตาหารแล้ว เคี้ยวของเคี้ยวหรือฉันของฉันที่ไม่เป็นเดน ต้องอาบัติปาจิตตีย์[footnoteRef:253] [253:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๘/๓๙๕.] 

ที่ชื่อว่า ฉันแล้ว คือ ภิกษุฉันโภชนะ ๕ อย่าง อย่างใดอย่างหนึ่ง โดยที่สุดแม้ฉันด้วยปลายหญ้าคาแตะ[footnoteRef:254]  [254:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๙/๓๙๕.] 

	ในปฐมปวารณาสิกขาบท ระบุว่า ครั้งนึง ภิกษุทั้งหลายได้นำอาหารบิณฑบาตไปถวายภิกษุอาพาธ แต่ภิกษุนั้นไม่สามารถฉันอาหารได้ ภิกษุเหล่านั้นจึงนำอาหารไปเททิ้ง เพราะด้วยยำเกรงในสิกขาบทที่พระศาสดาบัญญัติว่า ภิกษุผู้ห้ามภัตแล้ว ฉันอาหารอื่นอีก ต้องอาบัติปาจิตตีย์ ด้วยเหตุนี้จึงทำให้นกกามากินอาหารแล้วร้องเซ็งแซ่ เมื่อพระผู้มีพระภาคทราบเรื่องจึงรับสั่งเรียกประชุมสงฆ์ แล้วบัญญัติสิกขาบทเพื่อเป็นการเปิดโอกาสให้ภิกษุผู้ห้ามภัตแล้ว สามารถฉันอาหารที่เป็นเดนได้อีก และพระผู้มีพระภาคยังตรัสบอกลักษณะของอาหารที่เป็นเดน ดังต่อไปนี้
ที่ชื่อว่า ที่เป็นเดน คือ (๑) ของที่ภิกษุทำให้เป็นกัปปิยะแล้ว (๒) ของที่ภิกษุรับประเคนแล้ว (๓) ของที่ภิกษุยกขึ้นส่งให้แล้ว (๔) ของที่อยู่ในหัตถบาส (๕) ของที่ภิกษุฉันแล้ว (๖) ของที่ภิกษุฉันแล้วบอกห้าม แต่ยังไม่ลุกจากอาสนะ (๗) ของที่ภิกษุกล่าวว่า “ทั้งหมดนั่นพอแล้ว” (๘) ของเป็นเดนภิกษุเป็นไข้ นี้ชื่อว่าที่เป็นเดนของเคี้ยว
ที่ชื่อว่า ของเคี้ยว คือ ยกเว้นโภชนะ ๕ ยามกาลิก สัตตาหกาลิก และยาวชีวิก นอกนั้นชื่อว่าของเคี้ยว
ที่ชื่อว่า ของฉัน ได้แก่ โภชนะ ๕ คือ ข้าวสุก ขนมสด ข้าวตู ปลา เนื้อ[footnoteRef:255] [255:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๓๙/๓๙๖-๓๙๗.] 

	นอกจากนี้แล้ว ในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา ปาจิตติยกัณฑ์ โภชนวรรค ปฐมปวารณาสิกขาปทวัณณนา ยังได้อธิบายอีกว่า
คำว่า ไม่เป็นเดน (อนติริตฺต) คือ ไม่เหลือเดน อธิบายว่า ไม่เหลือเฟือ เพราะของที่ไม่เป็นเดนนั้น เป็นของที่ไม่ได้ทำให้เป็นเดนโดยอาการแห่งวินัยกรรม ๗ อย่าง มีของที่ทำเป็นกัปปิยะเป็นต้น หรือที่ไม่เป็นเดนของภิกษุอาพาธ ฉะนั้น ในบทภาชนะ ท่านจึงกล่าวว่า “ของที่ภิกษุยังมิได้ทำให้เป็นกัปปิยะ” (อกปฺปิยกต) เป็นต้น
บรรดาคำเหล่านั้น คำว่า ของที่ภิกษุยังมิได้ทำให้เป็นกัปปิยะ (อกปฺปิยกต) ความว่า บรรดาผลไม้เป็นต้น ผลไม้หรือเหง้ามันเป็นต้นใด ที่ยังไม่ได้ทำให้เป็นกัปปิยะด้วยสมณโวหารทั้ง ๕ และเนื้อที่เป็นอกัปปิยะหรือโภชนะที่เป็นอกัปปิยะใดมีอยู่ ผลไม้เป็นต้นที่ยังไม่ได้ทำให้เป็นกัปปิยะ เนื้อที่เป็นอกัปปิยะและโภชนะที่เป็นอกัปปิยะนี้ ชื่อว่า ยังเป็นอกัปปิยะ ผลไม้เป็นต้นที่เป็นอกัปปิยะนั้น แม้ภิกษุทำให้เป็นเดนอย่างนี้ ว่า “ทั้งหมดนี้พอแล้ว” พึงทราบว่า ยังไม่ทำให้เป็นกัปปิยะ
คำว่า ของที่ภิกษุยังไม่ได้รับประเคน (อปฺปฏิคฺคหิตกต) ความว่า ของที่ภิกษุยังไม่ได้รับประเคนไว้ ได้ทำให้เป็นเดนโดยนัยก่อน
คำว่า ของที่ภิกษุยังมิได้ยกขึ้นส่งให้ (อนุจฺจาริตกต) ได้แก่ ของที่ภิกษุมาทำให้เป็นกัปปิยะ ทำให้ยกขึ้นไม่ได้ หรือให้น้อมถวายไม่ได้แม้แต่น้อย
คำว่า ของที่ไม่อยู่ในหัตถบาส (อหตฺถปาเส กต) ความว่า ภิกษุผู้ยืนทำอยู่นอกหัตถบาสของภิกษุผู้มาทำให้เป็นกัปปิยะ
คำว่า ของที่ภิกษุยังมิได้ฉัน (อภุตฺตาวินา กต) ความว่า ภิกษุรูปที่ทำให้เป็นเดนว่า “ทั้งหมดนี้พอแล้ว” ไม่ได้ฉันโภชนะที่เพียงพอแก่การห้ามภัตตาหารทำแล้ว
คำนี้ว่า ของที่ภิกษุฉันแล้วบอกห้าม ลุกจากอาสนะ (ภุตฺตาวินา ปวาริเตน อาสนา วุฏฺิเตน กต) ชัดเจนแล้วทั้งนั้น
คำว่า ของที่ภิกษุยังไม่กล่าวว่า ทั้งหมดนั้นพอแล้ว (อลเมต สพฺพนฺติ อวุตฺต) ความว่า ไม่ได้เปล่งวาจาพูดอย่างนี้ ของเป็นเดนอันใด ยังมิได้ทำให้เป็นกัปปิยะ โดยอาการแห่งวินัยกรรมทั้ง ๗ นี้ และของที่ไม่เป็นเดนของภิกษุอาพาธอันใด แม้ทั้ง ๒ อย่างนั้น พึงทราบว่าของที่ไม่เป็นเดน 
ส่วนของที่เป็นเดน ก็พึงทราบโดยนัยตรงกันข้ามกับของที่ไม่เป็นเดนนั้นนั่นเอง ...[footnoteRef:256] [256:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๔๐/๔๔๕-๔๔๘.] 

	หลักฐานวิธีการทำอาหารให้เป็นเดนที่ปรากฏในพระไตรปิฎกและอรรถกถา มีข้อความว่า พระผู้มีพระภาคได้ตรัสบอกวิธีการทำอาหารให้เป็นเดนมี ๗ ขั้นตอน โดยผู้วิจัยจะสรุปรวมขั้นตอนทั้ง ๗ เพื่อให้กระชับสั้นและรวบรัด ดังต่อไปนี้
	สำหรับภิกษุผู้ห้ามภัตแล้ว ได้อาหารหรือผลไม้มาใหม่ เป็นต้น จะต้องทำให้สมควรด้วยสมณโวหารทั้ง ๕ และอาหารนั้นต้องได้รับการประเคนแล้ว ภิกษุผู้ห้ามภัตจะต้องนำอาหารนั้นเข้าไปหาภิกษุผู้ที่กำลังนั่งฉันอยู่ หรือฉันเสร็จแล้วแต่ยังไม่ลุกขึ้นจากอาสนะ โดยเข้าไปในอยู่เขตหัตถบาส ประมาณ ๒ ศอกคืบ แล้วยื่นอาหารที่ตนต้องการจะทำให้เป็นเดน เข้าไปหาภิกษุรูปนั้นเพื่อให้ท่านทำวินัยกรรมให้ พร้อมกล่าวกับภิกษุรูปนั้นว่า ภันเต (ในกรณีภิกษุรูปนั้นมีอายุพรรษามากกว่า) กระผมได้บอกห้ามภัตไปแล้ว ขอภันเตช่วยทำอาหารนี้ให้เป็นเดนหน่อยครับ ภิกษุผู้จะทำอาหารให้เป็นเดน ท่านจะรับภาชนะที่บรรจุอาหารนั้นไว้ พร้อมกับกล่าวคำว่า “ทั้งหมดนั่นพอแล้ว” แล้วยื่นภาชนะที่บรรจุอาหารส่งคืนให้กับภิกษุผู้ห้ามภัตแล้ว อาหารที่ผ่านการกระทำวินัยกรรมเช่นนี้แล้ว ชื่อว่า อาหารเดน ภิกษุผู้บอกห้ามภัตแล้วก็สามารถฉันอาหารนี้ได้ตามปกติ ส่วนอาหารเดนของภิกษุอาพาธในที่นี้ไม่ใช่อาหารที่ภิกษุอาพาธฉันเหลือ แต่เป็นอาหารที่มีผู้นำมาถวายแล้วภิกษุอาพาธไม่สามารถฉันได้ ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาปฐมปวารณาสิกขาบท อธิบายว่า
ในคำนี้ว่า เดนของภิกษุไข้ (คิลานาติรตฺต) โภชนะที่ภิกษุอาพาธฉันเหลืออย่างเดียว จึงชื่อว่า เดนของภิกษุอาพาธก็หาไม่ ที่แท้ วัตถุอย่างใดอย่างหนึ่งที่เขานำมาเฉพาะภิกษุอาพาธ ด้วยตั้งใจว่า “ท่านจักฉันวันนี้ พรุ่งนี้ หรือในเวลาที่ท่านต้องการ วัตถุทั้งหมดนั้น พึงทราบว่า “เดนของภิกษุอาพาธ”[footnoteRef:257] [257:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๔๐/๔๔๕-๔๔๘.] 


ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
กัปปิยะ สมควร, ควรแก่สมณะที่จะบริโภค, ของที่สมควรแก่ภิกษุบริโภคใช้สอย คือ พระพุทธเจ้าอนุญาตให้ภิกษุใช้หรือฉันได้ เช่น ข้าวสุก จีวร ร่ม ยาแดง เป็นกัปปิยะ แต่สุรา เสื้อ กางเกง หมวก น้ำอบ ไม่เป็นกัปปิยะ สิ่งที่ไม่เป็นกัปปิยะ เรียกว่า อกัปปิยะ[footnoteRef:258] [258:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๑๒.] 

อกัปปิยะ ไม่ควร, ไม่สมควรแก่ภิกษุจะบริโภคใช้สอย คือ ต้องห้ามด้วยพระพุทธเจ้าไม่ทรงอนุญาตให้ภิกษุใช้หรือฉัน, สิ่งที่ตรงกันข้ามกับ กัปปิยะ[footnoteRef:259] [259:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๔๗๓.] 

วินัยกรรม การกระทำเกี่ยวกับพระวินัยหรือการปฏิบัติตามวินัย เช่น การอธิษฐานบริขาร การวิกัปบาตรและจีวร การปลงอาบัติ การอยู่ปริวาส เป็นต้น[footnoteRef:260] [260:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๓๗๑.] 

	สรุปความว่า หลังจากพระผู้มีพระภาคบัญญัติสิกขาบทห้ามภิกษุผู้บอกห้ามภัตแล้วฉันอาหารอื่นอีก ต่อมา ภิกษุทั้งหลายได้นำอาหารบิณฑบาตไปถวายพวกภิกษุอาพาธ แต่ภิกษุอาพาธไม่สามารถฉันอาหารได้ ภิกษุเหล่านั้นจึงต้องนำอาหารไปเททิ้ง จนเป็นเหตุให้นกกามากินอาหารแล้วร้องเซ็งแซ่ เมื่อพระผู้มีพระภาคสอบถามพระอานนท์ได้ความแล้วจึงรับสั่งให้ประชุมสงฆ์แล้วทรงบัญญัติสิกขาบทเพิ่มว่า “ภิกษุฉันแล้ว บอกห้ามภัตตาหารแล้ว เคี้ยวหรือฉันอาหารที่ไม่เป็นเดน ต้องปาจิตตีย์” คำว่า อาหารเดนในที่นี้ ไม่ได้หมายถึง อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ แต่อาหารเดนในที่นี้เป็นวิธีการทางพระวินัยเท่านั้น ซึ่งวิธีการทำอาหารให้เป็นเดนมีขั้นตอนโดยสรุป ดังต่อไปนี้
	สำหรับภิกษุผู้บอกห้ามภัตแล้ว ได้อาหารหรือผลไม้มาใหม่ เป็นต้น จะต้องทำให้สมควรด้วยสมณโวหารทั้ง ๕ และอาหารนั้นต้องได้รับการประเคนแล้ว ภิกษุผู้ห้ามภัตจะต้องนำอาหารนั้น เข้าไปหาภิกษุผู้ที่กำลังนั่งฉันอยู่หรือฉันเสร็จแล้วแต่ยังไม่ลุกขึ้นจากอาสนะ โดยเข้าไปในเขตหัตถบาส ประมาณ ๒ ศอกคืบ แล้วยื่นอาหารที่ตนต้องการจะทำให้เป็นเดน เข้าไปหาภิกษุรูปนั้นเพื่อให้ท่านทำวินัยกรรมให้ พร้อมกล่าวกับภิกษุรูปนั้นว่า ภันเต (ในกรณีภิกษุรูปนั้นมีอายุพรรษามากกว่า) กระผมได้บอกห้ามภัตไปแล้ว ขอภันเตช่วยทำอาหารนี้ให้เป็นเดนหน่อยครับ ภิกษุผู้จะทำอาหารให้เป็นเดน ท่านจะรับบาตรที่บรรจุอาหารนั้นไว้ พร้อมกับกล่าวคำว่า “ทั้งหมดนั่นพอแล้ว” แล้วยื่นภาชนะที่บรรจุอาหารนั้นส่งคืนให้กับภิกษุผู้ห้ามภัตแล้ว อาหารที่ผ่านการกระทำวินัยกรรมเช่นนี้แล้ว ชื่อว่า อาหารเดน ภิกษุผู้ห้ามภัตแล้วก็สามารถฉันอาหารนี้ได้ตามปกติ ส่วนอาหารเดนของภิกษุอาพาธในที่นี้ไม่ใช่อาหารที่ภิกษุอาพาธฉันเหลือ แต่เป็นอาหารที่มีผู้นำมาถวายแล้วภิกษุอาพาธไม่สามารถฉันได้ อาหารเดนของภิกษุอาพาธนี้ไม่ต้องผ่านขั้นตอนวิธีการทางวินัยกรรมทั้ง ๗ ดังที่กล่าวมาข้างต้น ก็สามารถนำอาหารนั้นมาฉันได้ตามปกติ
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า อาหารเดน คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือแล้วเอาอาหารที่เหลือนั้นมาให้เรา จึงตกไป
๔) การฉันอาหารครั้งเดียวต่อวัน ไม่ใช่แค่ธุดงควัตร แต่เป็นโดยศีลด้วย	
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๔ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า การฉันอาหารครั้งเดียวต่อวัน ไม่ใช่แค่ธุดงควัตร แต่เป็นโดยศีลด้วย ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	เมื่อผู้วิจัยทำการสืบค้นข้อมูล ในธุดงควัตร ๑๓ ข้อ พบหลักฐานว่า มีข้อการนั่งฉันอาหารอาสนะเดียวเป็นวัตรและข้อการงดฉันอาหารมื้อหลังเป็นวัตร ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปารายนวรรค มาณวปัญหานิทเทส โปสาลมาณวปัญหานิทเทส ความว่า
พระผู้มีพระภาคทรงทราบว่า ... น้อมใจไปในบังสุกูลิกังคธุดงค์ (สมาทานการนุ่งห่มผ้าบังสุกุลเป็นวัตร) 
น้อมใจไปในเตจีวริกังคธุดงค์ (สมาทานการทรงไตรจีวรเป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในปิณฑปาติกังคธุดงค์ (สมาทานการเที่ยวบิณฑบาตเป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในสปทานจาริกังคธุดงค์ (สมาทานการเที่ยวบิณฑบาตไปตามลำดับเป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในเอกาสนิกังคธุดงค์ (สมาทานการนั่งฉัน ณ อาสนะเดียวเป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในปัตตปิณฑิกังคธุดงค์ (สมาทานการฉันเฉพาะในบาตรเป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในขลุปัจฉาภัตติกังคธุดงค์ (สมาทานการงดฉันอาหารมื้อหลังเป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในอารัญญิกังคธุดงค์ (สมาทานการอยู่ป่าเป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในรุกขมูลิกังคธุดงค์ (สมาทานการถืออยู่โคนไม้เป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในอัพโภกาสิกังคธุดงค์ (สมาทานการถืออยู่ที่แจ้งเป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในโสสานิกังคธุดงค์ (สมาทานการอยู่ป่าช้าเป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในยถาสันถติกังคธุดงค์ (สมาทานการอยู่ในเสนาสนะตามที่เขาจัดให้เป็นวัตร) 
	น้อมใจไปในเนสัชชิกังคธุดงค์ (สมาทานการนั่งเป็นวัตร) ...[footnoteRef:261] [261:  ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๘๓/๒๙๔-๒๙๕.] 

	เมื่อผู้วิจัยได้ตรวจสอบดูคำแปลทั้ง ๒ คือ สมาทานการนั่งฉัน ณ อาสนะเดียวเป็นวัตร และสมาทานการงดฉันอาหารมื้อหลังเป็นวัตร ในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย ใช้คำศัพท์ว่า เอกาสนิกงฺคาธิมุตฺโต และขลุปจฺฉาภตฺติกงฺคาธิมุตฺโต ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปารายนวรรค มาณวปัญหานิทเทส โปสาลมาณวปัญหานิทเทส ความว่า
ภควา ชานาติ อย ปุคฺคโล … ปสุกูลิกงฺคาธิมุตฺโต เตจีวริกงฺคาธิมุตฺโต ปิณฺฑปาติกงฺคาธิมุตฺโต สปทานจาริกงฺคาธิมุตฺโต เอกาสนิกงฺคาธิมุตฺโต ปตฺตปิณฺฑิกงฺคาธิมุตฺโต ขลุปจฺฉาภตฺติกงฺคาธิมุตฺโต อารญฺญิกงฺคาธิมุตฺโต รุกฺขมูลิกงฺคาธิมุตฺโต อพฺโภกาสิกงฺคาธิมุตฺโต โสสานิกงฺคาธิมุตฺโต 
ยถาสนฺถติกงฺคาธิมุตฺโต เนสชฺชิกงฺคาธิมุตฺโต …[footnoteRef:262] [262:  ขุ.จู. (บาลี) ๓๐/๘๓/๑๗๙.] 

นอกจากนี้ ในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถทีปนี อุทาน นันทวรรค ปิณฑปาติกสุตตวัณณนา ได้อธิบายอีกว่า
… คำว่า หลังจากฉันอาหารเสร็จแล้ว (ปจฺฉาภตฺต) ความว่า แม้เวลาภายในเที่ยงวันของภิกษุถือเอกาสนิกังคธุดงค์ และขลุปัจฉาภัตติกังคธุดงค์ ผู้ฉันอาหารเช้าแล้ว ก็เป็นปัจฉาภัตเหมือนกัน แต่ในที่นี้ ภายหลังแต่ฉันอาหารตามปกตินั่นแหละ พึงทราบว่า เป็นปัจฉาภัต ...[footnoteRef:263] [263:  ขุ.อุ.อ. (ไทย) -/๒๘/๒๔๘.] 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
... ขลุปัจฉาภัตติกังคะ ลงมือฉันแล้วไม่ยอมรับเพิ่ม ...[footnoteRef:264] [264:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๑๕๔.] 

เอกาสนิกะ ผู้ฉันที่นั่งเดียว คือ ฉันวันละมื้อเดียวครั้งเดียว ลุกจากที่แล้วไม่ฉันอีกในวันนั้น
เอกาสิกังคะ องค์แห่งผู้ถือนั่งฉันที่อาสนะเดียวเป็นวัตร คือ ฉันวันละมื้อเดียว ลุกจากที่แล้วไม่ฉันอีกในวันนั้น (ข้อ ๕ ในธุดงค์ ๑๓) [footnoteRef:265] [265:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕๗๗.] 

ในโปสาลมาณวปัญหานิทเทส ปรากฏหลักฐานว่า ในธุดงควัตร ๑๓ มีข้อสมาทานการนั่งฉันอาหารอาสนะเดียวเป็นวัตร และข้อสมาทานการงดฉันอาหารมื้อหลังเป็นวัตร เมื่อตรวจสอบคำศัพท์บาลีในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ใช้คำว่า เอกาสนิกงฺคาธิมุตฺโตและขลุปัจฉาภัตติกังคะ นอกจากนี้ หลักฐานในอรรถกถาปิณฑปาติกสูตร ยังได้อธิบายอีกว่า ภิกษุผู้ถือเอกาสนิกังคธุดงค์ และขลุปัจฉาภัตติกังคธุดงค์ จะฉันอาหารภายในเวลาไม่เกินเที่ยงวัน หลังจากฉันอาหารแล้ว ชื่อว่า เป็นปัจฉาภัต ซึ่งในพจนานุกรมฯ ได้อธิบายคำศัพท์ทั้ง ๓ ว่า ขลุปัจฉาภัตติกังคะ คือ เมื่อลงมือฉันแล้วจะไม่รับอาหารเพิ่ม ส่วนเอกาสนิกะกับเอกาสิกังคะ” คือ การนั่งฉันอาหารเพียงวันละครั้งเดียวเป็นวัตร เมื่อลุกจากอาสนะที่นั่งฉันแล้ว ในวันนั้นจะไม่ฉันอาหารอีกเลย
	นอกจากนี้ ยังปรากฏหลักฐานในภัททาลิสูตรอีกว่า “พระศาสดาทรงชักชวนให้ภิกษุทั้งหลายหันมาฉันอาหารมื้อเดียว”[footnoteRef:266] คำว่า “ฉันอาหารมื้อเดียว” ที่ปรากฏหลักฐานในภัททาลิสูตร เมื่อตรวจสอบดูคำศัพท์ในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย ใช้คำว่า “เอกาสนโภชน”[footnoteRef:267] ในอรรถกถาภัททาลิสูตร ระบุว่า คือการฉันอาหารในเวลาก่อนภัตหนเดียว”[footnoteRef:268] ซึ่งหลักฐานในอรรถกถากกจูปมสูตร ยังได้อธิบายคำว่า “เอกาสนโภชน เพิ่มเติมอีกว่า การฉันในช่วงระยะเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวัน แม้ภิกษุจะฉันอาหารเป็นจำนวน ๑๐ ครั้ง ก็ชื่อว่า ฉันอาหารมื้อเดียว”[footnoteRef:269]  [266:  ดูรายละเอียดใน ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๓๔/๑๕๐.]  [267:  ม.ม. (บาลี) ๑๓/๑๓๔/๑๑๐.]  [268:  ดูรายละเอียดใน ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๓๔/๑๔๑.]  [269:  ดูรายละเอียดใน ม.ม.อ. (ไทย) ๒/๒๒๕/๔.] 

เมื่อผู้วิจัยได้สืบค้นข้อมูลเพิ่มเติม ยังพบว่ามีคำแปลคำว่า “ฉันอาหารมื้อเดียว” ที่ปรากฏหลักฐานในพระไตรปิฎกฉบับแปลภาษาไทยอีกหลายแห่งด้วยกัน ยกตัวอย่าง เช่น ในพรหมชาลสูตร (จูฬศีล)[footnoteRef:270] สามัญญผลสูตร (จูฬศีล)[footnoteRef:271] และอุโปสถสูตร (ศีลอุโบสถ)[footnoteRef:272] ซึ่งคำว่า “ฉันมื้อเดียว” ที่ปรากฏหลักฐาน ใน ๓ พระสูตรนี้ เมื่อตรวจสอบดูคำศัพท์ในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ใช้คำว่า “เอกภตฺติโก”[footnoteRef:273] โดยหลักฐานในอรรถกถาจตุกกนิทเทส ได้อธิบายไว้ว่า “ในช่วงระยะเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวัน แม้ภิกษุนั้นจะฉันอาหารเป็นจำนวน ๑๐ ครั้ง ก็ชื่อว่า เป็นผู้ฉันอาหารมื้อเดียว”[footnoteRef:274] [270:  ที.สี. (ไทย) ๙/๑๐/๔.]  [271:  ที.สี. (ไทย) ๙/๑๙๔/๖๖.]  [272:  องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๗๑/๒๘๗.]  [273:  ที.สี. (บาลี) ๙/๑๐/๕, ที.สี. (บาลี) ๙/๑๙๔/๖๔, องฺ.ติก. (บาลี) ๒๐/๗๑/๒๐๖.]  [274:  ดูรายละเอียดใน อภิ.ปญฺจ.อ. (ไทย) -/๑๗๙/๑๓๒-๑๓๓.] 

	สรุปความว่า ในโปสาลมาณวปัญหานิทเทส ปรากฏหลักฐานว่า ในธุดงควัตรทั้ง ๑๓ ข้อ มีข้อสมาทานการนั่งฉันอาหารอาสนะเดียวเป็นวัตร เมื่อตรวจสอบดูคำศัพท์ในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ใช้คำว่า เอกาสนิกงฺคาธิมุตฺโต นอกจากนี้ หลักฐานอรรถกถาในปิณฑปาติกสูตร ยังได้อธิบายอีกว่า ภิกษุผู้ถือเอกาสนิกังคธุดงค์จะฉันอาหารภายในเวลาไม่เกินเที่ยงวัน ซึ่งในพจนานุกรมฯ ได้อธิบายเพิ่มเติมอีกว่า เอกาสนิกะกับเอกาสิกังคะ” คือ การนั่งฉันอาหารเพียงวันละครั้งเดียวเป็นวัตร เมื่อลุกจากอาสนะที่นั่งฉันแล้ว ในวันนั้นจะไม่ฉันอาหารอีกเลย
ส่วนคำว่า “ฉันอาหารมื้อเดียว” ที่ปรากฏในภัททาลิสูตร ในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ใช้คำศัพท์ว่า “เอกาสนโภชน” ในอรรถกถากกจูปมสูตร แปลว่า ฉันอาหารมื้อเดียว ในที่นี้หมายถึง การฉันอาหารในช่วงเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวัน แม้จะฉันอาหารเป็น ๑๐ ครั้ง ก็ชื่อว่า เป็นการฉันอาหารมื้อเดียว เมื่อผู้วิจัยได้สืบค้นข้อมูลเพิ่มเติม ยังพบคำแปลที่แปลว่า “ฉันอาหารมื้อเดียว” ในพรหมชาลสูตร (จูฬศีล) สามัญญผลสูตร (จูฬศีล) และอุโปสถสูตร (ศีลอุโบสถ) ในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี ใช้คำศัพท์ว่า “เอกภตฺติโก” ในอรรถกถาจตุกกนิทเทส แปลว่า ผู้มีภัตหนเดียว ในที่นี้หมายถึง ในช่วงเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวัน ถึงแม้ภิกษุนั้นจะฉันอาหารเป็นจำนวน ๑๐ ครั้ง ก็ชื่อว่า เป็นผู้ฉันอาหารมื้อเดียว
และพึงสังเกตอีกว่า คำว่า เอกาสนโภชน กับคำว่า เอกภตฺติโก ทั้ง ๒ คำนี้ มีความต่างกันเฉพาะในตัวพยัญชนะเท่านั้น แต่เมื่อกล่าวถึงความหมายแล้วเป็นอย่างเดียวกัน ส่วนคำว่า เอกาสนิกะกับเอกาสิกังคะ ทั้ง ๒ คำนี้ หมายถึง การฉันอาหารในช่วงระยะเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวันเพียงครั้งเดียว เมื่อลุกจากอาสนะที่นั่งฉันแล้วเป็นอันยุติการฉันอาหารในวันนั้น
เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๔ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า การฉันอาหารครั้งเดียวต่อวัน ไม่ใช่แค่ธุดงควัตร แต่เป็นโดยศีลด้วย จึงตกไป  
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานทั้ง ๔ ประเด็น ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยในประเด็นวิเคราะห์จำนวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุต่อวันว่า ในช่วงระยะเวลาตั้งแต่อรุณขึ้นไปจนถึงเที่ยงวัน ภิกษุสามารถฉันอาหารได้มากกว่า ๑ ครั้ง เว้นแต่ภิกษุผู้ถือสมาทานธุดงควัตร ในข้อเอกาสนิกังคธุดงค์จะสามารถฉันอาหารได้เพียงครั้งเดียวเท่านั้น และเมื่อลุกจากอาสนะที่นั่งฉันแล้วเป็นอันยุติการฉันอาหารตรงนั้น และในวันนั้นจะไม่สามารถฉันอาหารได้อีก
๓. วิเคราะห์การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน
	ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์ต่อในบทที่ ๔ ซึ่งเป็นหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผ่คำสอนในประเด็นการอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้
๑. พระพุทธเจ้าบัญญัติเรื่องภิกษุณีไว้แล้ว เมื่อทรงบัญญัติไว้แล้วก็สามารถใช้ได้ตลอดกาล เพราะพระองค์ไม่เคยบัญญัติอะไรแล้วใช้ได้แบบชั่วครั้งชั่วคราว เราไปบัญญัติกันเอาเองว่า ภิกษุณีไม่มีแล้วเป็นคำพูดของใคร เป็นคำพูดของอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้ารึเปล่า
๒. ไม่มีใครกล้ายืนยันได้ว่าผ่านมา ๒,๕๐๐ กว่าปี ไม่มีการสืบทอดภิกษุณีมา ไม่มีใครไปสำรวจทั่วโลก ไม่มีใครสำรวจป่าทั่วทั้งโลกว่า ภิกษุณีไม่มีอีกแล้ว 
๓. เมื่อบวชในสงฆ์ ๒ ฝ่าย คือ บวชในฝ่ายภิกษุณีสงฆ์และบวชในฝ่ายภิกษุสงฆ์แล้ว ถ้าภิกษุณีประพฤติปฏิบัติตามครุธรรม ๘ ประการ และปฏิบัติตามศีลวินัยที่พระพุทธเจ้าได้บัญญัติไว้แล้วก็มีความสมบูรณ์ในการเป็นภิกษุณี
๔. เราไปบัญญัติห้ามกันเอาเองทั้งนั้นไม่ได้มีในพุทธวจนะ อาตมาก็ไม่ได้ชอบที่จะให้มีภิกษุณี แต่หาเหตุแย้งพระพุทธเจ้าไม่ได้
๕. เราต้องเชื่อในภูมิปัญญาของผู้เป็นสัพพัญญูว่า ถ้าพระพุทธเจ้าได้ป้องกันและแก้ไขไว้แล้ว ด้วยการบัญญัติครุธรรม ๘ ประการนั่นคือภิกษุณีสมบูรณ์แล้ว อย่าไปนั่งกังวลคิดเอง ถ้าจะมีภิกษุณีก็มีไป
๖. จริง ๆ แล้วภิกษุณีสามารถมีได้ เพียงแต่เราอย่าไปทำตามกฎระเบียบที่เขาตั้งขึ้นมาใหม่ ใครจะตั้งกฎระเบียบอะไรขึ้นมาใหม่ เราไม่ต้องไปสนใจ เราสนใจแต่เฉพาะธรรมวินัยของพระพุทธเจ้า ถ้าเขาบวชเข้ามาถูกต้องตามพระธรรมวินัยที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้แล้วก็ถือว่าถูกต้องแล้ว เพราะคำของพระพุทธเจ้านั้นเป็นอกาลิโก ในเมื่อพระพุทธเจ้าได้บัญญัติภิกษุณีไว้แล้ว ภิกษุณีก็สามารถมีได้และอยู่ไปตลอด
	ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระคึกฤทธิ์จึงกล่าวยืนยันเช่นนั้น ดังนั้น ผู้วิจัยจึงตั้งสมมติฐานเพื่อนำข้อมูลมาวิเคราะห์และวินิจฉัยเป็น ๒ ประเด็น คือ
	๑) ในปัจจุบันสตรีไม่สามารถอุปสมบทเป็นภิกษุณีเถรวาทได้
	๒) ในปัจจุบันสตรีสามารถอุปสมบทเป็นภิกษุณีเถรวาทได้
	โดยผู้วิจัยจะใช้หลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถาเป็นต้น เพื่อนำมาวิเคราะห์และวินิจฉัยในแต่ละประเด็นต่อไป
๑) ในปัจจุบันสตรีไม่สามารถอุปสมบทเป็นภิกษุณีเถรวาทได้
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า ในปัจจุบันสตรีไม่สามารถอุปสมบทเป็นภิกษุณีเถรวาทได้ ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	ในพระวินัยปิฎก จูฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ ปฐมภาณวาร มหาปชาปติโคตมีวัตถุ ความว่า
สมัยพระผู้มีพระภาคประทับอยู่ที่นิโครธาราม พระนางปชาบดีโคตมีเข้าไปขอบวช แต่ได้รับการปฏิเสธ ต่อมา พระผู้มีพระภาคพร้อมด้วยคณะสงฆ์เดินทางจาริกไปกรุงเวสาลี โดยพักอาศัยอยู่ที่กูฏาคารศาลา ป่ามหาวัน พระนางปชาบดีโคตมีพร้อมด้วยบรรดาหญิงชาวศากยะได้ปลงผมนุ่งห่มผ้ากาสายะ เดินทางไปที่กูฏาคารศาลา ยืนร้องไห้อยู่ที่ซุ้มประตูด้านนอก พระอานนท์เห็นจึงเข้าไปสอบถามได้ความว่า พระศาสดาไม่อนุญาตให้บวช พระอานนท์จึงไปเข้าไปทูลขอเพื่อให้พระนางฯ ได้บวช แต่ก็ได้รับการปฏิเสธ เมื่อเห็นว่าไม่อนุญาต พระอานนท์จึงใช้อุบายด้วยการถามว่า สตรีออกบวชจะสามารถทำให้แจ้งมรรคผลได้หรือไม่ พระผู้มีพระภาคตอบว่า ได้ พระอานนท์จึงยกเหตุผลที่พระนางฯ เคยเลี้ยงดู ฯลฯ พระผู้มีพระภาคจึงอนุญาตให้สตรีบวชด้วยเหตุผลว่าสตรีสามารถบรรลุธรรมได้[footnoteRef:275]  [275:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๒/๓๑๓-๓๑๖.] 

	พระนางปชาบดีโคตมีเป็นภิกษุณีรูปแรกที่อุปสมบทด้วยวิธีการรับครุธรรม ๘ ประการ (ภิกษุณีรูปเดียวที่พระพุทธเจ้าทรงบวชให้) มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก จูฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ ปฐมภาณวาร มหาปชาปติโคตมีวัตถุ อัฏฐครุธัมมะ (ว่าด้วยครุธรรม ๘ ข้อ) ความว่า
... ท่านพระอานนท์เรียนครุธรรม ๘ จากพระผู้มีพระภาคแล้วเข้าไปหาพระนางมหาปชาบดีโคตมีถึงที่พัก …ได้กล่าวกับพระนางมหาปชาบดีโคตมีดังนี้ว่า “โคตมี ถ้าพระนางรับครุธรรม ๘ (การรับครุธรรม) นั้นแหละจะเป็นการอุปสมบทของพระนาง คือ
๑. ภิกษุณีถึงจะบวชได้ ๑๐๐ พรรษา ก็ต้องทำการกราบไหว้ ต้อนรับ ทำอัญชลีกรรม ทำสามีจิกรรมแก่ภิกษุผู้บวชแม้ในวันนั้น ธรรมข้อนี้ภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต
๒. ภิกษุณีไม่พึงอยู่จำพรรษาในอาวาสที่ไม่มีภิกษุทั้งหลาย ธรรมข้อนี้ภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต
๓. ภิกษุณีพึงหวังธรรม ๒ อย่าง คือ ถามอุโบสถและไปรับโอวาทจากภิกษุสงฆ์ทุกกึ่งเดือน ธรรมข้อนี้ภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต
๔. ภิกษุณีจำพรรษาแล้วพึงปวารณาในสงฆ์ ๒ ฝ่าย โดยสถาน ๓ คือ ได้เห็น ได้ฟัง หรือได้นึกสงสัย ธรรมข้อนี้ภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต
๕. ภิกษุณีต้องครุธรรมแล้วพึงประพฤติปักขมานัตในสงฆ์ ๒ ฝ่าย ธรรมข้อนี้ภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต
๖. ภิกษุณีพึงแสวงหาการอุปสมบทในสงฆ์ ๒ ฝ่ายให้แก่สิกขมานาที่ศึกษาธรรม ๖ ข้อตลอด ๒ ปีแล้ว ธรรมข้อนี้ภิกษุณีพึงสักการะเคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต
๗. ภิกษุณีไม่พึงด่า ไม่พึงบริภาษภิกษุ ไม่ว่ากรณีใด ๆ ธรรมข้อนี้ภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต
๘. ตั้งแต่วันนี้เป็นต้นไป ห้ามภิกษุณีสั่งสอนภิกษุ แต่ไม่ห้ามภิกษุสั่งสอนภิกษุณี ธรรมข้อนี้ภิกษุณีพึงสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ไม่พึงล่วงละเมิดจนตลอดชีวิต
โคตมี ถ้าพระองค์รับครุธรรม ๘ นี้ (การรับครุธรรม) นั้นแหละจะเป็นการอุปสมบทของพระองค์”
พระนางมหาปชาบดีโคตมีกล่าวว่า ท่านอานนท์ ดิฉันยอมรับครุธรรม ๘ ข้อนี้ ปฏิบัติไม่ละเมิดไปจนตลอดชีวิตทีเดียว...[footnoteRef:276]   [276:  วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๓/๓๑๘-๓๑๙.] 

ต่อมาพระปชาบดีโคตมีภิกษุณี ได้เข้าไปทูลถามพระผู้มีพระภาคว่า จะต้องปฏิบัติอย่างไรกับนางสากิยานีทั้งหลายที่ติดตามมา พระองค์ทรงชี้แจงและแสดงธรรมีกถาแก่พระปชาบดีโคตมี จากนั้นพระปชาบดีโคตมีได้ถวายอภิวาทแล้วจึงกลับไป ครั้งนั้น พระศาสดาตรัสรับสั่งให้ภิกษุทั้งหลายทำหน้าที่อุปสมบทให้แก่บรรดานางสากิยานีทั้ง ๕๐๐ เป็นภิกษุณีด้วยติสรณคมนูปสัมปทา มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก จุฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ ปฐมภาณวาร ภิกขุนีอุปสัมปทานุชานนะ ความว่า
	ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตให้ภิกษุทั้งหลายอุปสมบทภิกษุณีทั้งหลาย[footnoteRef:277] [277:  วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๐๔/๓๒๐-๓๒๑.] 

	ในพระวินัยปิฎก ภิกขุนีวิภังค์ ปาราชิกกัณฑ์ ปาราชิกสิกขาบทที่ ๑ สิกขาบทวิภังค์ 
ความว่า
คำว่า ภิกษุณี มีอธิบายว่า ... ชื่อว่า ภิกษุณีเพราะพระพุทธเจ้าทรงบวชให้ ชื่อว่า ภิกษุณี เพราะเป็นผู้อุปสมบทด้วยไตรสรณคมน์ ... ชื่อว่า ภิกษุณีเพราะเป็นผู้ที่สงฆ์ ๒ ฝ่ายพร้อมเพรียงกันอุปสมบทให้ด้วยญัตติจตุตถกรรมที่ถูกต้องสมควรแก่เหตุ ในภิกษุณีที่กล่าวมานั้น ภิกษุณีที่สงฆ์ ๒ ฝ่ายพร้อมเพรียงกันอุปสมบทให้ด้วยญัตติจตุตถกรรมที่ถูกต้องสมควรแก่เหตุนี้ที่พระผู้มีพระภาคทรงประสงค์เอาว่า ภิกษุณี ในความหมายนี้[footnoteRef:278] [278:  วิ.ภิกขุนี. (ไทย) ๓/๖๕๘/๕-๖.] 

	

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
ติสรณคมนูปสัมปทา อุปสมบทด้วยไตรสรณคมน์ คือ บวชภิกษุด้วยการ (กล่าวคำ) ถึงสรณะ ๓ เป็นวิธีอุปสมบทที่พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้พระสาวกบวชกุลบุตรในครั้งต้นพุทธกาล ต่อมา เมื่อทรงอนุญาตการอุปสมบทด้วยญัตติจตุตถกรรมแล้ว ก็ทรงอนุญาตการบวชด้วยไตรสรณคมน์นี้ ให้เป็นวิธีบวชสามเณรสืบมา[footnoteRef:279] [279:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๑๐๕.] 

หลังจากที่ภิกษุทั้งหลายได้ให้การอุปสมบทนางสากิยานีทั้ง ๕๐๐ ด้วยวิธีไตรสรณคมน์แล้ว ภายหลัง ได้มีสตรีเข้ามาอุปสมบทเป็นภิกษุณีจำนวนมาก เมื่อบวชเข้ามาแล้ว ปรากฏว่า “ได้เกิดปัญหาตามมาหลายประการ เช่น ไม่มีเครื่องหมายเพศบ้าง สักแต่ว่ามีเครื่องหมายเพศบ้าง ฯลฯ”[footnoteRef:280] ภิกษุทั้งหลายจึงนำเรื่องนี้ไปแจ้งให้พระผู้มีพระภาคทราบ ด้วยเหตุนี้ พระองค์จึงได้รับสั่งว่า ให้ภิกษุทั้งหลายสอบถามอันตรายิกธรรม (คุณสมบัติ) แก่บรรดาสตรีผู้ต้องการอุปสมบทเป็นภิกษุณี มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก จูฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ ตติยภาณวาร (วิธีสอบถามอันตรายิกธรรม) ความว่า [280:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๓/๓๔๕-๓๔๖.] 

ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตให้สอบถามอันตรายิกธรรม ๒๔ ประการกับสตรีผู้จะอุปสมบท ภิกษุทั้งหลาย พึงสอบถามอย่างนี้ เธอไม่ใช่ผู้ไม่มีเครื่องหมายเพศหรือ ไม่ใช่สักแต่ว่ามีเครื่องหมายเพศหรือ ไม่ใช่ผู้ไม่มีประจำเดือนหรือ ... มารดาบิดาหรือสามีอนุญาตแล้วหรือ มีอายุครบ ๒๐ ปีบริบูรณ์แล้ว หรือ เธอมีบาตรและจีวรครบแล้วหรือ เธอชื่ออะไร ปวัตตินี ของเธอชื่ออะไร[footnoteRef:281] [281:  วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๓/๓๔๖.] 

	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
	ปวัตตินี คำเรียกผู้ทำหน้าที่อุปัชฌาย์ในฝ่ายภิกษุณี[footnoteRef:282] [282:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๒๒๔.] 

ขณะที่พระภิกษุทั้งหลายกำลังสอบถามอันตรายิกธรรมอยู่ สตรีผู้ต้องการจะอุปสมบทเกิดความเขินอายไม่สามารถตอบคำถามได้ ภิกษุทั้งหลายได้นำเรื่องนี้ไปแจ้งให้พระผู้มีพระภาคทราบ พระองค์จึงเปลี่ยนวิธีอุปสมบทจากการให้ไตรสรณคมน์โดยภิกษุทั้งหลาย มาเป็นวิธีการอุปสมบทแบบญัตติจตุตถกรรมในฝ่ายภิกษุณีสงฆ์ก่อน แล้วจึงมาบวชด้วยวิธีเดียวกันนี้ในฝ่ายภิกษุสงฆ์อีกครั้งหนึ่ง ด้วยเหตุนี้ พระผู้มีพระภาคจึงมีพระบัญญัติขึ้นมาใหม่ว่า ให้สตรีผู้ที่ต้องการจะอุปสมบทเป็นภิกษุณีบวชในสงฆ์ ๒ ฝ่าย มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก จูฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ ตติยภาณวาร ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตให้สตรีอุปสัมปทาเปกขา ผู้อุปสมบทแล้วในสงฆ์ฝ่ายเดียว บริสุทธิ์ในภิกษุณีสงฆ์แล้ว ไปอุปสมบทในฝ่ายภิกษุสงฆ์ได้[footnoteRef:283] [283:  วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๓/๓๔๕-๓๔๖.] 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ได้อธิบายว่า
	อุปสัมปทาเปกขา หญิงผู้เพ่งอุปสัมปทา คือ ผู้ขอบวชเป็นภิกษุณี[footnoteRef:284] [284:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๗๐.] 

หลังจากพระผู้มีพระภาคได้บัญญัติวิธีอุปสมบทของภิกษุณีขึ้นมาใหม่ว่า ให้สตรีผู้ต้องการจะอุปสมบทเป็นภิกษุณี บวชในสงฆ์ทั้ง ๒ ฝ่าย ด้วยวิธีญัตติจตุตถกรรมแทนวิธีการอุปสมบทแบบเดิม (การให้ไตรสรณคมน์) วิธีอุปสมบทด้วยการให้ไตรสรณคมน์นี้ได้ถูกนำไปใช้ในการบรรพชาสามเณรี[footnoteRef:285] และก็ไม่ปรากฏหลักฐานว่า มีภิกษุรูปใดนำวิธีอุปสมบทด้วยการให้ไตรสรณคมน์นี้ไปใช้ในการอุปสมบทภิกษุณีอีกเลย [285:  ดูรายละเอียดใน วิ.ภิกขุนี (ไทย) ๓/๑๒๑๒/๓๗๕.] 

ขั้นตอนในการอุปสมบทภิกษุณี ปรากฏหลักฐานในพระวินัยปิฎก จูฬวรรค ภิกขุนีขันธกะ ตติยภาณวาร ญัตติจตุตถกรรมอุปสัมปทา ความว่า
การอุปสมบทภิกษุณีด้วยญัตติจตุตถกรรมในสงฆ์ทั้ง ๒ ฝ่าย เริ่มจากสตรีผู้ต้องการอุปสมบทกล่าวคำขออุปสมบทต่อภิกษุณีสงฆ์ ๆ ภิกษุณีผู้ฉลาดมาสอบถามอันตรายิกธรรม เมื่อสอบถามเสร็จแล้ว ภิกษุณีผู้ฉลาดจะสวดญัตติ ๑ ครั้ง และสวดประกาศ ๓ ครั้ง ในเมื่อภิกษุณีสงฆ์ไม่มีรูปใดคัดค้านการอุปสมบท ถือว่าการอุปสมบทในฝ่ายภิกษุณีสงฆ์สมบูรณ์ จากนั้นภิกษุณีจะต้องพาภิกษุณีผู้อุปสมบทใหม่ไปขออุปสมบทด้วยญัตติจตุตถกรรมในฝ่ายภิกษุสงฆ์[footnoteRef:286] [286:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๔-๔๒๕/๓๔๙-๓๕๑.] 

ภิกษุณีผู้อุปสมบทใหม่กล่าวคำขออุปสมบทต่อภิกษุสงฆ์ ๆ ภิกษุผู้ฉลาดจะสวดญัตติ ๑ ครั้ง และสวดประกาศ ๓ ครั้ง ในเมื่อภิกษุสงฆ์ไม่มีรูปใดคัดค้านการอุปสมบท ถือว่าการอุปสมบทในฝ่ายภิกษุสงฆ์สมบูรณ์[footnoteRef:287] [287:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๕/๓๕๑-๓๕๒.] 

อนึ่ง วิธีการอุปสมบทภิกษุณีด้วยอัฏฐวาจิกาอุปสัมปทา[footnoteRef:288] จัดอยู่ในสังฆกรรมที่เรียกว่า ญัตติจตุตถกรรมซึ่งเป็นสังฆกรรมอย่างหนึ่งในบรรดาสังฆกรรมทั้ง ๔ อย่าง คือ ๑. อปโลกนกรรม ๒. ญัตติกรรม ๓. ญัตติทุติยกรรม ๔. ญัตติจตุตถกรรม[footnoteRef:289] การอุปสมบทด้วยญัตติจตุตถกรรมในสงฆ์ทั้ง ๒ ฝ่ายนั้นจะต้องเว้นจากความวิบัติ (ความเสียหายใช้การไม่ได้) ๕ อย่าง คือ ๑. เสียหายด้วยวัตถุ ๒. เสียหายด้วยญัตติ ๓. เสียหายด้วยอนุสาวนา ๔. เสียหายด้วยสีมา ๕. เสียหายด้วยบริษัท ซึ่งมีรายละเอียดโดยย่อ ดังต่อไปนี้ [288:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๒๔-๔๒๕/๓๔๙-๓๕๒.]  [289:  ดูรายละเอียดใน วิ.ป. (ไทย) ๘/๔๘๒/๗๐๑.] 

๑. เสียหายด้วยวัตถุ ได้แก่ บวชให้ผู้ที่มีอายุต่ำกว่า ๒๐ ปี บวชให้ผู้เคยต้องอาบัติปาราชิกมาก่อน หรือบวชให้อภัพพบุคคล ๑๑ จำพวก เช่น บัณเฑาะก์ ผู้ขโมยสังวาส ผู้เข้ารีตเดียรถีย์ เป็นต้น[footnoteRef:290] ๒. เสียหายด้วยญัตติ คือ ๑) ไม่ระบุวัตถุ คือ สวดไม่ระบุชื่อผู้จะบวช ๒) ไม่ระบุสงฆ์ คือ สวดไม่ระบุถึงสงฆ์ ๓) ไม่ระบุบุคคล คือ สวดไม่ระบุชื่อพระอุปัชฌาย์ ๔) ไม่ระบุญัตติ คือ สวดไม่ตั้งญัตติ ๕) ตั้งญัตติภายหลัง คือ สวดตั้งญัตติหลังสวดอนุสาวนา จะเสียหายทั้งหมดหรือข้อใดข้อหนึ่ง[footnoteRef:291] ๓. เสียหายด้วยอนุสาวนา เช่น การสวดอักขระบาลีให้ผิดพลาด คือ การสวดพยัญชนะ ๔ เหล่านี้ โดยการสวดสิถิล ให้เป็นธนิต สวดธนิตให้เป็นสิถิล สวดวิมุตให้เป็นนิคหิต สวดนิคหิตให้เป็นวิมุต หรือใช้ภาษาอื่นในการสวดสังฆกรรมอุปสมบทภิกษุณีแทนการสวดภาษาบาลี ชื่อว่า เป็นการสวดให้เสียหาย[footnoteRef:292] ๔. เสียหายด้วยสีมา เช่น สีมาเล็กเกินไป ได้แก่ สีมาที่จุจำนวนภิกษุได้ไม่ถึง ๒๑ รูป สีมาใหญ่เกินไป ได้แก่ สีมาที่สงฆ์สมมติเกิน ๓ โยชน์ขึ้นไปแม้เพียงปลายเส้นผม เป็นต้น[footnoteRef:293] ๕. เสียหายด้วยบริษัท เช่น ภิกษุผู้ที่นั่งเป็นสักขีพยานในที่ประชุมไม่ครบจำนวน เป็นต้น[footnoteRef:294] เมื่อการอุปสมบทภิกษุณีได้เสียหายด้วยองค์ประกอบทั้ง ๕ ข้อ หรือข้อใดข้อหนึ่งก็ตาม สังฆกรรมนี้ ได้ชื่อว่า เสียหายใช้การไม่ได้[footnoteRef:295] ดังนั้น สังฆกรรมในการอุปสมบทภิกษุณีจะต้องปราศจากความวิบัติทั้ง ๕ ข้อหรือข้อใดข้อหนึ่ง จึงจะได้ชื่อว่า เป็นการอุปสมบทภิกษุณีที่ถูกต้องด้วยพระธรรมวินัย [290:  ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๓/๗๐๓.]  [291:  ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๔/๗๐๓-๗๐๔.]  [292:  ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๕/๗๐๖-๗๐๗.]  [293:  ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๖/๗๐๗-๗๐๙.]  [294:  ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๗-๔๘๘/๗๐๙.]  [295:  ดูรายละเอียดใน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๓๗๒.] 

เมื่อสตรีผู้ขออุปสมบทเป็นภิกษุณีได้รับการประกาศยอมรับในภิกษุสงฆ์แล้ว การอุปสมบทเป็นภิกษุณีในสงฆ์ทั้ง ๒ ฝ่ายเป็นอันว่าสมบูรณ์ วิธีอุปสมบทแบบนี้ เรียกว่า อัฏฐวาจิกาอุปสัมปทา 
	ซึ่งในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ได้อธิบายว่า
ญัตติจตุตถกัมมอุปสัมปทา การอุปสมบทด้วยญัตติจตุตถกรรมเป็นวิธีที่ทรงอนุญาตให้สงฆ์ทำ ในเมื่อคณะสงฆ์เป็นหมู่ใหญ่ขึ้นแล้ว และเป็นวิธีที่ใช้สืบมาจนทุกวันนี้
อัฏฐวาจิกาอุปสัมปทา การอุปสมบทมีวาจา ๘ คือ ทำด้วยญัตติจตุตถกรรม ๒ ครั้งจากสงฆ์ทั้งสองฝ่าย คือ ภิกษุณีสงฆ์ครั้งหนึ่ง จากภิกษุสงฆ์ครั้งหนึ่ง ได้แก่ การอุปสมบทภิกษุณี[footnoteRef:296] [296:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๗๐.] 

หลักฐานข้างต้นที่ผู้วิจัยได้ยกมาเป็นประวัติและลำดับวิธีการอุปสมบทภิกษุณี นอกจากนี้ผู้วิจัยยังได้สืบค้นหาหลักฐานการสืบทอดวงศ์ภิกษุณีหลังพุทธปรินิพพาน โดยมีหลักฐานดังต่อไปนี้
หลังพระศาสดาปรินิพพานล่วงไปได้ ๑๐๐ ปี ปรากฏว่า มีภิกษุไม่ลงรอยกันทั้งในส่วนความประพฤติและในทางทรรศนะ จึงเป็นเหตุให้คณะสงฆ์แตกแยกออกเป็นนิกายต่าง ๆ ถึง ๑๘ นิกาย ดังหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ปัญจปกรณ์ กถาวัตถุ นิทานกถา ความว่า
คำสั่งสอนของพระชินะเจ้าเป็นของบริสุทธิ์บริบูรณ์ ไม่ยิ่งไม่หย่อน เป็นหลักมั่นคงสูงสุดของเถรวาททั้งหลาย ราวกะต้นไม้ใหญ่ ชื่อว่า นิโครธ ฉะนั้น
นิกายที่เหลือ คือ นอกจากเถรวาท เกิดขึ้นแล้วเป็นดุจกาฝากเกิดอยู่ที่ต้นไม้ นิกายที่แตกแยกกันมาทั้ง ๑๗ นิกายนี้ ไม่มีใน ๑๐๐ ปีแรก แต่ในระหว่าง ๑๐๐ ปี ที่ ๒ คือ ภายในพระพุทธศักราช ๒๐๐ ปี ได้เกิดขึ้นแล้วในศาสนาของพระชินะพุทธเจ้า ด้วยประการฉะนี้แล[footnoteRef:297] [297:  อภิ.ปฺจ.อ. (ไทย) -/-/๑๖๕-๑๖๖. ] 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ได้อธิบายว่า
เถรวาท “วาทะของพระเถระ” (หมายถึง พระเถระผู้รักษาธรรมวินัยนับแต่ปฐมสังคายนา), พระพุทธศาสนาที่สืบมาแต่ยุคแรกสุด ซึ่งถือตามหลักธรรมวินัยที่พระอรหันตเถระ ๕๐๐ รูป ได้ประชุมทำสังคายนาครั้งแรกรวบรวมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าวางเป็นแบบแผนไว้เมื่อ ๓ เดือนหลังพุทธปรินิพพาน ได้แก่ พระพุทธศาสนาอย่างที่นับถือแพร่หลายในประเทศไทย พม่า ลังกา ลาว และกัมพูชา บางทีเรียกว่า พุทธศาสนาแบบดั้งเดิม ... [footnoteRef:298] [298:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๑๒๓.] 

ซึ่งนิกายเถรวาทได้ยึดถือหลักการตามพระพุทธองค์ ดังหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก จูฬวรรค ปัญจสติกขันธกะ ขุททานุขุททกสิกขาปทกถา (เรื่องไม่บัญญัติเพิ่มเติมและไม่ถอนพระบัญญัติเดิม) ความว่า
... ท่านพระมหากัสสปะประกาศให้สงฆ์ทราบด้วยญัตติทุติยกรรมวาจาว่า ... ถ้าสงฆ์พร้อมแล้วก็ไม่พึงบัญญัติสิ่งที่ไม่ได้ทรงบัญญัติ ไม่พึงถอนพระบัญญัติที่ทรงบัญญัติไว้ พึงสมาทานประพฤติตามสิกขาบทที่ทรงบัญญัติไว้แล้ว นี่เป็นญัตติ ... ท่านรูปใดเห็นด้วย... ท่านรูปนั้นพึงนิ่ง ท่านรูปใดไม่เห็นด้วย ท่านรูปนั้นพึงทักท้วง ... สงฆ์เห็นด้วย เพราะเหตุนั้นจึงนิ่ง ข้าพเจ้าขอถือความนิ่งนั้นเป็นมติอย่างนี้[footnoteRef:299] [299:  วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๔๒/๓๘๒-๓๘๓.] 

	ภายหลังพุทธปรินิพพานจนถึงในรัชสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช (เริ่มครองราชย์เมื่อ พ.ศ. ๒๑๘)[footnoteRef:300] ปรากฏว่า ยังมีภิกษุณีเถรวาทอยู่ ซึ่งมีหลักฐานในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา ปาราชิกกัณฑ์ พาหิรนิทานกถา ตติยสังคีติกถา ความว่า [300:  ดูรายละเอียดใน พระมหาดาวสยาม วชิรปัญโญ, ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในอินเดีย, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: หจก.เม็ดทรายพริ้นติ้ง, ๒๕๕๐), หน้า ๙๔.] 

ณ ลานอุปสมบทนั่นเอง ... แม้พระนางสังฆมิตตาราชธิดามีพระอาจารย์ชื่ออายุปาลิเถรี ส่วนพระอุปัชฌาย์ชื่อธรรมปาลิเถรี เวลานั้น พระนางสังฆมิตตามีพระชนมายุได้ ๑๘ พรรษา พระอาจารย์และอุปัชฌาย์ได้ให้โอวาท พระนางผู้พอบรรพชาเสร็จดำรงอยู่ในสิกขา ณ ลานสีมานั้นนั่นเอง ในเวลาพระโอรสและพระธิดาทรงผนวช พระราชาทรงราชาภิกเษกได้ ๖ ปี[footnoteRef:301] [301:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๖๖.] 

ต่อมา พระพุทธศาสนาเถรวาทได้ทำการสังคายนาครั้งที่ ๓ ณ พระนครปาฏลีบุตร เมื่อ พ.ศ. ๒๓๖[footnoteRef:302] ภายหลังเสร็จสิ้นการสังคายนา พระโมคคลีบุตรติสสเถระได้ส่งคณะพระสมณทูตออกไปเผยแผ่พระพุทธศาสนายังดินแดนต่าง ๆ ทั้งในและนอกชมพูทวีป โดยปรากฏหลักฐานความว่า [302:  พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), พระพุทธศาสนาในอาเซีย, (กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, ๒๕๔๐), หน้า ๓๓๙.] 

... พระโมคคลีบุตรติสสเถระ ครั้นทำสังคายนาครั้งที่ ๓ แล้วดำริอย่างนี้ว่า ... “พระศาสนาจักตั้งมั่นด้วยดีในปัจจันตชนบท” จึงมอบการพระศาสนาให้เป็นภาระของภิกษุเหล่านั้น ๆ แล้วส่งไปยังรัฐต่าง ๆ ได้แก่ 
๑. ...รัฐกัสมีรคันธาระ (แคชเมียร์ อินเดียตอนเหนือ) ...
๒. ...มหิงสกมณฑล (ไมซอร์ อินเดียตอนใต้ ฝั่งตะวันตก)
๓. ...วนวาสีชนบท (ไมซอร์ตอนเหนือ)
๔. ...อปรันตกชนบท (มุมไบหรือบอมเบย์ตอนเหนือ)
๕. ...มหารัฐชนบท (เมืองปูนา)
๖. ...โยนกโลกชนบท (อิหร่านตอนเหนือ)
๗. ...ส่วนหนึ่ง ณ หิมวันตประเทศ (เชิงเขาหิมาลัย ประเทศเนปาล)
๘. ...สุวรรณภูมิชนบท (เอเชียอาคเนย์)
๙. ...เกาะตามพปัณณิ (ประเทศศรีลังกา) ... พระเถระทั้งหมดเมื่อจะไปยังทิศนั้น ๆ เข้าใจอยู่ว่า “ในปัจจันตชนบทต้องมีภิกษุคณะปัญจวรรค[footnoteRef:303] จึงจะทำการอุปสมบทได้” จึงพากันไปพวกละ ๕ รูปรวมกับตน[footnoteRef:304] [303:  ภิกษุคณะปัญจวรรค หมายถึง จำนวนภิกษุมีตั้งแต่ ๕ รูป (สารตฺถ.ฏีกา (บาลี) ๑/๑๘๗).]  [304:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๘๒-๘๓.] 

จากหลักฐานการส่งพระสมณทูตออกไปประกาศพระศาสนายังดินแดนต่าง ๆ ทั้งในและนอกชมพูทวีปทั้งหมด ๙ สาย พบว่า มีเพียง ๓ สายเท่านั้นที่ปรากฏหลักฐานว่ามีการบวชสตรี คือ ๑) สายที่ ๔ การประกาศพระศาสนาที่อปรันตกชนบท ๒) สายที่ ๘ การประกาศพระศาสนาที่สุวรรณภูมิ ๓) สายที่ ๙ การประกาศพระศาสนาที่ตามพปัณณิทวีป (ประเทศศรีลังกา) โดยจะยกหลักฐานมาแสดงตามลำดับดังนี้
๔. พระศาสนาที่อปรันตกชนบท
ฝ่ายพระโยนกธัมมรักขิตเถระไปยังอปรันตกชนบท โปรดชาวอปรันตกชนบทให้เลื่อมใสด้วยการแสดงอัคคิขันโธปมสูตร[footnoteRef:305] ให้ประชาชน ๓๗,๐๐๐ คน ดื่มด่ำอมตธรรม มีบุรุษออกบวชจากตระกูลกษัตริย์ ๑,๐๐๐ คน และสตรีออกบวช ๖,๐๐๐ คนถ้วน พระเถระประดิษฐานพระศาสนาให้ดำรงมั่นในอปรันตกชนบทนั้นด้วยประการฉะนี้[footnoteRef:306] [305:  องฺ.สตฺตก. (ไทย) ๒๓/๗๒/๑๕๘.]  [306:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๘๖-๘๗.] 

๘. พระศาสนาที่สุวรรณภูมิ
ฝ่ายพระโสณเถระกับพระอุตตรเถระไปยังสุวรรณภูมิ ... ท่านโปรดหมู่มหาชนผู้ประชุมกันในเวลานั้นให้เลื่อมใสด้วยการแสดงพรหมชาลสูตร ให้ตั้งอยู่ในสรณะและศีล ในการประชุมนี้มีประชาชนประมาณ ๖๐,๐๐๐ คน ได้บรรลุธรรม เด็ก ๆ ในตระกูลประมาณ ๓,๕๐๐ คน ได้บรรพชา กุลธิดาประมาณ ๑,๕๐๐ คนได้บรรพชา พระเถระประดิษฐานพระศาสนาให้มั่นคงสุวรรณภูมินั้น ...[footnoteRef:307] [307:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๘๘-๘๙.] 

ในพุทธสาสนสุวัณณภูมิปกรณ์ ราชบุรีวัตถุกถา ตำนานเมืองขุนไทย ปรากฏข้อความว่า
โมคคัล (ลี) กล่าวแก่โสณว่า เมื่อโสณถึงเมือง เมื่อผู้คนภอใจทั่วเมืองเมื้อแล้วอุปสมปทภิกขุ (ปัพพัชชา) สามเณร (บวช) ให้ญิงเปนชี (ชื่อ) อุปาสิกา เว้นบ้านเมืองพักเรือน (ว่าง) เปล่า ถือ
สีลแปด รับข้าวอันผู้คนเอื้อให้ เอาพรหมจริย (ประพฤติพรหมจรรย์ได้แทนภิกขุนี) (๕๐๔/๑) โสณ ว่า โมคคัลลีกล่าวว่า เมื่อคราหน้า ชื่อ ชี แลแบบอย่างมีผู้นำเอาไปทำตามได้ เหมือนพุทธ ให้สากิยานีคอยครุธัมมเพื่อเป็นภิกขุนี ต่อไป ชื่อ ชี จะคงอยู่แทนภิกขุนีเท่าพุทธสาสนาเมืองไทย (๕๐๕/๒)[footnoteRef:308] [308:  พระราชกวี (อ่ำ ธมฺมทตฺโต ป.ธ. ๖), พุทธสาสนสุวัณณภูมิปกรณ ราชบุรีวัตถุกถา ตำนานเมืองขุนไทย, พิมพ์ครั้งที่ ๖, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๓๕), หน้า ๔๒๙.] 

๙. พระศาสนาที่ตามพปัณณิทวีป
สมัยนั้น พระนางอนุฬาเทวีมีพระประสงค์จะออกผนวช จึงกราบทูลพระราชาให้ทรงทราบพระราชาทรงสดับคำกราบทูลของพระนาง จึงตรัสกับพระเถระว่า “พระคุณเจ้า พระนางอนุฬาเทวีมีพระประสงค์จะบวช ขอพระคุณเจ้าจงบวชให้พระนางด้วย” พระเถระถวายพระพรว่า “มหาบพิตร อาตมาภาพจะบวชให้มาตุคามไม่ได้ แต่ที่เมืองปาฏลีบุตร มีน้องสาวอาตมาภาพชื่อสังฆมิตตาเถรี พระองค์โปรดให้นิมนต์เธอมา ... ”[footnoteRef:309] [309:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๑๑๔-๑๑๕.] 

... พระนางอนุฬาเทวีพร้อมด้วยหญิง ๑,๐๐๐ คน คือ หญิงสาว ๕๐๐ และฝ่ายใน ๕๐๐ คน ได้ผนวชในสำนักของพระสังฆมิตตาเถรีไม่นานก็ได้ดำรงอยู่ในอรหัตตผลพร้อมกับบริวาร ฝ่ายพระอริฏฐราชภาคิไนยพร้อมด้วยชาย ๕๐๐ คน ได้ผนวชในสำนักของพระเถระ ไม่นานก็ได้ดำรงอยู่ในพระอรหัตตผลพร้อมกับบริวาร[footnoteRef:310]   [310:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๑๒๔-๑๒๕.] 

หลักฐานในคัมภีร์สมันตปาสาทิกา ระบุว่า การส่งพระสมณทูตไปเผยแผ่พระศาสนายังดินแดนต่าง ๆ ทั้งในและนอกชมพูทวีป มีทั้งหมด ๙ สาย ใน ๙ สายนั้นมีการบวชสตรีอยู่ ๓ สาย คือ ๑) สายที่ ๔ การเผยแผ่พระศาสนาที่อปรันตกชนบท ๒) สายที่ ๘ การเผยแผ่พระศาสนาที่สุวรรณภูมิ ๓) สายที่ ๙ การเผยแผ่พระศาสนาที่ตามพปัณณิทวีป ในสายที่ ๔ และสายที่ ๘ คัมภีร์อรรถกถาไม่ได้ระบุว่า สตรีที่ออกบวชนั้นบวชเป็นอะไร แต่หลักฐานในพุทธสาสนสุวัณณภูมิปกรณ์ ได้ระบุว่า ในสายที่ ๘ สตรีที่ออกบวชนั้นได้บวชเป็นชี ส่วนสายที่ ๙ มีหลักฐานว่า สตรีที่ออกบวชนั้นได้อุปสมบทเป็นภิกษุณี และในคัมภีร์ฯ ยังกล่าวอีกว่า การส่งพระสมณทูตไปเผยแผ่จะมีภิกษุสงฆ์เดินทางไปสายละ ๕ รูป เพื่อเพียงพอต่อการอุปสมบทภิกษุในถิ่นนั้น ๆ ซึ่งไม่มีภิกษุณีสงฆ์ร่วมเดินทางไปด้วย ยกเว้นในสายที่ ๙ ที่มีภิกษุณีเดินทางตามไปสมทบในภายหลัง ส่วนในสายที่ ๔ ผู้วิจัยสันนิษฐานว่า อาจจะบวชเป็นชีเหมือนกับในสายที่ ๘ เพราะว่าไม่มีภิกษุณีสงฆ์ร่วมเดินทางไปด้วย เพราะการจะอุปสมบทภิกษุณีให้สำเร็จได้นั้นจะต้องอาศัยภิกษุณีสงฆ์
	หลังพระเจ้าอโศกมหาราชสวรรคต ราว พ.ศ. ๓๕๘ ถือเป็นยุคมืดของพระพุทธศาสนา เพราะกษัตริย์แห่งราชวงศ์เมารยะได้ถูกพราหมณ์ปุษยมิตรยึดอำนาจ มีหลักฐานปรากฏในหนังสือประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในอินเดีย ความว่า
ราว พ.ศ. ๓๕๘ พระเจ้าปุษยมิตรได้...กบฏล้มราชบัลลังก์ของพระเจ้าพฤหัสรถกษัตริย์องค์สุดท้ายแห่งราชวงศ์เมารยะ เพราะเคยเป็นพราหมณ์มาก่อน … ดังนั้นศาสนาพราหมณ์ หรือฮินดูจึงฟื้นชีพขึ้นมาอีก ทรงทำลายวัดพุทธศาสนาอย่างมากมาย ตลอดตั้งค่าหัวพระสงฆ์ ๑๐๐ ทินาร์ ถ้าใครตัดหัวพระสงฆ์หรือพุทธศาสนิกชนได้ ยุคนี้พุทธศาสนาถูกทำลายอย่างหนัก ... นักประวัติศาสตร์ชาวธิเบตชื่อดังได้กล่าวว่า “พระเจ้าปุษยมิตรกษัตริย์ฮินดูองค์นี้ได้ทำลายอารามกุกกุฏาราม เมืองเวสาลี และวัดพุทธศาสนาที่สาคละที่ปัญจาปตะวันออก และพระราชทานรางวัลจำนวน ๑๐๐ ทินาร์สำหรับผู้ที่ตัดศีรษะชาวพุทธได้” ... ยุคนี้จึงเป็นยุคมืดของพุทธศาสนาในแคว้นมคธ แม้จะถูกทำลายล้างแต่พุทธศาสนาในส่วนอื่นของอินเดียยังเจริญรุ่งเรืองและแผ่ขยายกว้างไกล แม้กระทั่งภาคใต้ของอินเดีย ...[footnoteRef:311]  [311:  พระมหาดาวสยาม วชิรปัญโญ, ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในอินเดีย, หน้า ๑๑๐-๑๑๑.] 

	ต่อมา ในช่วง พ.ศ. ๕๐๐ เป็นยุคสมัยของพระเจ้าเมนันเดอร์ กษัตริย์ชาวกรีก ซึ่งปรากฏหลักฐานในอรรถกถามิลินทปัญหปกรณ์ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ระบุว่า
พระเจ้ามิลินท์ทรงบันเทิงพระทัยเป็นอย่างยิ่ง ... หมดความสงสัยด้วยดีในพระรัตนตรัย ... รับสั่งอย่างนี้ว่า “... พระคุณเจ้านาคเสน โปรดยกโทษการล่วงเกินของโยม ขอจงจำข้าพเจ้าไว้เถิดว่าเป็นอุบาสกผู้ถึงสรณะแล้ว ตั้งแต่วันนี้ไปจนตลอดชีวิต” ในคราวนั้น พระราชาพร้อมทั้งหมู่ไพร่พล เสด็จเข้าไปใกล้พระเถระ รับสั่งให้สร้างวิหารชื่อว่ามิลินท์ มอบถวายแก่พระเถระ ทรงทะนุบำรุงพระนาคเสนพร้อมทั้งภิกษุจำนวน ๑๐๐ โกฏิด้วยปัจจัย ๔ ... [footnoteRef:312] [312:  มิลินฺท.อ. (ไทย) /-/๕๙๒.] 

นักประวัติศาสตร์สันนิษฐานว่า พระเจ้าเมนันเดอร์ได้เป็นกษัตริย์ปกครองอาณาจักร์บัคเตรียในราว พ.ศ. ๓๘๘-๔๑๓ ในคัมภีร์มิลินทปัญหาระบุเวลาอยู่ในราว พ.ศ. ๕๐๐ พระเจ้าเมนันเดอร์ตั้งเมืองหลวงที่เมืองสาคละ ปัจจุบันได้แก่เมืองสยาลโกต (Sialkot) ตั้งอยู่ในรัฐปัญจาบ[footnoteRef:313] [313:  มิลินฺท.อ. (ไทย) -/-/๑๖.] 

	พึงสังเกตว่า เมื่อพระเจ้าเมนันเดอร์ได้ถวายวิหารพร้อมทั้งบำรุงพระภิกษุจำนวน ๑๐๐ โกฏิด้วยปัจจัย ๔ หลักฐานในคัมภีร์ฯ ไม่ปรากฏว่ามีการกล่าวถึงภิกษุณีสงฆ์เลย พื้นที่ซึ่งเป็นเมืองที่พระเจ้าเมนันเดอร์ปกครองนั้น อยู่ด้านทิศตะวันตกเฉียงเหนือของชมพูทวีป มีหลักฐานปรากฏในหนังสือพระพุทธศาสนาในอาเซีย ความว่า 
	พระเจ้ามิลินท์ หรือ Menander (พ.ศ. ๓๖๘-๓๙๓ หรือประมาณ พ.ศ. ๕๐๐) กษัตริย์เชื้อชาติกรีก หรือโยนก ครองนครสาคละ ในอาณาจักรบากเตรีย (แถบแคว้นคันธาระและปัญจาบตะวันตกเฉียงเหนือของชมพูทวีป) พระองค์ทรงเป็นปราชญ์ ได้โต้ตอบปัญหาธรรมกับพระนาคเสน แล้วทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา ...[footnoteRef:314] [314: 	 พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), พระพุทธศาสนาในอาเซีย, หน้า ๓๔๐.] 

	มีความเป็นไปได้สูงว่า พระพุทธศาสนาที่กำลังเจริญรุ่งเรืองในแคว้นแถบการปกครองของพระเจ้าเมนันเดอร์นั้น เป็นนิกายสรวาสติวาทซึ่งเป็นอาจริยวาท และพระนาคเสนน่าจะเป็นพระภิกษุในนิกายนี้ ดังปรากฏหลักฐานว่า 
	... นิกายสรวาสติวาทจึงเริ่มสร้างอาวุธด้านปรัชญาแนวคิดให้มีแบบแผน โดยใช้คัมภีร์อภิธรรมชญานปรัสถาน รจนาโดยพระกาตยายนีปุตร และพยายามปักฐานที่มั่นให้เข้มแข็งด้วยความเป็นเลิศต่าง ๆ ณ กาศมีระ-คันธาระ ...[footnoteRef:315]  [315:  มิโตะโมะ เคนโย, “กำเนิดนิกายสรวาสติวาท (๑)”, ธรรมธารา, ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ (มกราคม–มิถุนายน พ.ศ. ๒๕๖๐): ๑๐๐.] 

	… นิกายมหิงสาสกะและวัชชิปุตตกะสองนิกายนี้ได้แยกตัวออกมาจากเถรวาท จากนั้น นิกายสัพพัตถิกวาทและนิกายธรรมคุตติกะได้แยกออกมาจากนิกายมหิงสาสกะ ดังนั้น ... การกำเนิดนิกายสรวาสติวาทจะอยู่ในช่วงก่อนคริสต์ศักราช ๒๘๐-๑๘๐ ปี[footnoteRef:316] [316: 	 เรื่องเดียวกัน, หน้า ๙๗-๙๘.] 

	หลักฐานข้างต้นชี้ให้เห็นว่า พระพุทธศาสนาแบบอาจริยวาทได้เจริญรุ่งเรืองในดินแดนตอนเหนือของชมพูทวีปแล้ว ซึ่งก็สอดรับกับหลักฐานว่า “เมื่อนิกายอาจริยวาทเจริญรุ่งเรืองทางตอนเหนือ พุทธศาสนาแบบเถรวาทก็อับแสงถอยร่นลงมาทางตอนใต้ของชมพูทวีป” ปรากฏหลักฐานในประวัติชีวิตและผลงานพระอัศวโฆษ ความว่า
“มหากวีอัศวโฆษ” เป็นนักปราชญ์ทางพุทธศาสนาฝ่ายนิยมภาษาสันสกฤต (มหายาน) ซึ่งเจริญรุ่งเรืองอยู่ทางตอนเหนือของอินเดียโบราณ ซึ่งเรียกว่า “อุตตรนิกาย” หรือ “นิกายฝ่ายเหนือ” ขณะที่พุทธศาสนาฝ่ายนิยมภาษาบาลี (เถรวาท) ถอยร่นจากตอนเหลือมายึดที่มั่นอยู่ทางตอนใต้ของอินเดียไปจนถึงเกาะลังกา ซึ่งเรียกว่า “ทักษิณนิกาย” หรือ “นิกายฝ่ายใต้” ... มอริส วินเทอร์นิทซ์ (Maurice Winternitz) นักประวัติศาสตร์ ตัวพระอัศวโฆษเองเกี่ยวข้องอยู่กับพุทธศาสนานิกายสรวาสติวาท ... 
๕) พระอัศวโฆษ ผู้มีชีวิตอยู่ในพุทธศตวรรษที่ ๖ ปรากฏชื่อของท่านอยู่ในพระสูตรภาษาสันสกฤตฝ่ายมหายาน ชื่อ “มหายานสูตร”
พระอัศวโฆษรูปที่ ๕ นี้เอง ที่นักปราชญ์ฝ่ายมหายาน ...[footnoteRef:317] [317:  อภิวัฒน์ โพธิ์สาน, ชีวิตและผลงานนักปราชญ์พุทธ, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (มหาสารคาม: หจก.อภิชาติการพิมพ์, ๒๕๕๗), หน้า ๒๐๖-๒๐๗.] 

... พระอัศวโฆษก็น่าจะเกิดและมีชีวิตอยู่ในช่วงเวลาระหว่างปี พ.ศ. ๖๐๘ (ค.ศ. ๖๕) ถึง พ.ศ. ๖๙๓ (ค.ศ. ๑๕๐) จะต่ำหรือจะสูงกว่านี้ ก็คงไม่มากนัก ซึ่งข้อสรุปนี้ก็สอดคล้องกับข้อสันนิษฐานของสำเนียง เลื่อมใส ที่กล่าวว่า “พระอัศวโฆษน่าจะมีชีวิตอยู่ระหว่าง พ.ศ. ๖๐๐-๗๐๐ หรือราวพุทธศตวรรษที่ ๗”[footnoteRef:318] [318:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๐๖-๒๐๙.] 

	ในประวัติชีวิตและผลงานนักปราชญ์พุทธ (ชีวิตและผลงานของพระวสุพันธุ) ยังปรากฏหลักฐานว่ามีการกล่าวถึงภิกษุณี ความว่า	
… พระวสุพันธุใช้สอยทองคำจำนวนนี้ไปในการสร้างวัดขึ้น ๓ แห่ง คือ แห่งที่ ๑ เป็นวัดสำหรับพระภิกษุในฝ่ายมหายาน (Mahayanists) 
แห่งที่ ๒ เป็นวัดสำหรับพระภิกษุในนิกายสรวาสติวาท (Sarvastivadins) ซึ่งเป็นนิกายเก่าที่ท่านเคยสังกัดอยู่มาก่อน และแห่งที่ ๓ เป็นวัดสำหรับพระภิกษุณีทั้งหลาย[footnoteRef:319] [319:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๓๑๐.] 

พระวสุพันธุเป็นชาวอินเดียเหนือโดยกำเนิด ... ในเมืองปุรุษปุระ (Pursapura) (ปัจจุบันคือเมืองเปศวาร์ (Peshwar)) ในอาณาจักรคันธาระ (Gandhara) โบราณ ... ช่วงสมัยที่พระวสุพันธุเกิดและมีชีวิตทำงานให้กับพระพุทธศาสนา ตกอยู่ในช่วงระหว่างปี พ.ศ. ๘๓๓-๙๑๓ (ค.ศ. ๒๙๐-๓๗๐) หรือ พ.ศ. ๘๕๙-๙๓๙ (ค.ศ. ๓๑๖-๓๙๖) แต่ต้องกล่าวไว้ตรงนี้ว่า เรื่องยุคสมัยของพระวสุพันธุนี้เป็นปัญหาที่มีการศึกษาและอภิปรายถกเถียงกันมาอยู่[footnoteRef:320] [320:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๙๘.] 

	



ต่อมา ในช่วง พ.ศ. ๙๔๒-๙๕๗ ได้มีสมณะชาวจีนเดินทางจาริกมายังแผ่นดินชมพูทวีป ความว่า
การจาริกไปชมพูทวีปของสมณะฝาเสี่ยน เริ่มตั้งแต่ปี พ.ศ. ๙๔๒-๙๕๗ จาริกผ่านแคว้นต่าง ๆ ในเอเชียกลาง อินเดียโบราณ และประเทศศรีลังกา รวม ๒๙ แคว้น ท่านเป็นพระนักแสวงบุญชาวจีนรูปแรกที่ท่องเที่ยวไปถึงดินแดนต่าง ๆ ในชมพูทวีป ...[footnoteRef:321]  [321:  นางสาวอุษา โลหะจรูญ, “การศึกษาชีวิตและผลงานด้านวรรณกรรมพระพุทธศาสนาของสมณะเสวียนจั้ง (พระถังซัมจั๋ง)”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖), หน้า ๑๕๖.] 

	ซึ่งในบันทึกการเดินทางฯ พบว่า มีการกล่าวถึงภิกษุณีไว้แห่งเดียว ปรากฏหลักฐานในหนังสืออุตตมสงฆ์ ฟาเหียน บันทึกการเดินทางสืบพระศาสนาในประเทศอินเดีย ฉบับแปลจากภาษาจีน ความว่า
ประเทศสังกาศย, ตำบลพระพุทธเจ้าเสด็จกลับจากดาวดึงส์, อุตปลาภิกษุณี, มังกรหูขาว ปีศาจรักษาพุทธสถูป) … ตำบลนี้มีภิกษุ ภิกษุณี ประมาณ ๑,๐๐๐ รูป ทั้งหมดกระทำภัตตกิจร่วมกัน ทั้งลัทธิมหายานและหีนยาน ฯ ...[footnoteRef:322] [322:  โกษากร ประภาศิริ, อุตตมสงฆ์ ฟาเหียน บันทึกการเดินทาง สืบพระศาสนาในอินเดีย พ.ศ. ๙๔๒-๙๕๗, (พระนคร: โรงพิมพ์เจริญธรรม, ๒๔๙๐), หน้า ๔๑-๔๒.] 

	สังกัสสะนครในอดีต ตั้งอยู่เขตแคว้นปัญจาละ ปัจจุบันตั้งอยู่ ระหว่างเมืองลัคเนาว์กับเมืองอัครา ห่างจากเมืองกานปุรี ๘๗ ไมล์ ห่างจากสาวัตถี ๙๐ ไมล์ ปัจจุบันอยู่ในเขตบริเวณของ
อำเภอฟารุกาหบาท รัฐอุตตรประเทศ[footnoteRef:323] [323:  ดูรายละเอียดใน ธรรมหรรษาทัวร์, สังกัสสนคร, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://www.dham mahansa.com/sankassa.php [๑๗ มีนาคม ๒๕๖๕].] 

	ในประวัติพระวสุพันธุและบันทึกการเดินทางของสมณะฟาเหียน ปรากฏหลักฐานว่า ยังมีภิกษุณีเหลืออยู่ แต่ผู้วิจัยสันนิษฐานว่า มีความเป็นไปได้สูงมากว่าจะเป็นภิกษุณีในนิกายอื่น ๆ ที่เป็นอาจริยวาทซึ่งไม่ใช่เถรวาท เพราะพื้นที่ที่ทั้ง ๒ ท่านกล่าวถึง เป็นพื้นที่ตอนเหนือของชมพูทวีป ซึ่งตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ ๖ เป็นต้นไป ดินแดนทางตอนเหนือของชมพูทวีปเจริญไปด้วยพุทธศาสนานิกายอาจริยวาท นอกจากนี้ยังมีหลักฐานอีกแหล่งยืนยันว่า ในพุทธศตวรรษที่ ๑๐ ยุคพระพุทธโฆสาจารย์ พระพุทธศาสนาเถรวาทได้เสื่อมสูญหมดไปจากชมพูทวีปตอนเหนือ มีหลักฐานปรากฏในประวัติชีวิตและผลงานของพระพุทธโฆสาจารย์ ความว่า
... แต่คัมภีร์วิสุทธิมรรคได้กล่าวเอาไว้ว่า พระพุทธโฆสาจารย์เกิดหลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพาน ๙๕๖ ปี ซึ่งเป็นปีเดียวกับที่พระเจ้ามหานามะ กษัตริย์แห่งเกาะลังกาขึ้นครองราชย์[footnoteRef:324]  [324:  อภิวัฒน์ โพธิ์สาน, ชีวิตและผลงานนักปราชญ์พุทธ, หน้า ๒๙.] 

ในสมัยพระพุทธโฆสาจารย์ ภาษาบาลีเสื่อมสูญไปจากอินเดีย (เหนือ) เกือบหมด ภาษาสันสกฤตกลับเจริญรุ่งเรืองขึ้นมาแทน ... ดังนั้น ภาษาบาลีและพุทธศาสนาเถรวาทจึงค่อย ๆ เสื่อมลงจนหมดความสำคัญไปในอินเดีย (เหนือ) 
แต่ก็ต้องยอมรับกันว่า สมัยที่พระพุทธโฆสาจารย์ได้เข้ามาบวชในพุทธศาสนาที่พุทธคยานั้น พระภิกษุฝ่ายเถรวาทหรือหินยานยังสามารถรักษาภาษาบาลีไว้ได้อย่างมั่นคงในดินแดนแถบนั้น แต่สถานะก็ย่ำแย่ลงทุกวัน ๆ[footnoteRef:325] [325:  อภิวัฒน์ โพธิ์สาน, ชีวิตและผลงานนักปราชญ์พุทธ, หน้า ๓๓.] 

	ส่วนหลักฐานในหนังสือชีวิตและผลงานของพระถังซัมจั๋ง ความว่า
สมณะเสวียนจั้ง (พระถังซัมจั๋ง) ... มีชีวิตอยู่ในช่วงปลายราชวงศ์สุย ต้นราชวงศ์ถัง มีศรัทธาอย่างยิ่งในพระพุทธศาสนา ออกบวชตั้งแต่อายุ ๑๓ ปี จาริกไปสืบพระศาสนาในอินเดียเมื่ออายุ ๒๗ ปี หลักฐานบอกว่า “เดินทางถึงนาลันทาในต้นเดือนมีนาคม ๑๑๘๐ พักอยู่ในอินเดีย ๑๕ ปี ถวายตัวเป็นศิษย์ของพระศีลภัทร ...[footnoteRef:326]  [326:  นางสาวอุษา โลหะจรูญ, ชีวิตและผลงานของพระถังซัมจั๋ง, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท ๒๑ เซ็นจูรี่ จำกัด, ๒๕๔๗), คำนิยม.] 

หนังสือบันทึกดินแดนตะวันตกสมัยราชวงศ์ถัง ... โดยสมณะเสวียนจั้งเป็นผู้บอกเล่า ให้สมณะเปี้ยนจี (BianJi) ศิษย์ของท่านเป็นผู้จดบันทึก หนังสือเล่มนี้มีทั้งหมด ๑๒ บท บันทึกประวัติแคว้นต่าง ๆ ในประเทศอินเดียโบราณและเอเชียกลางที่สมณะเสวียนจั้งจาริกไปถึงด้วยตนเองมีราว ๑๑๐ ประเทศ และอีกประมาณ ๒๘ ประเทศ เป็นการบันทึกจากคำบอกเล่าของคนท้องถิ่น ... นับเป็นหนังสือที่บันทึกสภาพทางภูมิศาสตร์ประวัติศาสตร์ของประเทศอินเดีย และเอเชียกลางในช่วงพุทธศตวรรษที่ ๑๑-๑๒ ที่ละเอียดรอบด้านที่สุดเท่าที่ในประวัติศาสตร์จีนเคยมีการบันทึกมา ...[footnoteRef:327] [327:  นางสาวอุษา โลหะจรูญ, ชีวิตและผลงานของพระถังซัมจั๋ง, หน้า ๑๕๓-๑๕๔.] 

	นอกจากนี้ ในจดหมายเหตุการณ์เดินทางสู่ดินแดนตะวันตกของมหาราชวงศ์ถัง ฉบับแปลภาษาไทย ยังระบุอีกว่า 
แคว้นมคธ ...ชาวเมืองนั้นเรียบง่าย ใฝ่ใจศึกษาหาความรู้ นับถือพุทธศาสนา ภายในแคว้นมีอารามกว่า ๕๐ แห่ง พระภิกษุสงฆ์กว่าหมื่น ส่วนใหญ่นับถือและศึกษาฝ่ายมหายาน นอกจากนี้ยังมีเทวาลัยอีกหลายสิบแห่ง พวกนับถือลัทธินอกพุทธศาสนาก็มีจำนวนมากมาย[footnoteRef:328] [328:  ชิว ซูหลุน, ถังซำจั๋งจดหมายเหตุการเดินทางสู่ดินแดนตะวันตกของมหาราชวงศ์ถัง, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อักษรวัฒนา, ๒๕๔๖), หน้า ๒๙๙.] 

	


และในบันทึกยังกล่าวถึงนาลันทาสังฆาราม (มหาวิทยาลัยนาลันทา) กล่าวว่า
อารามนาลันทามีพระภิกษุหลายพันรูป ล้วนเป็นพหูสูตที่มีปัญญาสูงเลิศ คุณธรรมของท่านเหล่านั้นเป็นที่นับถือของมหาชน ที่มีชื่อเสียงระบือไปไกลถึงนอกอาณาจักรมีหลายร้อยรูป ภิกษุบริษัทเคร่งครัดในพระวินัย...[footnoteRef:329] [329:  ชิว ซูหลุน, ถังซำจั๋งจดหมายเหตุการเดินทางสู่ดินแดนตะวันตกของมหาราชวงศ์ถัง, หน้า ๓๘๒.] 

	จากการสืบค้นหลักฐานข้อมูลในจดหมายเหตุบันทึกการเดินทางฯ ของพระเสวียนจั้ง (พระถังซัมจั๋ง) ฉบับแปลภาษาไทย โดยซิว ซูหลุน ล้วนแต่กล่าวถึงเฉพาะพระภิกษุสงฆ์เท่านั้น ไม่ปรากฏหลักฐานว่ามีการกล่าวถึงภิกษุณีไว้เลย[footnoteRef:330] จากนั้นมาดูหลักฐานภิกษุณีที่ปรากฏในแผ่นดินลังกาทวีป ในหนังสือพระพุทธศาสนาในอาเซีย ความว่า [330:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๓๐-๕๑๓.] 

... ระหว่างพุทธศตวรรษที่ ๑๒ ถึง ๑๗ เป็นยุคที่ลังกาเดือดร้อนวุ่นวายเพราะการรุกรานจากอินเดียบ้าง ความไม่สงบภายในบ้าง ในระหว่างยุคนี้เองที่ภิกษุณีสงฆ์สูญสิ้น และพระภิกษุสงฆ์เสื่อม จนกระทั่งเมื่อพระเจ้าวิชัยพาหุที่ ๑ ทรงมีพระราชประสงค์จะฟื้นฟูศาสนาใน พ.ศ. ๑๖๐๙ ทรงหาพระภิกษุที่อุปสมบทถูกต้องได้แทบไม่ครบ ๕ รูป และต้องทรงอาราธนาพระสงฆ์จากพม่าตอนใต้มากระทำอุปสมบทกรรมในลังกา[footnoteRef:331] [331:  พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), พระพุทธศาสนาในอาเซีย, หน้า ๓๒๔-๓๒๕.] 

	ในหนังสือวิชาศาสนา ความว่า
... จนกระทั่งถึงพุทธศตวรรษที่ ๑๖-๑๗ พระพุทธศาสนาในลังกาทวีปก็ถึงกับสูญสิ้นสมณวงศ์จนถึง พ.ศ. ๑๖๑๔ ก็เกิดมีคนดีชาวสีหฬได้ลุกขึ้นมากอบกู้อิสรภาพได้ แล้วตั้งตัวเป็นกษัตริย์ทรงพระนามว่า “วิชัยพาหุ ศิริสังฆโพธิ์” เมื่อพระองค์ทรงจัดการทางฝ่ายราชอาณาจักรได้เรียบร้อยแล้วก็หันมากอบกู้พระพุทธศาสนาอีกต่อไป แต่เมื่อหาพระภิกษุสงฆ์ที่เป็นผู้บริสุทธิ์ ที่เป็นผู้บริสุทธิ์แม้แต่รูปเดียวก็ไม่ได้แล้ว แต่เมื่อหาพระภิกษุสงฆ์ที่เป็นผู้บริสุทธิ์แม้แต่รูปเดียวก็ไม่ได้แล้ว พระองค์จึงทรงส่งราชทูตไปขอพระสงฆ์จากพม่า ในรัชกาลพระเจ้าอนุรุทธ ได้พระสงฆ์ ๒๐ รูป สมณวงศ์ในลังกาจึงได้กลับมีขึ้นอีกครั้งหนึ่ง ...
ต่อมาประมาณ พ.ศ. ๒๒๙๖ ในลังกาทวีปเกิดจลาจลจนต้องเสียอิสรภาพแก่พวกทมิฬอีก พระพุทธศาสนาก็เสื่อมลงอีกวาระหนึ่งถึงสิ้นสมณวงศ์ แต่ต่อมาพระเจ้ากิตติศิริราชสีห์ ... ทรงพิจารณาเห็นว่า สังฆมณฑลในประเทศไทยเท่านั้นที่บริสุทธิ์กว่าที่อื่น จึงได้ส่งราชทูตมาขอพระสงฆ์จากประเทศไทยในรัชสมัยของพระเจ้าบรมโกศแห่งกรุงศรีอยุธยา เพื่อให้กลับไปประดิษฐานสมณวงศ์ในลังกาทวีปอีกวาระหนึ่ง
พระเจ้าบรมโกศได้โปรดฯ ให้พระราชาคณะ ๒ รูป คือ พระอุบาลีกับพระอริยมุนี พร้อมด้วยพระสงฆ์อีก ๑๒ รูป เดินทางไปยังลังกาทวีป และได้ให้การอุปสมบทแก่กุลบุตรชาวสีหลสืบมา พระสงฆ์ที่บวชในสำนักนี้ เรียกว่า สยามวงศ์หรืออุบาลีวงศ์ จนตราบเท่าทุกวันนี้ ...[footnoteRef:332] [332:  พระกวีวรญาณ (จำนง ชุตินฺธโร ป.ธ.๙, พม., พธ.บ.), วิชาศาสนา, พิมพ์ครั้งที่ ๓, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๖), หน้า ๒๔๙-๒๕๐.] 

	ในหนังสือตามรอยพระอุบาลี ไปฟื้นฟูพระศาสนาที่ศรีลังกา ระบุว่า คณะสงฆ์ในศรีลังกาได้สิ้นวงศ์ไปแล้ว และต่อมาในปี พ.ศ.๒๒๙๐-๒๓๒๕ พระเจ้ากีรติศรีราชสิงหะ ได้ส่งราชทูตไปยังกรุงศรีอยุธยา เพื่อนำคณะสงฆ์ไทยมาทำพิธีอุปสมบทแก่ชาวศรีลังกา ความว่า
ครั้งนั้นพระเจ้าอยู่หัวบรมโกศทรงจัดพระสงฆ์ ๒๔ รูป โดยการนำของพระอุบาลีมหาเถระ การเดินทางของคณะสงฆ์ไทยไปศรีลังกาครั้งนั้น ต้องประสบกับอุปสรรคปัญหาหลายอย่าง แต่ในที่สุดก็สามารถเดินทางถึงเกาะลังกาได้สำเร็จ และได้ให้การอุปสมบทภิกษุชาวศรีลังกา จำนวน ๗๐๐ รูป และบรรพชาสามเณรอีก ๓,๐๐๐ รูป พระพุทธศาสนาที่สูญสิ้นไปจากเกาะลังกาได้รับการฟื้นคืนขึ้นมาอีกครั้ง และเจริญมั่นคงถาวรจนถึงปัจจุบัน คณะสงฆ์ที่เกิดขึ้นมาใหม่นี้ เรียกว่า สยามนิกายหรืออุบาลีวงศ์[footnoteRef:333]  [333:  ลังกากุมาร, ตามรอยพระอุบาลีไปฟื้นฟูพระศาสนาที่ศรีลังกา, (ม.ป.ท., ๒๕๕๒), หน้า ๑๐๑-๑๐๒.] 

	การฟื้นฟูพระพุทธศาสนาในศรีลังกาครั้งนี้ ไม่ปรากฏหลักฐานว่ามีการบรรพชาสามเณรีหรืออุปสมบทภิกษุณีสงฆ์เลย
	ในประเทศไทย ปี พ.ศ.๒๔๗๑ นายนรินทร์ (กลึง) ภาษิต ได้ให้ลูกสาวพร้อมด้วยสตรีอีก ๖ คน บรรพชาเป็นสามเณรี จนกลายเป็นประเด็นที่สมเด็จพระกรมหลวงชินวรสิริวัตน์ ได้ทรงมีพระบัญชา เมื่อวันที่ ๑๘ มิถุนายน พ.ศ. ๒๔๗๑
ห้ามพระเณรไม่ให้บวชหญิงเป็นบรรพชิต 
หญิงซึ่งจักได้สมมติตนเป็นสามเณรีโดยถูกต้องพระพุทธานุญาตนั้น ต้องสำเร็จด้วยนางภิกษุณีให้บรรพชา เพราะพระองค์ทรงอนุญาตให้นางภิกษุณีมีพรรษาสิบสองล่วงแล้วเป็นปวัตตินี คือ เป็นอุปัชฌาย์ ไม่ได้อนุญาตให้พระภิกษุเป็นอุปัชฌาย์ นางภิกษุณีหมดสาบสูญขาดเชื้อสายมานานแล้ว เมื่อนางภิกษุณีผู้รักษาขนบธรรมเนียมสืบต่อสามเณรีไม่มีแล้ว สามเณรีผู้บวชสืบต่อมาจากภิกษุณีก็ไม่มี เป็นอันเสื่อมสูญไปตามกัน ผู้ใดให้บรรพชาเป็นสามเณรี ผู้นั้นชื่อว่าบัญญัติสิ่งที่พระพุทธเจ้าไม่บัญญัติ เลิกถอนสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้แล้ว เป็นเสี้ยนหนามแก่พระศาสนา เป็นตัวอย่างที่ไม่ดี
เพราะเหตุนี้ ห้ามไม่ให้พระเณรทุกนิกายบวชหญิงเป็นภิกษุณีเป็นสิกขมานาและเป็นสามเณรีตั้งแต่นี้ไป[footnoteRef:334] [334:  กนก แสนประเสริฐ, เอกสารคู่มือว่าด้วยประมวลพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ฯ, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, ๒๕๔๙) หน้า ๑๓๗.] 

	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า ในปัจจุบันสตรีไม่สามารถอุปสมบทเป็นภิกษุณีเถรวาทได้
	๒) ในปัจจุบันสตรีสามารถอุปสมบทเป็นภิกษุณีเถรวาทได้
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า ในปัจจุบันสตรีสามารถอุปสมบทเป็นภิกษุณีเถรวาทได้ ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ จึงทำให้สมมติฐานในประเด็นที่ ๒ ตกไป 
	สรุปความว่า พระนางปชาบดีโคตมีได้อุปสมบทเป็นภิกษุณีรูปแรกในพระพุทธศาสนาด้วยวิธีรับครุธรรม ๘ ประการ (ภิกษุณีรูปเดียวที่พระพุทธเจ้าทรงบวชให้) ต่อมา พระผู้มีพระภาคตรัสรับสั่งให้ภิกษุทั้งหลายทำหน้าที่บวชให้แก่บรรดาสากิยานีทั้ง ๕๐๐ ที่ติดตามพระนางปชาบดีโคตมีเป็นภิกษุณีด้วยติสรณคมนูปสัมปทา ภายหลังได้มีสตรีเข้ามาอุปสมบทเป็นภิกษุณีจำนวนมาก และได้เกิดปัญหาตามมาหลายประการ เช่น ไม่มีเครื่องหมายเพศ ฯลฯ เมื่อพระองค์ทรงทราบจึงรับสั่งภิกษุทั้งหลายว่าให้สอบถามอันตรายิกธรรม (คุณสมบัติ) แก่สตรีผู้ต้องการจะบวชเป็นภิกษุณี ขณะที่ภิกษุทั้งหลายกำลังสอบถามอันตรายิกธรรมอยู่ สตรีเหล่านั้นเกิดความเขินอายไม่สามารถตอบคำถามได้ เมื่อพระผู้มีพระภาคทราบเรื่อง จึงเปลี่ยนวิธีบวชจากการให้ไตรสรณคมน์โดยภิกษุทั้งหลาย มาเป็นวิธีบวชด้วยญัตติจตุตถกรรมในภิกษุณีสงฆ์ แล้วจึงมาบวชด้วยวิธีเดียวกันนี้ในฝ่ายภิกษุสงฆ์อีกครั้งหนึ่ง ด้วยเหตุนี้ จึงมีพุทธบัญญัติใหม่ว่า ให้สตรีผู้ที่ต้องการจะบวชเป็นภิกษุณี อุปสมบทในสงฆ์ ๒ ฝ่าย คือ ให้บวชในภิกษุณีสงฆ์ก่อน แล้วจึงไปบวชในภิกษุสงฆ์ หลังจากมีพุทธบัญญัติว่า ให้สตรีบวชเป็นภิกษุณีด้วยวิธีญัตติจตุตถกรรมแทนวิธีการบวชแบบเดิมแล้ว วิธีการบวชเป็นภิกษุณีด้วยการให้ไตรสรณคมน์ได้ถูกนำไปใช้ในการบวชสามเณรี ภายหลังก็ไม่ปรากฏหลักฐานว่า มีภิกษุรูปใดนำวิธีการบวชด้วยการให้ไตรสรณคมน์ไปใช้ในการบวชภิกษุณีอีกเลย
	ภายหลังพุทธปรินิพพานล่วงได้ ๑๐๐ ปี เกิดภิกษุไม่ลงรอยกันด้านความประพฤติและความเห็น เป็นเหตุให้แตกออกเป็น ๑๘ นิกาย เป็นอาจาริยวาท ๑๗ นิกาย และเถรวาท ๑ นิกายที่ยึดถือหลักคำสอนดั้งเดิม ราว ในปี พ.ศ. ๒๓๖ ภายหลังจากการสังคายนาครั้งที่ ๓ ในรัชสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช พระโมคคลีบุตรติสสเถระได้ส่งคณะพระสมณทูตออกเดินทางไปเผยแผ่พระศาสนายังดินแดนต่าง ๆ ในคัมภีร์อรรถกถา ระบุว่า การส่งพระสมณฑูตไปเผยแผ่พระศาสนายังดินแดนต่าง ๆ ทั้งในและนอกชมพูทวีป มีทั้งหมด ๙ สาย ใน ๙ สายนั้นมีการบวชสตรีอยู่ ๓ สาย คือ ๑) สายที่ ๔ การเผยแผ่พระศาสนาที่อปรันตกชนบท ๒) สายที่ ๘ การเผยแผ่พระศาสนาที่สุวรรณภูมิ ๓) สายที่ ๙ การเผยแผ่พระศาสนาที่ตามพปัณณิทวีป ในสายที่ ๔ และสายที่ ๘ คัมภีร์อรรถกถาไม่ได้ระบุว่า สตรีที่ออกบวชนั้นบวชเป็นอะไร แต่หลักฐานในพุทธสาสนสุวัณณภูมิปกรณ์ ระบุว่า ในสายที่ ๘ สตรีที่ออกบวชนั้นได้บวชเป็นชี ส่วนสายที่ ๙ มีหลักฐานว่า สตรีที่ออกบวชนั้นได้อุปสมบทเป็นภิกษุณี และยังระบุอีกว่า การส่งพระสมณทูตไปเผยแผ่จะมีภิกษุสงฆ์เดินทางไปสายละ ๕ รูป เพื่อเพียงพอต่อการอุปสมบทภิกษุในถิ่นนั้น ๆ ซึ่งไม่มีภิกษุณีสงฆ์ร่วมเดินทางไปด้วย ส่วนในสายที่ ๔ ผู้วิจัยสันนิษฐานว่า อาจจะบวชเป็นชีเหมือนกับในสายที่ ๘ เพราะว่าไม่มีภิกษุณีร่วมเดินทางไปด้วย เพราะการจะอุปสมบทภิกษุณีให้สำเร็จได้นั้นจะต้องอาศัยภิกษุณีสงฆ์
	ส่วนในสายที่ ๙ ภายหลังการส่งพระสมณทูตไปเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้ไม่นาน พระเจ้าเทวานัมปิยติสสะได้นิมนต์พระสังฆมิตตาเถรีพร้อมคณะเดินทางไปที่เกาะลังกาทวีป เพื่ออุปสมบทพระนางอนุฬาเทวีพร้อมด้วยบริวารอีก ๑,๐๐๐ คนเป็นภิกษุณี ในแผ่นดินชมพูทวีป ราว พ.ศ. ๓๕๘ พราหมณ์ปุษยมิตรได้ยึดอำนาจกษัตริย์ราชวงศ์เมารยะแล้วตั้งตนเป็นกษัตริย์ได้สั่งให้ทำลายวัดวาอารามต่าง ๆ ทั้งยังตั้งค่าหัวพระสงฆ์ ๑๐๐ ทินาร์ ถ้าใครตัดหัวพระสงฆ์หรือพุทธศาสนิกชนได้ จึงทำให้พระภิกษุสงฆ์ที่เหลือรอดหนีตายไปยังแคว้นต่าง ๆ ยุคนี้จึงเป็นยุคมืดของพุทธศาสนาในแคว้นมคธ ต่อจากนั้น ราวประมาณ ปี พ.ศ. ๕๐๐ (พุทธศตวรรษที่ ๖) แถบดินแดนด้านทิศตะวันตกเฉียงเหนือของชมพูทวีป  (แคว้นคันธาระและปัญจาบ) ในรัชสมัยพระเจ้าเมนันเดอร์ พระองค์เกิดเลื่อมใสศรัทธาพระนาคเสน (นิกายสรวาสติวาท) จึงได้ถวายวิหารพร้อมทั้งบำรุงพระภิกษุจำนวน ๑๐๐ โกฏิด้วยปัจจัย ในหลักฐานไม่ปรากฏว่ามีการกล่าวถึงภิกษุณีสงฆ์ไว้เลย ซึ่งในหลักฐานยังระบุอีกว่า ในแถบนั้นเป็นที่ตั้งของนิกายสรวาสติวาท นั่นก็แสดงว่า ดินแดนตอนเหนือของชมพูทวีปในช่วงนั้นได้เจริญรุ่งเรืองไปด้วยพุทธศาสนานิกายอาจริยวาท ซึ่งทำให้พุทธศาสนานิกายเถรวาทต้องถอยร่นลงมาทางดินแดนตอนใต้ของชมพูทวีป ช่วงตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ ๖ เป็นต้นไป ซึ่งปรากฏหลักฐานในประวัติพระอัศวโฆษ ระบุว่า พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทได้ถอยร่นมาอยู่ทางตอนใต้ของชมพูทวีปจนถึงเกาะลังกา ในประวัติพระวสุพันธุและบันทึกการเดินทางของสมณะฟาเหียน ปรากฏว่า มีการกล่าวถึงภิกษุณีทั้งหลาย แต่เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานที่มีก่อนหน้านี้แล้ว มีความเป็นไปได้สูงมากว่า อาจจะเป็นภิกษุณีในนิกายอื่น ๆ ที่เป็นอาจริยวาท ซึ่งไม่ใช่เถรวาท เพราะดินแดนชมพูทวีปทางตอนเหนือในยุคนั้น พระพุทธศาสนาในแบบเถรวาทได้เสื่อมถอยไปอยู่ในชมพูทวีปตอนใต้จนถึงเกาะลังกา เริ่มตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ ๖ จนเสื่อมสูญไปในพุทธศตวรรษที่ ๑๐ ซึ่งยังคงหลงเหลือเฉพาะทางตอนใต้ของชมพูทวีปเท่านั้น ต่อมา ในพุทธศตวรรษที่ ๑๒ ช่วงปี พ.ศ. ๑๑๗๑-๑๑๘๑ ในบันทึกการเดินทางฯ ของพระเสวียนจั้ง (ถังซัมจั๋ง) ได้บันทึกข้อมูลจำนวน ๑๓๘ แคว้น ทั้งในและนอกชมพูทวีป ซึ่งในบันทึกการเดินทางฯ ทั้งหมดไม่ได้กล่าวถึงการมีอยู่ของภิกษุณีเลย ช่วงพุทธศตวรรษที่ ๑๖-๑๗ พระพุทธศาสนาในลังกาทวีป ได้เกิดเหตุการณ์ที่ทำให้ภิกษุสงฆ์และภิกษุณีสงฆ์ได้สูญสิ้นสมณวงศ์ไป ต่อมา พระเจ้าวิชัยพาหุที่ ๑ ได้นิมนต์พระสงฆ์จากพม่าในรัชสมัยพระเจ้าอนุรุทธะ จำนวน ๒๐ รูป สมณวงศ์ในลังกาจึงได้กลับมีขึ้นอีกครั้งหนึ่ง 
	ประมาณ พ.ศ. ๒๒๙๖ ในลังกาทวีปเกิดจลาจลจนต้องเสียอิสรภาพแก่พวกทมิฬอีก พระพุทธศาสนาก็เสื่อมลงอีกวาระหนึ่งถึงสิ้นสมณวงศ์ ในช่วงระหว่างปี พ.ศ.๒๒๙๖-๒๓๒๕ พระเจ้ากีรติศรีราชสิงหะ ได้ส่งราชทูตไปยังกรุงศรีอยุธยา เพื่อนำคณะภิกษุสงฆ์ไทยมาทำพิธีอุปสมบทแก่ชาวศรีลังกา โดยการนำของพระอุบาลีมหาเถระ ในการบรรพชาอุปสมบทครั้งนั้นไม่พบหลักฐานว่ามีการอุปสมบทภิกษุณีแต่อย่างใด ในประเทศไทย ปี พ.ศ.๒๔๗๑ นายนรินทร์ (กลึง) ภาษิต ได้ให้ลูกสาวพร้อมด้วยสตรีอีก ๖ คน ออกบรรพชาเป็นสามเณรี จนกลายเป็นประเด็นให้สมเด็จพระกรมหลวงชินวรสิริวัตน์ ได้ทรงมีพระบัญชา เมื่อวันที่ ๑๘ มิถุนายน พ.ศ. ๒๔๗๑ ห้ามพระเณรไม่ให้บวชหญิงเป็นบรรพชิต ด้วยเหตุว่า ภิกษุณีหมดสาบสูญขาดเชื้อสายมานานแล้ว เมื่อภิกษุณีผู้รักษาขนบธรรมเนียมสืบต่อสามเณรีไม่มีแล้ว สามเณรีผู้บวชสืบต่อมาจากภิกษุณีก็ไม่มี เป็นอันเสื่อมสูญไปตามกัน
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในประเด็นวิเคราะห์การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า ในปัจจุบันสตรีไม่สามารถอุปสมบทเป็นภิกษุณีเถรวาทได้ เพราะไม่มีภิกษุณีสงฆ์ทำหน้าที่ให้การอุปสมบท ด้วยเหตุว่าภิกษุณีสงฆ์ได้สูญสิ้นไปหมดแล้วจึงไม่สามารถให้การอุปสมบทแก่สตรีผู้ต้องการจะบวชได้ 
	๔.๑.๒ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร
	ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปประเด็นไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์และวินิจฉัย โดยแบ่งออกเป็น ๒ ประเด็น คือ ๑. วิเคราะห์บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า ๒. วิเคราะห์การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต ซึ่งจะเรียงลำดับประเด็นวิเคราะห์และวินิจฉัย ดังต่อไปนี้
๑. วิเคราะห์บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า
	ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์ต่อในบทที่ ๔ ซึ่งเป็นหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผ่คำสอนในประเด็นบุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้
๑. เมื่อได้ฟังคำสอนของพระพุทธเจ้าก่อนสิ้นชีวิต จะละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำ ได้เป็นพระอนาคามี เพราะผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์ภาวนาจะแก่กล้า พระพุทธเจ้ารู้จังหวะของอินทรีย์ภาวนาในแต่ละบุคคล ดังนั้น ให้เอาคำสอนของพระพุทธเจ้าไปให้ผู้ใกล้เสียชีวิตฟัง
๒. ช่วงใกล้จะเสียชีวิตขอให้ได้ฟังแค่ ๕ นาที พอได้ฟังปุ๊บเข้าล็อกละ คนที่กำลังนอนดิ้นทุรนทุรายจะหยุดดิ้นทันที อาการจะเริ่มสงบ แต่ต้องช่วงเวลาใกล้ตายจริง ๆ แต่ถ้ายังมีแรงอยู่วิทยุขว้างทิ้งหมด แสดงว่ายังมีแรงปล่อยมันไปก่อน อินทรีย์ยังอ่อน
๓. ในช่วงเวลาที่ใกล้จะตาย อินทรีย์จะเริ่มแก่กล้า เราเห็นว่า เขาคงจะขาดสติใช้อะไรไม่ได้ สัมปชัญญะไม่มี วางความเห็นของเรา แล้วมีหน้าที่เชื่อพระพุทธเจ้า นี่แหละถึงว่าศรัทธาไง ถามว่าศรัทธาอะไร พยัญชนะ พยัญชนะของศาสดา นี่คือข้อสอง สังโยชน์ ๕ ก็จะสิ้นเหมือนกัน
๔. ใครมีญาติที่ใกล้จะเสียชีวิตให้เปิดคำสอนของพระศาสดาให้ฟัง บทใดก็ได้ ทำไมคนใกล้เสียชีวิตถึงได้บรรลุธรรมเร็ว ความเร็วในการบรรลุธรรม พระองค์วัดจากอะไร วัดจากอินทรีย์ ๕ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา ในช่วงจังหวะนี้จังหวะเดียวอินทรีย์เขาจะแก่กล้า ช่วงที่ยังไม่ตายอินทรีย์ของแต่ละคนจะแก่กล้าบ้างอ่อนบ้าง แต่ช่วงจังหวะใกล้จะตายจริง ๆ ถ้ายังไม่ตายอินทรีย์จะยังไม่ค่อยเท่าไหร่ ถ้าใกล้จะตายเนี่ยะฟังคำสอนของพระพุทธเจ้าแล้วเข้าทั้งหมด
	ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระคึกฤทธิ์จึงกล่าวยืนยันเช่นนั้น ดังนั้น ผู้วิจัยจึงตั้งสมมติฐานเพื่อนำข้อมูลมาวิเคราะห์และวินิจฉัยเป็น ๒ ประเด็น คือ 
	๑) พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสว่าผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า
	๒) พระคึกฤทธิ์มีอินทริยปโรปริยัตตญาณ
	โดยผู้วิจัยจะใช้หลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถาเป็นต้น เพื่อนำมาวิเคราะห์และวินิจฉัยในแต่ละประเด็นต่อไป
๑) พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสว่าผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสว่าผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	คำว่า อินทรีย์ ในประเด็นนี้หมายเอาเฉพาะอินทรีย์ ๕ ซึ่งในอินทรีย์ ๕ ประกอบด้วย ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค อินทริยสังยุต มุทุตรวรรค ปฏิลาภสูตร ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย อินทรีย์ ๕ ประการนี้ คือ ๑. สัทธินทรีย์ ฯลฯ ๕. ปัญญินทรีย์
สัทธินทรีย์ คือ อริยสาวกเป็นผู้มีศรัทธา เชื่อพระปัญญาตรัสรู้ของตถาคตว่า ‘พระองค์เป็นพระอรหันต์ ตรัสรู้ด้วยพระองค์เอง ฯลฯ เป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย’ เรียกว่า สัทธินทรีย์
วิริยินทรีย์ คือ อริยสาวกปรารภสัมมัปปธาน ๔ ประการ ย่อมได้ความเพียร เรียกว่า 
วิริยินทรีย์
สตินทรีย์ คือ อริยสาวกปรารภสติปัฏฐาน ๔ ประการ ย่อมได้สติ เรียกว่า สตินทรีย์
สมาธินทรีย์ คือ อริยสาวกทำนิพพานให้เป็นอารมณ์ แล้วได้สมาธิเอกัคคตาจิต เรียกว่า 
สมาธินทรีย์
ปัญญินทรีย์ คือ อริยสาวกเป็นผู้มีปัญญาเครื่องพิจารณาเห็นทั้งความเกิดและความดับ
ชำแรกกิเลส ให้สิ้นทุกข์ เรียกว่า ปัญญินทรีย์[footnoteRef:335] [335:  ดูรายละเอียดใน ส.ม. (ไทย) ๑๙/๔๘๑/๒๙๒-๒๙๓.] 

	นอกจากนี้ พระผู้มีพระภาคยังตรัสอีกว่า อินทรีย์ทั้ง ๕ นั้นไม่สามารถที่จะเกิดขึ้นมาเองได้ ถ้าเว้นขาดเสียจากวินัยของพระองค์ มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวรรค อินทริยสังยุต สูกรขตวรรค ทุติยอุปปาทสูตร ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย อินทรีย์ ๕ ประการนี้ที่บุคคลเจริญ ทำให้มากแล้ว ที่ยังไม่เกิดย่อมเกิดขึ้น เว้นวินัยของพระสุคต ย่อมไม่เกิดขึ้น
อินทรีย์ ๕ ประการ อะไรบ้าง คือ
๑. สัทธินทรีย์ 	๒. วิริยินทรีย์
๓. สตินทรีย์   	๔. สมาธินทรีย์
๕. ปัญญินทรีย์
อินทรีย์ ๕ ประการนี้ที่บุคคลเจริญ ทำให้มากแล้ว ที่ยังไม่เกิดย่อมเกิดขึ้น เว้นวินัยของพระสุคต ย่อมไม่เกิดขึ้น”[footnoteRef:336] [336:  ส.ม. (ไทย) ๑๙/๕๓๐/๓๔๔.] 

	และพระองค์ยังทรงตรัสบอกวิธีการทำอินทรีย์ ๕ ให้เจริญ ดังหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค มหาวรรค อินทริยกถา ปฐมสุตตันตนิทเทส ความว่า
... การเจริญอินทรีย์ ๕ มีได้ด้วยอาการเท่าไร
คือ อินทรีย์ ๕ อันบุคคลย่อมเจริญด้วยอาการ ๑๐ อย่าง การเจริญอินทรีย์ ๕ มีได้ด้วยอาการ ๑๐ อย่าง บุคคลเมื่อละความไม่มีศรัทธา ชื่อว่าเจริญสัทธินทรีย์ เมื่อเจริญสัทธินทรีย์ ชื่อว่าละความไม่มีศรัทธา เมื่อละความเกียจคร้าน ชื่อว่าเจริญวิริยินทรีย์ เมื่อเจริญวิริยินทรีย์ ชื่อว่าละความเกียจคร้าน เมื่อละความประมาท ชื่อว่าเจริญสตินทรีย์ เมื่อเจริญสตินทรีย์ ชื่อว่าละความประมาท เมื่อละอุทธัจจะ ชื่อว่าเจริญสมาธินทรีย์ เมื่อเจริญสมาธินทรีย์ ชื่อว่าละอุทธัจจะ เมื่อละอวิชชา ชื่อว่าเจริญปัญญินทรีย์ เมื่อเจริญปัญญินทรีย์ ชื่อว่าละอวิชชา อินทรีย์ ๕ อันบุคคลย่อมเจริญด้วยอาการ ๑๐ อย่างนี้ การเจริญอินทรีย์ ๕ มีได้ด้วยอาการ ๑๐ อย่างนี้[footnoteRef:337] [337:  ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๑๘๕/๒๙๑.] 

	ทั้งยังมีพระดำรัสว่า อินทรีย์ ๕ ถ้าบุคคลเจริญทำให้มากแล้ว จึงจะเป็นไปเพื่อะสังโยชน์ ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค อินทริยสังยุต โพธิปักขิยวรรค สัญโญชนสูตร ความว่า
พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย อินทรีย์ ๕ ประการนี้ที่บุคคลเจริญ ทำให้มากแล้ว ย่อมเป็นไปเพื่อละสังโยชน์
อินทรีย์ ๕ ประการ อะไรบ้าง คือ
๑. สัทธินทรีย์ ฯลฯ ๕. ปัญญินทรีย์
อินทรีย์ ๕ ประการนี้ที่บุคคลเจริญ ทำให้มากแล้ว ย่อมเป็นไปเพื่อละสังโยชน์”[footnoteRef:338] [338:  ส.ม. (ไทย) ๑๙/๕๓๑/๓๔๕.] 

	อินทรีย์ ๕ ที่บุคคลเจริญทำให้มากแล้ว จะหวังผลได้ ๑ ใน ๗ ประการ อย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งมีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค อินทริยสังยุต โพธิปักขิยวรรค ทุติยผลสูตร ความว่า
“ภิกษุทั้งหลาย อินทรีย์ ๕ ประการนี้ อินทรีย์ ๕ ประการ อะไรบ้าง คือ
๑. สัทธินทรีย์ ฯลฯ ๕. ปัญญินทรีย์
อินทรีย์ ๕ ประการนี้
ภิกษุทั้งหลาย เพราะอินทรีย์ ๕ ประการนี้ที่บุคคลเจริญทำให้มากแล้ว พึงหวังผลานิสงส์ ๗ ประการ ผลานิสงส์ ๗ ประการ อะไรบ้าง คือ
๑. จะได้บรรลุอรหัตตผลทันทีในปัจจุบัน
	๒. ถ้าไม่ได้บรรลุอรหัตตผลในปัจจุบัน จะได้บรรลุในเวลาใกล้ตาย
	๓. ถ้าในปัจจุบันและเวลาใกล้ตายยังไม่ได้บรรลุก็จะได้เป็นพระอนาคามี ผู้อันตราปรินิพพายี
	๔. ...ก็จะได้เป็นพระอนาคามีผู้อุปหัจจปรินิพพายี
	๕. ...ก็จะได้เป็นพระอนาคามีผู้อสังขารปรินิพพายี
	๖. ...ก็จะได้เป็นพระอนาคามีผู้สสังขารปรินิพพายี
	๗. ...ก็จะได้เป็นพระอนาคามีผู้อุทธังโสโตอกนิฏฐคามี เพราะอุทธัมภาคิยสังโยชน์ ๕ ประการสิ้นไป[footnoteRef:339] [339:  ส.ม. (ไทย) ๑๙/๕๓๖/๓๔๗-๓๔๘.] 

	ซึ่งในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ได้อธิบายว่า
อินทรีย์ ๕ ธรรมที่เป็นใหญ่ในกิจของตน โดยเป็นเจ้าการในการทำหน้าที่และเป็นหัวหน้านำสัมปยุตตธรรมในการครอบงำกำจัดธรรมที่เป็นปฏิปักษ์ มี ๕ อย่าง ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา ... ซึ่งธรรมที่ตรงข้ามแต่ละอย่างจะเข้าครอบงำไม่ได้ เรียกชื่อว่า อินทรีย์ โดยความหมายว่าเป็นเจ้าการในการครอบงำเสียซึ่งธรรมที่ตรงข้ามแต่ละอย่าง คือ ความไร้ศรัทธา ความเกียจคร้าน ความประมาท ความฟุ้งซ่าน และความหลงงมงาย ... [footnoteRef:340] [340:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๕๖-๕๕๗.] 

	ในปฏิลาภสูตร ปรากฏข้อความว่า พระผู้มีพระภาคทรงอธิบายว่า อินทรีย์ ๕ ประกอบไปด้วยศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา โดยอินทรีย์ทั้ง ๕ นั้นมีความหมายดังนี้ ๑. ศรัทธา คือ การเชื่อมั่นในปัญญาตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าว่าเป็นพระอรหันต์ตรัสรู้ด้วยพระองค์เอง พร้อมด้วยวิชชาและจรณะ เป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ๒. วิริยะ คือ การปรารภสัมมัปปธาน ๔ ประการ ย่อมได้ความเพียร ๓. สติ คือ การปรารภสติปัฏฐาน ๔ ประการ ย่อมได้สติ ๔. สมาธิ คือ การทำนิพพานให้เป็นอารมณ์แล้วได้สมาธิในระดับเอกัคคตาจิต ๕. ปัญญา คือ ปัญญาพิจารณาเห็นทั้งความเกิดและดับ ชำแรกกิเลสให้ถึงความสิ้นทุกข์
	ในทุติยอุปปาทสูตร ระบุว่า อินทรีย์ ๕ ย่อมไม่สามารถเกิดขึ้นเองได้ ถ้าเว้นจากวินัยของพระพุทธองค์ และในปฐมสุตตันตนิทเทส บอกการทำให้อินทรีย์ทั้ง ๕ เจริญขึ้นด้วยอาการ ๑๐ อย่าง โดยเริ่มจากบุคคลละความไม่มีศรัทธา ชื่อว่า เจริญศรัทธา เป็นต้น ไปจนถึงการเจริญปัญญา และยังปรากฏพระพุทธดำรัสว่า อินทรีย์ทั้ง ๕ นี้ ถ้าบุคคลเจริญให้มากทำให้มากแล้ว จึงจะเป็นไปเพื่อการละสังโยชน์ซึ่งปรากฏหลักฐานในสัญโญชนสูตร นอกจากนี้ในทุติยผลสูตร ยังกล่าวอีกว่า อินทรีย์ ๕ ที่บุคคลเจริญแล้ว ทำให้มากเจริญให้มาก พึงหวังผลได้ ๑ ใน ๗ ประการ หรืออย่างใดอย่างหนึ่ง ได้แก่ ๑) จะได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ในปัจจุบันทันที ๒) ถ้าไม่ได้บรรลุอรหัตตผลในปัจจุบัน จะได้บรรลุในเวลาใกล้ตาย เป็นต้น ซึ่งจากหลักฐานที่ผู้วิจัยได้ยกมานั้น ไม่ปรากฏพระดำรัสว่า บุคคลผู้ใกล้จะเสียชีวิตอินทรีย์ ๕ จะแก่กล้าขึ้นเอง เมื่อพิจารณาจากหลักฐานทั้ง ๓ พระสูตร คือ ทุติยอุปปาทสูตร ปฐมสุตตันตนิทเทส ทุติยผลสูตร ที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงแล้ว จะเห็นได้ว่า อินทรีย์ทั้ง ๕ นั้นไม่สามารถจะแก่กล้าขึ้นเองได้ โดยปราศจากความพากเพียรพยายามกระทำให้เกิดขึ้น ดังนั้น เมื่อนำคำสอนพระคึกฤทธิ์มาเทียบเคียงกับหลักฐานในพระสูตรซึ่งเป็นพระพุทธพจน์แล้ว พบว่า คำสอนของพระคึกฤทธิ์มีความขัดแย้งและคัดค้านกับคำสอนของพระศาสดา มีวาทะอันเป็นข้าศึก พระคึกฤทธิ์ได้แสดงในสิ่งที่พระองค์ไม่ได้แสดงว่าพระองค์ทรงแสดง ซึ่งจัดเข้าองค์แห่งสังฆเภท ปรากฏหลักฐานในพระวินัยปิฎก จูฬวรรค สังฆเภทขันธกะ ตติยภาณวาร อุปาลิปัญหา สังฆเภท ความว่า
แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ไม่ได้ตรัสไว้ว่า ตถาคตได้ภาษิตไว้ได้ตรัสไว้
แสดงสิ่งที่ตถาคตได้ภาษิตไว้ได้ตรัสไว้ว่า ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ไม่ได้ตรัสไว้
อุบาลี สงฆ์จะเป็นผู้แตกกันด้วยเหตุเท่านี้แล[footnoteRef:341] [341:  วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๕๒/๒๑๔.] 

	และพระผู้มีพระภาคยังทรงบอกผลของการกล่าวตู่พระองค์ด้วยถ้อยคำที่ไม่จริง ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย เอกกนิบาต อธัมมวรรค ความว่า
... แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ ไม่ได้กล่าวไว้ว่า “ตถาคตได้ภาษิตไว้ ได้กล่าวไว้” ฯลฯ แสดงสิ่งที่ตถาคตภาษิตไว้ กล่าวไว้ว่า “ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ ไม่ได้กล่าวไว้” ฯลฯ แสดงกรรมที่ตถาคตไม่ได้ประพฤติปฏิบัติมาว่า “ตถาคตได้ประพฤติปฏิบัติมา” ฯลฯ แสดงกรรมที่ตถาคตได้ประพฤติปฏิบัติมาว่า “ตถาคตไม่ได้ประพฤติปฏิบัติมา” ฯลฯ แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้บัญญัติไว้ว่า “ตถาคตได้บัญญัติไว้” ฯลฯ แสดงสิ่งที่ตถาคตได้บัญญัติไว้ว่า “ตถาคตไม่ได้บัญญัติไว้” ชื่อว่าปฏิบัติเพื่อไม่เกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อไม่ใช่สุขแก่คนหมู่มาก เพื่อไม่ใช่ประโยชน์แก่คนหมู่มาก เพื่อไม่เกื้อกูล เพื่อทุกข์แก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ภิกษุเหล่านั้นย่อมประสพสิ่งที่ไม่ใช่บุญเป็นอันมาก และทำให้สัทธรรมนี้สูญหายไป[footnoteRef:342] [342:  องฺ.เอกก. (ไทย) ๒๐/๑๓๑-๑๓๙/๒๐.] 

	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสว่าผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า จึงตกไป
๒) พระคึกฤทธิ์มีอินทริยปโรปริยัตตญาณ 
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า พระคึกฤทธิ์มีอินทริยปโรปริยัตตญาณ ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	เมื่อผู้วิจัยทำการสืบค้นข้อมูล พบว่า พระผู้มีพระภาคทรงทราบความแก่และความอ่อนของอินทรีย์ในสัตว์ทั้งหลาย มีหลักฐานปรากฏในพระอภิธรรมปิฎก วิภังค์ ญาณวิภังค์ ทัสกนิทเทส อินทริยปโรปริยัตติญาณ (ปรีชาหยั่งรู้สัตว์ที่มีอินทรีย์แก่กล้าและไม่แก่กล้า) ความว่า 
พระตถาคตทรงทราบความแก่กล้าและไม่แก่กล้าแห่งอินทรีย์ของสัตว์เหล่าอื่นของบุคคลเหล่าอื่นตามความเป็นจริง เป็นไฉน
พระตถาคตในโลกนี้ทรงทราบอาสยะ อนุสัย จริต อธิมุตติของสัตว์ทั้งหลาย ทรงทราบสัตว์ทั้งหลายผู้มีธุลีคือกิเลสน้อย มีธุลีคือกิเลสมาก มีอินทรีย์แก่กล้า มีอินทรีย์อ่อน มีอาการดี มีอาการชั่ว แนะนำให้เข้าใจได้ง่าย แนะนำให้เข้าใจได้ยากควรบรรลุธรรมและไม่ควรบรรลุธรรม[footnoteRef:343] [343:  อภิ.วิ. (ไทย) ๓๕/๘๑๔/๕๒๕-๕๒๖.] 

	นอกจากหลักฐานข้างต้นแล้ว ยังมีหลักฐานปรากฏอีกว่า การหยั่งรู้ในอินทรีย์ของสัตว์ทั้งหลายนั้นเป็นความสามารถที่มีในเฉพาะพระตถาคตเจ้า ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ สีหนาทวรรค มหาสีหนาทสูตร ความว่า
ตถาคตรู้ชัดว่าสัตว์เหล่าอื่น ...บุคคลเหล่าอื่นมีอินทรีย์แก่กล้าและอินทรีย์อ่อนตามความเป็นจริง การที่ตถาคตรู้ชัดว่าสัตว์เหล่าอื่น และบุคคลเหล่าอื่นมีอินทรีย์แก่กล้าและอินทรีย์อ่อนตามความเป็นจริง นี้เป็นกำลังของตถาคตที่ตถาคตอาศัยแล้ว ปฏิญญาฐานะที่องอาจ บันลือสีหนาท ประกาศพรหมจักรในบริษัท[footnoteRef:344]  [344:  ม.มู. (ไทย) ๑๒/๑๔๘/๑๔๕.] 

	นอกจากนี้ ในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย สัทธรรมปกาสินี ปฏิสัมภิทามรรค มหาวรรค ญาณกถา อินทริยปโรปริยัตตญาณนิทเทสวัณณนา ยังได้อธิบายอีกว่า
ในอินทริยปโรปริยัตตญาณนิทเทสพึงทราบวินิจฉัยดังต่อไปนี้ คำว่า ของพระตถาคต (ตถาคตสฺส) จะไม่มีอยู่ในอุทเทสโดยสรุป เพราะท่านกล่าวไว้ว่า “ญาณ ๖ ประการ (เบื้องปลาย) ไม่มีทั่วไปแก่พระสาวกทั้งหลาย” ก็เท่ากับท่านกล่าวว่า “มีเฉพาะพระตถาคต” เท่านั้น เพราะฉะนั้น ... พระตถาคตทรงเห็น คือ ทรงตรวจดูสัตว์ทั้งหลายเหล่านั้นด้วยจักษุ คือ อินทริยปโรปริยัตตญาณ (ญาณกำหนดรู้ความหย่อนและความยิ่งแห่งอินทรีย์) ...[footnoteRef:345] [345:  ขุ.ป.อ. (ไทย) ๒/๑๑๑/๑.] 

	ด้วยเพราะพระผู้มีพระภาคทรงอาศัยพุทธจักษุในการตรวจดูหมู่สัตว์ จึงได้รู้ชัดถึงความแก่กล้าและความอ่อนในอินทรีย์ของบุคคล มีหลักฐานปรากฏในพระวินัยปิฎก มหาวรรค มหาขันธกะ พรหมนิคมกถา ความว่า
...เพราะอาศัยพระกรุณาในหมู่สัตว์ ทรงตรวจดูโลกด้วยพุทธจักษุ เมื่อทรงตรวจดูโลกด้วยพุทธจักษุ ได้เห็นสัตว์ทั้งหลายผู้มีธุลีในตาน้อย มีธุลีในตามาก มีอินทรีย์แก่กล้ามีอินทรีย์อ่อน มีอาการดี มีอาการทราม สอนให้รู้ได้ง่าย สอนให้รู้ได้ยาก…[footnoteRef:346] [346:  วิ.ม. (ไทย) ๔/๙/๑๔.] 

	ซึ่งในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี มหาวรรค มหาปทานสูตร พรหมยาจนกถาวัณณนา ได้อธิบายว่า
คำว่า ด้วยพระพุทธจักษุ (พุทฺธจกฺขุนา) ได้แก่ ด้วยการหยั่งรู้ความยิ่งและความหย่อนแห่งอินทรีย์ และด้วยการหยั่งรู้กิเลสและอัธยาศัยที่นอนเนื่องอยู่ เพราะคำว่า พุทธจักษุ เป็นชื่อของญาณ ๒ ประการนี้ คำว่า พระสมันตจุกษุ เป็นชื่อแห่งพระสัพพัญญุตญาณ คำว่า ธรรมจักษุ เป็นชื่อแห่งมรรคญาณ ๓ 
ในคำว่า ผู้มีธุลีในดวงตาน้อย (อปฺปรชกฺเข) เป็นต้น ธุลีมีราคะเป็นต้นในจักษุคือปัญญาของสัตว์เหล่าใดมีน้อย โดยนัยที่กล่าวมาแล้วนั่นแล สัตว์เหล่านั้นชื่อว่ามีธุลีในดวงตาน้อย ธุลีมีราคะเป็นต้นนั้น ของสัตว์เหล่าใดมีมาก สัตว์เหล่านั้นชื่อว่ามีธุลีในดวงตามาก อินทรีย์ทั้งหลายมีศรัทธาเป็นต้นของสัตว์เหล่าใดแก่กล้า สัตว์เหล่านั้นชื่อว่ามีอินทรีย์แก่กล้า อินทรีย์เหล่านั้นของสัตว์เหล่าใดอ่อน สัตว์เหล่านั้นชื่อว่ามีอินทรีย์อ่อน อาการทั้งหลายมีศรัทธาเป็นต้นนั้นนั่นแลของสัตว์เหล่าใดดี สัตว์เหล่านั้นชื่อว่ามีอาการดี สัตว์เหล่าใดกำหนดรู้เหตุที่ตรัสไว้แล้ว คือ ให้รู้ได้โดยง่าย สัตว์เหล่านั้นชื่อว่าสอนให้รู้ได้โดยง่าย... 
... บุคคลผู้มีศรัทธา ชื่อว่า มีกิเลสธุลีน้อยในปัญญาจักขุ... บุคคลผู้มีความเพียร ชื่อว่า มีกิเลสดุจธุลีน้อยในปัญญาจักษุ... บุคคลผู้มีสติตั้งมั่น ชื่อว่า มีกิเลสดุจธุลีน้อยในปัญญาจักษุ... บุคคลผู้มีจิตตั้งมั่น ชื่อว่า มีกิเลสดุจธุลีน้อยในปัญญาจักษุ... บุคคลผู้มีปัญญาดี ชื่อว่า มีกิเลสดุจธุลีน้อยในปัญญาจักษุ อนึ่ง บุคคลผู้มีศรัทธาเป็นผู้มีอินทรีย์แก่กล้า ฯลฯ บุคคลผู้มีปัญญาดีเป็นผู้มักเห็นปรโลกและโทษโดยความเป็นภัย... [footnoteRef:347] [347:  ที.ม.อ. (ไทย) -/๖๙/๙๑-๙๒.] 

	และพระพุทธองค์ยังตรัสบอกถึงบุคคลผู้ชอบประเมินและพยากรณ์ในบุคคลอื่น ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ฉักกนิบาต ปฐมปัณณาสก์ ธัมมิกวรรค มิคสาลาสูตร ความว่า
...นอกจากตถาคต เพราะเหตุนั้นแล เธอทั้งหลายอย่าได้เป็นผู้ชอบถือประมาณในบุคคล และอย่าถือประมาณในบุคคล เพราะบุคคลผู้ถือประมาณในบุคคล ย่อมทำลายคุณวิเศษของตน ส่วนเราหรือผู้เหมือนเราพึงถือประมาณในบุคคลได้
ในเรื่องญาณเป็นเครื่องกำหนดรู้อินทรีย์แก่กล้า และอินทรีย์อ่อนของบุคคล ใครกันเล่า คือ มิคสาลาอุบาสิกาผู้เขลา ไม่ฉลาด ไม่หลักแหลม มีปัญญาทึบ และใครกันเล่า คือ พระสัมมาสัม-พุทธเจ้าผู้มีวิสัยที่ไม่มีอะไรขัดขวางได้[footnoteRef:348] [348:  องฺ.ฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๔๔/๕๐๖.] 

หลักฐานในทัสกนิทเทส ระบุว่า พระผู้มีพระภาคทรงเป็นผู้ที่ทราบความแก่กล้าและความอ่อนในอินทรีย์ของสัตว์ทั้งหลาย นอกจากนี้ หลักฐานในมหาสีหนาทสูตร ยังระบุอีกว่า การที่พระองค์ทรงรู้ถึงความแก่กล้าและความอ่อนในอินทรีย์ของสัตว์ทั้งหลาย เป็นความสามารถพิเศษที่มีเฉพาะในพระพุทธเจ้า และญาณที่ทำให้ทราบถึงความแก่และความอ่อนในอินทรีย์ของสัตว์ทั้งหลายนี้ ไม่มีทั่วไปแก่พระสาวก ส่วนในพรหมนิคมกถา ได้ระบุอีกว่า ด้วยเพราะพระองค์อาศัยพุทธจักษุญาณ (พระสัพพัญญุตญาณ) ส่วนในมิคสาลาสูตร ได้ปรากฏพระพุทธดำรัสกำชับพระสาวกว่า อย่าได้เป็นผู้ชอบถือประมาณในบุคคลอื่น เพราะจะทำลายคุณวิเศษของตนเอง ยกเว้นพระพุทธเจ้าเท่านั้น
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นวิเคราะห์ที่ ๒ พบว่า ญาณหยั่งรู้ในความแก่และอ่อนของอินทรีย์ในแต่ละบุคคล เป็นพุทธวิสัยที่มีเฉพาะในพระสัพพัญญูพุทธเจ้าเท่านั้น และด้วยหลักฐานทั้งหมดนี้ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระคึกฤทธิ์มีอินทริยปโรปริยัตตญาณ จึงตกไป 
	สรุปความว่า นอกจาก ๓ พระสูตร คือ ทุติยอุปปาทสูตร สัญโยชนสูตร และทุติยผลสูตร เมื่อกล่าวโดยสรุปมีใจความว่า ถ้าเว้นขาดเสียจากวินัยของพระองค์แล้ว อินทรีย์ ๕ คือ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา จะเกิดขึ้นมาเองไม่ได้ แม้จะมีวินัยของพระองค์ก็ตาม แต่ถ้าไม่เจริญอินทรีย์ ๕ ให้มากแล้ว ก็ไม่สามารถเป็นเหตุให้ละสังโยชน์ได้ ส่วนบุคคลที่ทำอินทรีย์ ๕ ให้มากเจริญให้มากเท่านั้นจึงจะละสังโยชน์ได้ โดยหวังผลได้ ๑ ใน ๗ ประการ อย่างใดอย่างหนึ่ง ได้แก่ ๑) จะได้บรรลุเป็นพระอรหันต์ในปัจจุบันทันที ๒) ถ้าไม่ได้บรรลุอรหัตตผลในปัจจุบัน จะได้บรรลุในเวลาใกล้ตาย เป็นต้น เมื่อพิจารณาเนื้อความในพระสูตรทั้ง ๓ แล้วจะเห็นได้ว่า อินทรีย์ ๕ นั้นไม่สามารถจะแก่กล้าขึ้นได้เองโดยปราศจากความพากเพียรพยายามกระทำให้เกิดขึ้น
	อีกประการหนึ่ง พระผู้มีพระภาคทรงทราบสัตว์ทั้งหลายผู้มีธุลี คือ กิเลสน้อย มีธุลี คือ กิเลสมาก มีอินทรีย์แก่กล้า มีอินทรีย์อ่อน ฯ เพราะพระองค์อาศัยอินทริยปโรปริยัตตญาณ (ญาณกำหนดรู้ความหย่อนและความยิ่งแห่งอินทรีย์) ซึ่งญาณนี้มีเฉพาะในพระสัพพัญญูพุทธเจ้าเท่านั้น เพราะเป็นอสาธารณญาณ ไม่มีทั่วไปแก่พระสาวก ซึ่งพระองค์ยังตรัสเตือนบุคคลผู้ชอบถือประมาณในบุคคลอื่นว่า “เธอทั้งหลายอย่าได้เป็นผู้ชอบถือประมาณในบุคคล ส่วนเราหรือผู้เหมือนเราพึงถือประมาณในบุคคลได้”
	ดังนั้น เมื่อนำคำสอนของพระคึกฤทธิ์ที่ได้กล่าวว่า “พระพุทธเจ้าจะรู้จังหวะอินทรีย์ภาวนาของแต่ละคน ผู้ที่ยังไม่ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์ยังอ่อนอยู่ และอินทรีย์จะเริ่มแก่กล้าเมื่อในเวลาใกล้จะเสียชีวิต” พร้อมทั้งได้กล่าวยืนยันอีกว่า “ไม่มีคำของผมเลยแม้แต่บทพยัญชนะเดียว ถ้าค้านผมก็ช่วยไปค้านพระศาสดา เพราะผมก๊อปปี้คำพระศาสดาทุกคำ” มาเทียบเคียงกับหลักฐานทั้งหมดในประเด็นวิเคราะห์ทั้ง ๒ ประเด็นแล้ว พบว่า คำสอนของพระคึกฤทธิ์มีความขัดแย้งและคัดค้านกับคำสอนของพระศาสดา มีวาทะอันเป็นข้าศึก โดยพระคึกฤทธิ์ได้แสดงในสิ่งที่พระองค์ไม่ได้แสดงว่าพระองค์ทรงแสดง เป็นต้น
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในประเด็นวิเคราะห์บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้าแล้ว ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระผู้มีพระภาคไม่เคยตรัสสอนว่า บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้าขึ้นได้เอง 
๒. วิเคราะห์การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต
	ในประเด็นวิเคราะห์นี้ ผู้วิจัยได้ยกหลักฐานมาแสดงเพื่อเป็นหลักเกณฑ์ในการตัดสินชี้วัดลักษณะการอวดอุตริมนุสธรรมอันเป็นคุณวิเศษที่ไม่มีในตน โดยผู้วิจัยได้ยกมาทั้งในส่วนของสิกขาบทอนุบัญญัติ รวมทั้งสิกขาบทวิภังค์และบทภาชนีย์ด้วย เพื่อชี้แจงและอธิบายรายละเอียดในตัวสิกขาบทบัญญัติที่พระผู้มีพระภาคทรงบัญญัติไว้ ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ปาราชิกกัณฑ์ ปาราชิกสิกขาบทที่ ๔ พระอนุบัญญัติ ความว่า
อนึ่ง ภิกษุใดไม่รู้ยิ่ง กล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมอันเป็นญาณทัสสนะที่ประเสริฐอันสามารถ ให้น้อมเข้ามาในตนว่า “ข้าพเจ้ารู้อย่างนี้ เห็นอย่างนี้” ครั้นสมัยต่อจากนั้น อันผู้ใดผู้หนึ่งโจทก็ตามไม่โจทก็ตาม เธอผู้ต้องอาบัติแล้ว หวังความบริสุทธิ์ พึงกล่าวอย่างนี้ว่า “ท่านทั้งหลาย ข้าพเจ้าไม่รู้อย่างนั้น ได้กล่าวว่ารู้ ข้าพเจ้าไม่เห็นอย่างนั้น ได้กล่าวว่าเห็น ข้าพเจ้ากล่าวคำไร้ประโยชน์ เป็นคำเท็จ” เว้นไว้แต่สำคัญว่าได้บรรลุ แม้ภิกษุนี้ก็เป็นปาราชิก หาสังวาสมิได้[footnoteRef:349] [349:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๙๗/๑๘๓.] 

สิกขาบทวิภังค์
คำว่า ไม่รู้ยิ่ง คือ ภิกษุไม่รู้ไม่เห็นกุศลธรรมในตนซึ่งไม่มีอยู่ ไม่เป็นจริง หาไม่ได้ กล่าวว่า เรามีกุศลธรรม 
ที่ชื่อว่า อุตตริมนุสสธรรม ได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ ญาณทัสสนะ มรรคภาวนา การทำผลให้แจ้ง การละกิเลส ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ความยินดีในเรือนว่าง
คำว่า น้อมเข้ามาในตน ได้แก่ น้อมกุศลธรรมเหล่านั้นเข้าในตน หรือน้อมตนเข้าในกุศลธรรมเหล่านั้น
คำว่า ญาณ ได้แก่ วิชชา ๓ คำว่า ทัสสนะ ได้แก่ ญาณก็คือทัสสนะ ทัสสนะก็คือญาณ
คำว่า กล่าวอวด คือ บอกแก่ชายหรือแก่หญิง แก่บรรพชิตหรือแก่คฤหัสถ์
คำว่า ข้าพเจ้ารู้อย่างนี้ เห็นอย่างนี้ ความว่า “ข้าพเจ้ารู้ธรรมเหล่านั้น เห็นธรรมเหล่านั้น ธรรมเหล่านั้นมีอยู่ในข้าพเจ้า และข้าพเจ้าย่อมเห็นชัดธรรมเหล่านั้น”
คำว่า ครั้นสมัยต่อจากนั้น คือ ล่วงขณะ ระยะ ครู่ ที่กล่าวอวดนั้น
คำว่า อันผู้ใดผู้หนึ่งโจทก์ก็ตาม คือ มีผู้โจทก์ในเรื่องที่เธอกล่าวอ้างว่า “ท่านบรรลุอะไร บรรลุอย่างไร บรรลุเมื่อไร บรรลุที่ไหน ละกิเลสเหล่าไหนได้ ได้ธรรมอะไร”
คำว่า ไม่โจทก์ คือ ไม่มีใคร ๆ กล่าว
คำว่า ผู้ต้องอาบัติแล้ว ความว่า ภิกษุมีความปรารถนาชั่ว ถูกความอยากครอบงำ กล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไม่มีจริงไม่เป็นจริง ต้องอาบัติปาราชิกแล้ว
คำว่า หวังความบริสุทธิ์ คือ ประสงค์จะเป็นคฤหัสถ์ อุบาสก อารามิก (คนวัด) หรือสามเณร
คำว่า ท่านทั้งหลาย ข้าพเจ้าไม่รู้อย่างนั้น ได้กล่าวว่ารู้ ข้าพเจ้าไม่เห็นอย่างนั้น ได้กล่าวว่าเห็น ความว่า ภิกษุกล่าวว่า “ข้าพเจ้าไม่รู้ธรรมเหล่านั้น ไม่เห็นธรรมเหล่านั้น ธรรมเหล่านั้นไม่มี และข้าพเจ้าก็ไม่เห็นชัดธรรมเหล่านั้น”
คำว่า กล่าวคำไร้ประโยชน์ เป็นคำเท็จ ความว่า ข้าพเจ้ากล่าวคำไร้ประโยชน์ กล่าวเท็จ กล่าวไม่จริง กล่าวสิ่งที่ไม่มี ข้าพเจ้าไม่รู้กล่าวไปแล้ว
คำว่า เว้นไว้แต่สำคัญว่าได้บรรลุ คือ ยกเว้นการสำคัญว่าได้บรรลุ
คำว่า แม้ภิกษุนี้ คือ ภิกษุที่พระผู้มีพระภาคตรัสเทียบกับภิกษุรูปก่อน ๆ
คำว่า เป็นปาราชิก ความว่า ภิกษุมีความปรารถนาชั่ว ถูกความอยากครอบงำ กล่าวอวด อุตตริมนุสสธรรมที่ไม่มีอยู่ไม่เป็นจริง ย่อมไม่เป็นสมณะไม่เป็นเชื้อสายศากยบุตร เปรียบเหมือนต้นตาลยอดด้วนที่ไม่อาจงอกได้ต่อไป ดังนั้นพระผู้มีพระภาคจึงตรัสว่า “เป็นปาราชิก”
คำว่า หาสังวาสมิได้ อธิบายว่า ที่ชื่อว่า สังวาส ได้แก่กรรมที่ทำร่วมกันอุทเทศที่สวดร่วมกัน ความมีสิกขาเสมอกัน นี้ชื่อว่า สังวาส สังวาสนั้นไม่มีกับภิกษุรูปนั้น ด้วยเหตุนั้น พระผู้มีพระภาคจึงตรัสว่า “หาสังวาสมิได้”[footnoteRef:350] [350:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๙๘/๑๘๓-๑๘๕.] 

บทภาชนีย์
ที่ชื่อว่า อุตตริมนุสสธรรม ได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ ญาณทัสสนะ มรรคภาวนา การทำผลให้แจ้ง การละกิเลส ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ความยินดีในเรือนว่าง
คำว่า ฌาน ได้แก่ ปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถฌาน
คำว่า วิโมกข์ ได้แก่ สุญญตวิโมกข์ อนิมิตตวิโมกข์ อัปปณิหิตวิโมกข์
คำว่า สมาธิ ได้แก่ สุญญตสมาธิ อนิมิตตสมาธิ อัปปณิหิตสมาธิ
คำว่า สมาบัติ ได้แก่ สุญญตสมาบัติ อนิมิตตสมาบัติ อัปปณิหิตสมาบัติ
คำว่า ญาณ ได้แก่ วิชชา ๓
คำว่า มรรคภาวนา ได้แก่ สติปัฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ โพชฌงค์ ๗ อริยมรรคมีองค์ ๘
คำว่า การทำผลให้แจ้ง ได้แก่ การทำโสดาปัตติผลให้แจ้ง การทำสกทาคามิผลให้แจ้ง การทำอนาคามิผลให้แจ้ง การทำอรหัตตผลให้แจ้ง
คำว่า การละกิเลส ได้แก่ การละราคะ การละโทสะ การละโมหะ
คำว่า ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ได้แก่ ภาวะที่จิตปลอดจากราคะ ภาวะที่จิตปลอดจากโทสะ ภาวะที่จิตปลอดจากโมหะ
คำว่า ความยินดีในเรือนว่าง ได้แก่ ความยินดีในเรือนว่างด้วยปฐมฌาน ความยินดีในเรือนว่างด้วยทุติยฌาน ความยินดีในเรือนว่างด้วยตติยฌาน ความยินดีในเรือนว่างด้วยจตุตถฌาน[footnoteRef:351] [351:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๙๙/๑๘๕-๑๘๖.] 

อนาปัตติวาร ภิกษุต่อไปนี้ไม่ต้องอาบัติ คือ
๑. ภิกษุผู้สำคัญว่าได้บรรลุ
๒. ภิกษุผู้ไม่มีความประสงค์จะกล่าวอวด
๓. ภิกษุวิกลจริต
๔. ภิกษุผู้มีจิตฟุ้งซ่าน
๕. ภิกษุกระสับกระส่ายเพราะเวทนา
๖. ภิกษุผู้เป็นต้นบัญญัติ[footnoteRef:352] [352:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๒๒๒/๒๑๐.] 

	ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์ต่อในบทที่ ๔ ซึ่งเป็นหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผ่คำสอนในประเด็นการพยากรณ์มรรคผลและพยากรณ์คติที่ไปผู้เสียชีวิต โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้
๑. อุบาสกได้เล่าว่า ตนเปิดเสียงอ่านพุทธวจนะบทปฏิจจสมุปบาทและอานาปานสติให้แม่ของภรรยาที่กำลังป่วยฟังเป็นเวลา ๑-๒ เดือน เปิดให้ฟังจนแม่ของภรรยาเสียชีวิต พร้อมกับเล่าอีกว่า หลังจากแม่ของภรรยาเสียชีวิตแล้วศพมีอาการตัวเหลืองเหมือนคนนอนหลับ พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวพยากรณ์ว่า แม่ภรรยาของอุบาสกที่เสียชีวิตไปได้ละสังโยชน์ ๕ 
๒. อุบาสกยังเอาคลิปวิดีโอที่ได้ถ่ายภาพศพแม่ของภรรยา ซึ่งมีอาการตัวเหลืองมาขึ้นหน้าจอโปรเจคเตอร์ที่ศาลาไม้ วัดนาป่าพง เพื่อให้ผู้ที่มาร่วมฟังการบรรยายได้ดูด้วย พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวว่า พระพุทธเจ้าเรียกว่า ผิวพรรณผ่องใส (ศพที่มีอาการตัวเหลือง) และยังพยากรณ์ย้ำไปอีกว่า แม่ภรรยาของอุบาสกที่ได้เสียชีวิตไปสิ้นสังโยชน์ ๕ ไปเกิดในชั้นสุทธาวาส และจะปรินิพพานในภพนั้น
๓. พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า พระผู้มีพระภาคบอกว่า ใครฟังคำสอนของตถาคตก่อนสิ้นชีวิตในช่วงใกล้ตายจะละสังโยชน์ ๕ ได้เป็นพระอนาคามี ศพผิวพรรณจะผ่องใส (ศพที่มีอาการตัวเหลือง) ใครมีญาติใกล้ตายไปลองเลย เอาช่วงใกล้จะตายนะ วันนี้ได้รับแจก ๑ แผ่น เสียงอ่านคำสอนของพระศาสดาพุทธวจนะล้วน ๆ ตรัสไว้ในผัคคุณสูตร พระอานนท์บอกหลังพระผู้มีพระภาคจากไปได้ไม่นาน ผัคคุณะก็ทำกาละลง แต่ฉวีวรรณผ่องใสยิ่งนัก พระพุทธเจ้าบอกว่า อานนท์ไม่ผ่องใสได้อย่างไร ก่อนฟังธรรมะผัคคุณะยังละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำไม่ได้เลย แต่หลังจากการฟังธรรมะตถาคตแล้ว ผัคคุณะละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำได้แล้ว เห็นมะ
๔. อุบาสกอีกคนได้เล่าว่า ตนได้โหลดคลิปการบรรยายธรรมของพระคึกฤทธิ์ไปเปิดให้ญาติที่ป่วยเป็นโรคมะเร็งในกระดูกฟัง และยังได้เล่าต่อไปอีกว่า หลังจากญาติเสียชีวิตแล้ว จึงได้เอาภาพถ่ายศพญาติที่เสียชีวิตมาให้พระคึกฤทธิ์ดูพร้อมกับเล่าว่า เก็บศพไว้ ๓ วันก่อนทำการฌาปนกิจ และศพมีอาการตัวนิ่มเหมือนคนที่ยังไม่ตาย พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวพยากรณ์ว่า ญาติผู้ที่เสียชีวิตของอุบาสกคนนี้ได้ละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำได้ และพระคึกฤทธิ์ยังกล่าวอีกว่า ดังนั้นเท่ากับพวกที่ตายแล้วผิวพรรณผ่องใสพวกนี้เป็นพระอริยบุคคลทั้งหมด
	ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระคึกฤทธิ์จึงกล่าวยืนยันเช่นนั้น ดังนั้น ผู้วิจัยจึงตั้งสมมติฐานเพื่อนำข้อมูลมาวิเคราะห์และวินิจฉัยเป็น ๕ ประเด็น คือ
	๑. พระคึกฤทธิ์เป็นพระอริยบุคคล
	๒. พระคึกฤทธิ์มีจุตูปปาตญาณ
	๓. พระคึกฤทธิ์สำคัญตนผิดว่าได้บรรลุสัทธรรม
	๔. พระคึกฤทธิ์กล่าวตู่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและกล่าวมุสาวาท
	๕. พระคึกฤทธิ์กล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมอันเป็นคุณวิเศษที่ไม่มีในตน
	โดยผู้วิจัยจะใช้หลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถา เป็นต้น เพื่อนำมาวิเคราะห์และวินิจฉัยในแต่ละประเด็นต่อไป
๑) พระคึกฤทธิ์เป็นพระอริยบุคคล
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า พระคึกฤทธิ์เป็นพระอริยบุคคล ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	ในคลิปชื่อ “พระอาจารย์คึกฤทธิ์-พุทธวจน-ความเข้าใจผิดของชาวพุทธ” ช่วงนาทีที่ ๑.๐๓.๑๗-๑.๐๓.๓๕ เป็นการสนทนากันระหว่างอุบาสิกากับพระคึกฤทธิ์ ดังต่อไปนี้
อุบาสิกา : ... พอ ๆ มาวันนี้มีพระอาจารย์มาพูดเรื่องพุทธวจนะ ก็ก็เลยทำให้รู้สึกดีใจว่าอย่างน้อยก็ยังมีชีวิตอยู่ที่จะเห็น
พระคึกฤทธิ์ : อะฮะ
อุบาสิกา : การเผยแผ่พุทธวจนะและมี
พระคึกฤทธิ์ : อะฮะ
อุบาสิกา : มีพระอริยสงฆ์แบบพระอาจารย์ซึ่งมีความสามารถในการถ่ายทอดบอกสอน
พระคึกฤทธิ์ : อึ้ม[footnoteRef:353] [353:  nirdukkha, พระอาจารย์คึกฤทธิ์-พุทธวจน-ความเข้าใจผิดของชาวพุทธ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=sH0A-KqMJb4 [๑๓ ธันวาคม ๒๕๖๑].] 

	คำว่า พระอริยสงฆ์ ก็คือ พระอริยบุคคล มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มูลปัณณาสก์ คันถารัมภกถา ความว่า
	...พระอริยสงฆ์ คือ ชุมนุมแห่งพระอริยบุคคลแม้ทั้ง ๘ ผู้เป็นบุตรเกิดแต่พระอุระของพระสุคต ผู้ย่ำยีมารและเสนามารได้แล้ว[footnoteRef:354] [354:  ม.มู.อ. (ไทย) ๑/-/๑.] 

	บทสนทนาข้างต้นเป็นการสนทนากันระหว่างอุบาสิกากับพระคึกฤทธิ์ พระคึกฤทธิ์ได้ใช้คำพูดแสดงอาการยอมรับในคำพูดของอุบาสิกาที่กล่าวชื่นชมพระคึกฤทธิ์ว่าเป็นพระอริยบุคคล 
ดังนั้น ผู้วิจัยจึงได้ตั้งข้อสังเกตความเป็นอริยบุคคลของพระคึกฤทธิ์ ด้วยการเทียบเคียงกับหลักฐานที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกและอรรถกถาเป็นต้น 
	เมื่อผู้วิจัยสืบค้นหลักฐาน พบว่า พระผู้มีพระภาคทรงปรับอาบัติแก่ภิกษุผู้ที่บอกคุณวิเศษที่มีจริงแก่ผู้ที่ไม่ใช่ภิกษุภิกษุณี ปรากฏหลักฐานในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ปาจิตติยกัณฑ์ มุสาวรรค ภูตาโรจนสิกขาบท ความว่า
ก็ ภิกษุใดบอกอุตตริมนุสสธรรมที่มีจริงแก่อนุปสัมบัน ต้องอาบัติปาจิตตีย์[footnoteRef:355] [355:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๙/๒๕๕.] 

ที่ชื่อว่า อนุปสัมบัน ได้แก่ ยกเว้นภิกษุ ภิกษุณี นอกนั้นชื่อว่าอนุปสัมบัน[footnoteRef:356] [356:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๗๐/๒๕๕.] 

ที่ชื่อว่า อุตตริมนุสสธรรม ได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ ญาณทัสสนะ มรรคภาวนา การทำผลให้แจ้ง การละกิเลส ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ความยินดี ในเรือนว่าง[footnoteRef:357] [357:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๗๐/๒๕๖.] 

คำว่า การทำผลให้แจ้ง ได้แก่ การทำโสดาปัตติผลให้แจ้ง การทำสกทาคามิผลให้แจ้ง การทำอนาคามิผลให้แจ้ง การทำอรหัตตผลให้แจ้ง[footnoteRef:358] [358:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๗๐/๒๕๖.] 

คำว่า บอก คือ ภิกษุกล่าวแก่อนุปสัมบันว่า “ข้าพเจ้าเข้าโสดาปัตติผล... สกทาคามิผล... อนาคามิผล... อรหัตตผลแล้ว... ข้าพเจ้าเข้าอยู่... ข้าพเจ้าเป็นผู้เข้าแล้ว... ข้าพเจ้าเป็นผู้ได้อรหัตตผล... ข้าพเจ้าเป็นผู้ชำนาญ... ข้าพเจ้าทำอรหัตตผลให้แจ้งแล้ว” ต้องอาบัติปาจิตตีย์[footnoteRef:359] [359:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๗๑/๒๕๙.] 

นอกจากหลักฐานในภูตาโรจนสิกขาบทแล้ว ในอรรถกถาสิกขาบทนี้ ยังได้อธิบายอีกว่า “ก่อนที่พระผู้มีพระภาคจะบัญญัติสิกขาบทนี้ พระภิกษุสาวกได้บอกความเป็นอริยบุคคลแก่ชาวบ้าน ด้วยจิตใจที่บริสุทธิ์ และเพราะด้วยสาเหตุนี้ พระองค์จึงทรงบัญญัติสิกขาบทนี้ขึ้นมา”[footnoteRef:360] เมื่อพระองค์บัญญัติสิกขาบทนี้แล้ว พระภิกษุสาวกผู้เป็นอริยบุคคลจะไม่ยอมล่วงละเมิดสิกขาบท ด้วยการบอกความเป็นอริยบุคคลที่มีจริงแก่บุคคลผู้ไม่ใช่ภิกษุภิกษุณีอย่างเด็ดขาด แม้จะต้องสละด้วยชีวิตก็ตาม มีหลักฐานปรากฏในมหาสมุทเทอัฏฐัจฉริยะ ความว่า “สาวกทั้งหลายของเราย่อมไม่ละเมิดสิกขาบทที่เราบัญญัติไว้ แม้เพราะเหตุแห่งชีวิต ...”[footnoteRef:361] [360:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๖๗/๓๓๒-๓๓๓.]  [361:  วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๘๕/๒๘๒.] 

นอกจากนี้ หลักฐานในคลิปชื่อ “ในเมื่อเป็นธาตุตามธรรมชาติทำไมดูมีชีวิต : สัตตานัง สังขตะ อสังขตะ” ช่วงนาทีที่ ๒.๑๕-๒.๔๖ พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวว่า 
อสังขตธาตุ [นิพพาน] เนี่ยะ เกิดไม่ปรากฏ เสื่อมไม่ปรากฏ เมื่อตั้งอยู่ไม่มีภาวะอย่างอื่นปรากฏ มันเป็นคนละธาตุ คนละส่วนกัน และธาตุนี้ [ทำท่ามือแสดงธาตุนี้ หมายถึง อสังขตธาตุ] น่ะแหละ ที่เป็นผู้มีอวิชชาความไม่รู้เป็นเครื่องกั้น ตัณหาเป็นเครื่องผูก ที่มาหลงยึดไอ้ห้าธรรมชาติฝั่งนี้ [ทำท่ามือแสดง หมายถึง ยึดฝั่งสังขตธาตุ] ก็คือไอ้ก้อนนี้แหล่ะ [ทำท่ามือแสดงว่าก้อนนี้ หมายถึง อสังขตธาตุ] มาหลงยึดไอ้ห้าตัวนี้ [ทำท่ามือแสดง หมายถึง สังขตธาตุ] น่ะ ดังนั้น ถ้าจะบอกว่าชีวิตจริง ๆ ก็คือไอ้ธาตุนี้ฝั่งนี้ที่รู้เรื่องทุกเรื่อง รู้เรื่องว่าขันธ์ ๕ [สังขตธาตุ] ทำงานยังไง แต่ตัวขันธ์ ๕ เองไม่ใช่ชีวิตไม่รู้เรื่องอะไร[footnoteRef:362] [362:  Buddhawajana Bn.๓๑๒ Fanta Chaleeporn, ในเมื่อเป็นธาตุตามธรรมชาติทำไมดูมีชีวิต : สัตตานัง สังขตะ อสังขตะ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=kkespm1tyAM [๑๓ ธันวาคม ๒๕๖๑].] 

	ซึ่งในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
สังขาร ๑. สิ่งที่ถูกปัจจัยปรุงแต่ง, สิ่งที่เกิดจากเหตุปัจจัย เป็นรูปธรรมก็ตามนามธรรมก็ตาม ได้แก่ ขันธ์ ๕ ทั้งหมด, ตรงกับคำว่า สังขตะหรือสังขตธรรม ...[footnoteRef:363] [363:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๔๑๒.] 

อสังขตธรรม ธรรมอันมิได้ถูกปรุงแต่ง ได้แก่ พระนิพพาน; ตรงข้ามกับ สังขตะ[footnoteRef:364] [364:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕๒๓.] 

	เมื่อพิจารณาจากหลักฐานข้างต้นแล้ว พบว่า พระคึกฤทธิ์ได้ยอมรับในคำพูดของอุบาสิกาที่ได้กล่าวชื่นชมพระคึกฤทธิ์ว่าเป็นพระอริยบุคคล ในภูตาโรจนสิกขาบท ระบุว่า พระศาสดาได้บัญญัติสิกขาบทห้ามภิกษุบอกความเป็นอริยบุคคลแก่ผู้ไม่ใช่ภิกษุภิกษุณี ซึ่งในมหาสมุทเทอัฏฐัจฉริยะ ยังระบุอีกว่า พระอริยสาวกจะไม่ล่วงละเมิดสิกขาบทที่พระศาสดาได้บัญญัติไว้ แม้จะต้องสละด้วยชีวิต นอกจากนี้ พระคึกฤทธิ์ยังมีความเข้าใจว่า นิพพาน (อสังขตธาตุ) มีสภาพเป็นอัตตาที่เข้ามาหลงยึดครองขันธ์ ๕ (สังขตธาตุ) ซึ่งนิพพานรับรู้การทำงานของขันธ์ทั้ง ๕ แต่ตัวขันธ์ ๕ ไม่รู้เรื่องอะไร เมื่อกล่าวโดยหลักการของพระพุทธศาสนาแล้ว พระผู้มีพระภาคทรงปฏิเสธการมีอยู่ของอัตตาทั้งภายนอกและภายในขันธ์ ๕ ทั้งยังได้ปฏิเสธความเป็นอัตตา (ตัวตน) ของขันธ์ ๕ ด้วย มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค ขันธสังยุต มัชฌิมปัณณาสก์ เถรวรรค อนุราธสูตร ความว่า
“อนุราธะ ... “เธอพิจารณาเห็นว่า ‘ตถาคตมีนอกจากรูป’ หรือ”
“ไม่ใช่อย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า”
เธอพิจารณาเห็นว่า ‘ตถาคตมีในเวทนา ฯลฯ นอกจากเวทนา ฯลฯ ในสัญญา ... ในสังขาร ... นอกจากสังขาร ... ในวิญญาณ’ หรือ”
“ไม่ใช่อย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า”
“เธอพิจารณาเห็นว่า ‘ตถาคตมีนอกจากวิญญาณ’ หรือ”
“ไม่ใช่อย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า” ...
“อนุราธะ ... เธอพิจารณาเห็นว่า ‘ตถาคตนี้ไม่มีรูป’ ... ไม่มีเวทนา ... ไม่มีสัญญา ... ไม่มีสังขาร พิจารณาเห็นว่า ‘ตถาคตไม่มีวิญญาณ’ หรือ”
“ไม่ใช่อย่างนั้น พระพุทธเจ้าข้า”
“อนุราธะ แท้จริง เธอจะค้นหาตถาคต[footnoteRef:365] โดยจริงโดยแท้ในขันธ์ ๕ ประการนี้ ในปัจจุบันไม่ได้เลย ...[footnoteRef:366] [365:  ตถาคต เป็นคำที่ลัทธิอื่น ๆ ใช้มาก่อนพุทธกาลหมายถึงอัตตา (อาตมัน) ไม่ได้หมายถึงพระพุทธเจ้า ในที่นี้หมายถึงสัตว์ (เทียบ ที.สี.อ. (ไทย) -/๖๕-๖๖/๑๖๘, ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๒๒/๑๓๕).]  [366:  ส.ข. (ไทย) ๑๗/๘๖/๑๕๖-๑๕๗.] 

	คำว่า ตถาคต ในที่นี้หมายถึง สัตว์หรืออัตตา ดังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถทีปนี อุทาน ชัจจันธวรรค ปฐมนานาติตถิยสุตตวัณณนา อธิบายว่า
คำว่า ตถาคต (ตถาคโต) ... ได้แก่ สัตว์ จริงอยู่ ทิฏฐิคติกบุคคลกล่าวสัตว์นั้นว่า ตถาคต ... กล่าวคือผู้ทำและผู้เสวยเป็นต้น หรือกล่าวคือเที่ยงและยั่งยืนเป็นต้น อธิบายว่า ในที่นี้ อัตตานั้น เบื้องหน้า คือ หลังแต่ตายเพราะกายแตกย่อมมี คือมีปรากฏอยู่ ...[footnoteRef:367] [367:  ขุ.อุ.อ. (ไทย) -/๕๔/๔๒๑-๔๒๒.] 

	และยังปรากฏหลักฐานว่า อริยสาวกในธรรมวินัยของพระผู้มีพระภาคได้ละความเห็นว่าขันธ์ทั้ง ๕ เป็นอัตตาแล้ว ดังปรากฏในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ เทวทหวรรค มหาปุณณมสูตร ความว่า
... พระผู้มีพระภาคตรัสตอบว่า “ภิกษุ อริยสาวกในธรรมวินัยนี้ผู้ได้สดับ ... ไม่พิจารณาเห็นรูปโดยความเป็นอัตตา ไม่พิจารณาเห็นอัตตาว่ามีรูป ไม่พิจารณาเห็นรูปในอัตตา หรือไม่พิจารณาเห็นอัตตาในรูป
ไม่พิจารณาเห็นเวทนาโดยความเป็นอัตตา ... ไม่พิจารณาเห็นสัญญาโดยความเป็นอัตตา ... ไม่พิจารณาเห็นสังขารโดยความเป็นอัตตา ... ไม่พิจารณาเห็นวิญญาณโดยความเป็นอัตตา ... 
ภิกษุ สักกายทิฏฐิมีไม่ได้อย่างนี้”[footnoteRef:368] [368:  ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๘๗/๙๙-๑๐๐.] 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
	อัตตา ตัวตน, อาตมัน; ปุถุชนย่อมยึดมั่นมองเห็นขันธ์ ๕ อย่างใดอย่างหนึ่งหรือทั้งหมดเป็นอัตตา หรือยึดถือว่ามีอัตตาเนื่องด้วยขันธ์ ๕ โดยอาการอย่างใดอย่างหนึ่ง; เทียบ อนัตตา[footnoteRef:369] [369:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๓๓.] 

	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐาน จะเห็นว่า พระคึกฤทธิ์ได้ยอมรับในคำพูดของอุบาสิกาที่ได้กล่าวชื่นชมว่าตนเป็นพระอริยบุคคล ในภูตาโรจนสิกขาบท ระบุว่า พระศาสดาได้บัญญัติสิกขาบทห้ามภิกษุบอกความเป็นอริยบุคคลแก่บุคคลผู้ไม่ใช่ภิกษุภิกษุณี ซึ่งในมหาสมุทเทอัฏฐัจฉริยะ ยังระบุอีกว่า พระอริยบุคคลจะไม่ล่วงละเมิดสิกขาบทที่พระศาสดาบัญญัติไว้ แม้จะต้องสละด้วยชีวิตก็ตาม นอกจากนี้ พระคึกฤทธิ์ยังมีความเข้าใจว่า นิพพาน (อสังขตธาตุ) มีสภาพเป็นอัตตาที่เข้ามาหลงยึดครองขันธ์ ๕ (สังขตธาตุ) ซึ่งนิพพานนี้รับรู้การทำงานของขันธ์ทั้ง ๕ แต่ตัวขันธ์ ๕ ไม่รู้เรื่องอะไร เมื่อกล่าวโดยหลักการพระพุทธศาสนาแล้ว พระผู้มีพระภาคทรงปฏิเสธการมีอยู่ของอัตตาทั้งภายนอกและภายในขันธ์ ๕ ทั้งยังปฏิเสธความเป็นอัตตาของขันธ์ ๕ ด้วย และยังมีหลักฐานว่า พระอริยสาวกในธรรมวินัยได้ละความเห็นว่าขันธ์ทั้ง ๕ เป็นอัตตาแล้ว ดังนั้น เมื่อนำคำสอนพระคึกฤทธิ์มาเทียบเคียงกับคำสอนของพระพุทธเจ้า พบว่า คำสอนของพระคึกฤทธิ์มีความขัดแย้งและคัดค้านกับคำสอนของพระศาสดา 
เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระคึกฤทธิ์เป็นพระอริยบุคคล จึงตกไป
๒) พระคึกฤทธิ์มีจุตูปปาตญาณ
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า พระคึกฤทธิ์มี จุตูปปาตญาณ ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	จากการสืบค้นหลักฐานในคัมภีร์ฯ พบว่า จุตูปปาตญาณอยู่ในวิชชา ๓ ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี นิกเขปกัณฑ์ ตันติกทุกนิกเขปะ วิชชาทุกะ ความว่า
ที่ชื่อว่า วิชชา ได้แก่ วิชชา ๓ คือ
๑. วิชชา คือ ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ
๒. วิชชา คือ จุตูปปาตญาณ
๓. วิชชา คือ อาสวักขยญาณ[footnoteRef:370] [370:  อภิ.สงฺ. (ไทย) ๓๔/๑๓๘๐/๓๔๓.] 

	ในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย มหานิทเทส อัฎฐกวรรค สารีปุตตสุตตนิทเทส ความว่า
เมื่อวิชชามีอยู่ ชื่อว่าเป็นผู้มั่นคงเพราะทรงแสดงออกว่า ทรงเป็นผู้มีวิชชา ๓ …
พระผู้มีพระภาค ชื่อว่าเป็นผู้มั่นคงเพราะแสดงออกซึ่งธรรมนั้น ๆ เป็นอย่างนี้ รวมความว่า พระพุทธเจ้าพระองค์นั้น ผู้ไม่ทรงถูกกิเลสอาศัย เป็นผู้มั่นคง[footnoteRef:371] [371:  ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๑๙๒/๕๕๖.] 

	หลักฐานข้างต้นแสดงให้เห็นว่า พระผู้มีพระภาคทรงประกอบด้วยวิชชา ๓ ซึ่งพระองค์อาศัยจุตูปปาตญาณจึงล่วงรู้การตาย (จุติ) และการเกิดของหมู่สัตว์ ดังปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ สีหนาทวรรค มหาสีหนาทสูตร ความว่า 
ตถาคตเห็นหมู่สัตว์ผู้กำลังจุติ (เคลื่อน) กำลังเกิด ทั้งชั้นต่ำและชั้นสูง งามและไม่งาม เกิดดีและเกิดไม่ดี ด้วยตาทิพย์อันบริสุทธิ์เหนือมนุษย์ รู้ชัดถึงหมู่สัตว์ผู้เป็นไปตามกรรมว่า ‘หมู่สัตว์ที่ประกอบกายทุจริต วจีทุจริต และมโนทุจริต ... พวกเขาหลังจากตายแล้วจะไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก แต่หมู่สัตว์ที่ประกอบกายสุจริต วจีสุจริต และมโนสุจริต ... พวกเขาหลังจากตายแล้วจะไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ ตถาคตเห็นหมู่สัตว์ผู้กำลังจุติ กำลังเกิด ทั้งชั้นต่ำและชั้นสูง งามและไม่งาม เกิดดีและเกิดไม่ดี ด้วยตาทิพย์อันบริสุทธิ์เหนือมนุษย์ รู้ชัดถึงหมู่สัตว์ผู้เป็นไปตามกรรมอย่างนี้แล การที่ตถาคตเห็นหมู่สัตว์ ฯลฯ ด้วยตาทิพย์อันบริสุทธิ์เหนือมนุษย์ รู้ชัดถึงหมู่สัตว์ผู้เป็นไปตามกรรม นี้เป็นกำลังของตถาคตที่ตถาคตอาศัยแล้ว ปฏิญญาฐานะที่องอาจบันลือสีหนาท ประกาศพรหมจักรในบริษัท[footnoteRef:372] [372:  ม.มู. (ไทย) ๑๒/๑๔๘/๑๔๗.] 

	เมื่อทำการสืบค้นยิ่งขึ้นไปอีก ยังพบอีกว่า นอกจากพระพุทธเจ้าผู้มีวิชชา ๓ แล้ว ยังมีพระอรหันตสาวกผู้มีวิชชา ๓ อีกเป็นจำนวนมากมาย ดังปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สคาถวรรค พรหมสังยุต ปฐมวรรค อปราทิฏฐิสูตร ความว่า
	ท่านพระมหาโมคคัลลานะได้กล่าวกับพรหมปาริสัชชะด้วยคาถาว่า
	สาวกทั้งหลายของพระพุทธเจ้า
	ผู้ได้วิชชา ๓ บรรลุอิทธิวิธิญาณ
	ฉลาดในเจโตปริยญาณ
	สิ้นอาสวะแล้ว เป็นพระอรหันต์ มีอยู่มาก[footnoteRef:373] [373:  ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๗๖/๒๔๓.] 

	และยังปรากฏหลักฐานอีกในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต ตติยปัณณาสก์ สมณสัญญาวรรค โพชฌังคสูตร ความว่า
	วิชชา ๓ ประการ อะไรบ้าง คือ
	ภิกษุในธรรมวินัยนี้
๑. ระลึกชาติก่อนได้หลายชาติ คือ ๑ ชาติบ้าง ๒ ชาติบ้าง ๓ ชาติบ้าง ฯลฯ เขาระลึกชาติก่อนได้หลายชาติ พร้อมทั้งลักษณะทั่วไปและชีวประวัติอย่างนี้
๒. เห็นหมู่สัตว์ผู้กำลังจุติ กำลังเกิด ทั้งชั้นต่ำและชั้นสูง งามและไม่งาม เกิดดีและเกิดไม่ดี ด้วยตาทิพย์อันบริสุทธิ์เหนือมนุษย์ รู้ชัดหมู่สัตว์ผู้เป็นไปตามกรรมว่า ฯลฯ อย่างนี้แล
๓. ทำให้แจ้งเจโตวิมุตติ ปัญญาวิมุตติอันไม่มีอาสวะ เพราะอาสวะสิ้นไป ด้วยปัญญาอันยิ่งเองเข้าถึงอยู่ในปัจจุบัน[footnoteRef:374] [374:  องฺ.ทสก. (ไทย) ๒๔/๑๐๒/๒๔๓-๒๔๔.] 

	ซึ่งจุตูปปาตญาณจะถูกเรียกอีกอย่างว่า ตาทิพย์ มีหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ติกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ พราหมณวรรค ติกัณณสุตตวัณณนา อธิบายว่า
พรรณนากถาว่าด้วยจุตูปปาตญาณ
ในกถาว่าด้วยจุตูปปาตญาณ บันฑิตพึงทราบอธิบายดังต่อไปนี้ คำว่า วิชชา (วิชฺชา) ได้แก่ วิชชา คือ ทิพพจักขุญาณ ...[footnoteRef:375] [375:  องฺ.ติก.อ. (ไทย) ๒/๕๙/๒๑๙.] 

ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
ทิพพจักขุญาณ ญาณ คือ ทิพพจักขุ, ความรู้ดุจดวงตาทิพย์[footnoteRef:376] [376:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๑๓๒.] 

อรหันต์ ผู้สำเร็จธรรมวิเศษสูงสุดในพระพุทธศาสนา, พระอริยบุคคลชั้นสูงสุดผู้ได้บรรลุอรหัตตผล, ... พระอรหันต์ ๔ คือ ๑. พระสุกขวิปัสสก ๒. พระเตวิชชะ (ผู้ได้วิชชา ๓) ๓. พระฉฬ-ภิญญะ (ผู้ได้อภิญญา ๖) ๔. พระปฏิสัมภิทัปปัตตะ (ผู้บรรลุปฏิสัมภิทา ๔) ...[footnoteRef:377] [377:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕๑๕.] 

	จากหลักฐานทางคัมภีร์ที่ยกมาในประเด็นนี้ ชี้ให้เห็นว่า จุตูปปาตญาณอยู่ในวิชชา ๓ ซึ่งจุตูปปาตญาณเป็น ๑ ในวิชชา ๓ โดยพระผู้มีพระภาคทรงเป็นผู้ประกอบด้วยวิชชา ๓ และพระองค์ยังยืนยันว่า เพราะอาศัยจุตูปปาตญาณในการตรวจดูจึงได้ล่วงรู้การตาย (จุติ) และการเกิดของสัตว์ทั้งหลาย นอกจากพระศาสดาผู้มีวิชชา ๓ แล้ว ยังมีพระอรหันตสาวกผู้ประกอบด้วยวิชชา ๓ อีกเป็นจำนวนมากมาย ซึ่งพระอรหันตสาวกก็สามารถล่วงรู้การตาย (จุติ) และการเกิดของสัตว์ทั้งหลายได้เพราะอาศัยจุตูปปาตญาณ จุตูปปาตญาณจะถูกเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ตาทิพย์ ผู้ที่จะมีจุตูปปาตญาณได้นั้นจะต้องเป็นพระอรหันต์สัมมาสัมพุทธเจ้าและพระอรหันตสาวกผู้ประกอบด้วยวิชชา ๓ เท่านั้น
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ และหลักฐานในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระคึกฤทธิ์มีจุตูปปาตญาณ จึงตกไป 



๓) พระคึกฤทธิ์สำคัญตนผิดว่าได้บรรลุสัทธรรม
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า พระคึกฤทธิ์สำคัญตนผิดว่าได้บรรลุสัทธรรม ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	ในคลิปชื่อ พระอาจารย์คึกฤทธิ์-ธรรมบรรยาย วัดเนินพระ ระยอง-๒๐๑๔-๐๗-๒๘ ช่วงนาทีที่ ๒.๑๗.๕๗-๒.๒๐.๑๘ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า 
ผมยกตัวอย่างให้ คือ พระสารีบุตร สารีบุตรเป็นอัครสาวกเบื้องขวาใช่มั้ยครับ ผู้เลิศทางปัญญาใช่มั้ยครับ สารีบุตรเคยพูดผิดมั้ยครับ สารีบุตรเคยพูดผิด จริงมั้ยครับ น่าน บอกแนะนำพุดเจ้าว่า ภิกขุที่ไปเข้ากับพระเทวทัตขอให้พุดเจ้าสึกให้หมดแล้วบวชใหม่ พุดเจ้าบอกอย่าเลยเธออย่าพอใจการอุปสมบทใหม่ของภิกขุเหล่านั้นเลย ให้ปรับอาบัติถุลลัจจัย คำพูดที่หลุดจากปากสารีบุตรที่พุดเจ้าไม่เห็นด้วย นี่อัครสาวกเบื้องขวานะครับ เลิศทางปัญญานะครับ ขอผิดนิดเดียวเท่านั้นแหละจบเลย ... สารีบุตรพูดออกจากปากมาแล้วใช่มั้ย ถูกตำหนิมั้ย ถูกตำหนิ คิดพลาดมั้ย พูดพลาดมั้ย มีมั้ย สองแล้วนะ สามสี่ยังมีอีกนะ ดังนั้นไม่ต้องไปพูดต่ำกว่านี้เลย[footnoteRef:378] [378:  nirdukkha, พระอาจารย์คึกฤทธิ์-ธรรมบรรยาย วัดเนินพระ ระยอง-๒๐๑๔-๐๗-๒๘, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=L_sVaAdYs_U [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑].] 

	จากหลักฐานการบรรยายข้างต้น จะเห็นว่า พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวตำหนิพระสารีบุตร ซึ่งพระผู้มีพระภาคได้ตรัสถึงลักษณะบุคคลผู้ที่กล่าวร้ายพระสารีบุตร มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สคาถวรรค เทวปุตตสังยุต นานติตถิยวรรค สุสิมสูตร ความว่า 
... อานนท์ ข้อนี้เป็นอย่างนั้น ใครเล่าที่ไม่ใช่คนพาล ไม่ใช่คนมุทะลุ ไม่ใช่คนงมงาย ไม่ใช่คนมีจิตวิปลาสจะไม่ชอบสารีบุตร อานนท์ สารีบุตรเป็นบัณฑิต มีปัญญามาก มีปัญญาหนาแน่น มีปัญญาร่าเริง มีปัญญาแล่นไป มีปัญญาเฉียบแหลม มีปัญญาชำแรกกิเลส มักน้อย สันโดษ เป็นผู้สงัด ไม่คลุกคลี ปรารภความเพียร เข้าใจพูด อดทนต่อถ้อยคำ เป็นผู้ทักท้วง ตำหนิคนทำชั่ว ใครเล่าที่ไม่ใช่คนพาล ไม่ใช่คนมุทะลุ ไม่ใช่คนงมงายไม่ใช่คนมีจิตวิปลาส จะไม่ชอบสารีบุตร[footnoteRef:379] [379:  ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๑๐/๑๒๒.] 

	โดยผู้วิจัยจะยกตัวอย่างผู้ที่กล่าวติเตียนว่าร้ายพระอริยบุคคลมีพระสารีบุตร เป็นต้น ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ทสกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ เถรวรรค โกกาลิกสุตตวัณณนา อธิบายว่า
พระผู้มีพระภาคครั้นทรงเห็นพระโกกาลิกะ... ทรงพิจารณาอยู่ได้ทรงทราบว่า “ภิกษุนี้ประสงค์จะด่าพระอัครสาวกจึงมาแล้ว เราจะห้ามได้หรือหนอ” ลำดับนั้นทรงเห็นว่า “เราจะห้ามไม่ได้ เธอประพฤติผิดในพระเถระทั้ง ๒ รูปมาแล้ว ก็เธอจักบังเกิดในปทุมนรกโดยส่วนเดียว” ทรงห้ามถึง ๓ ครั้งว่า “เธออย่ากล่าวอย่างนี้ (มา เหว)” เพื่อทรงเปลื้องวาทะว่า “พระผู้มีพระภาคทรงสดับพระโกกาลิกะผู้กำลังติเตียนชื่อแม้พระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะก็ไม่ทรงห้าม” และเพื่อจะทรงแสดงความที่การว่าร้ายพระอริยะเป็นกรรมมีโทษมาก ...[footnoteRef:380] [380:  องฺ.ทสก.อ. (ไทย) ๓/๘๙/๕๐๕.] 

	ส่วนหลักฐานในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค์ ปาราชิกกัณฑ์ เวรัญชกัณฑวัณณนา ทิพพจักขุญาณกถา ยังได้อธิบายอีกว่า
คำว่า กล่าวร้ายพระอริยะ (อริยาน อุปวาทกา) ความว่า สัตว์ทั้งหลายผู้มีความเห็นผิด ผู้มุ่งความเสียหาย ชื่อว่า เป็นผู้กล่าวร้าย ท่านอธิบายไว้ว่า “ผู้ด่า คือ ติเตียนพระอริยเจ้า คือ พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และพระสาวกของพระพุทธเจ้า โดยที่สุดแม้คฤหัสถ์ผู้เป็นโสดาบัน ...[footnoteRef:381] [381:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๑๓/๒๓๑.] 

	ซึ่งการกล่าวร้ายพระอริยบุคคลมีพระอริยสาวก เป็นต้น เรียกว่า อริยุปวาท และลักษณะถ้อยคำที่จัดว่าเป็นอริยุปวาท มีดังต่อไปนี้
... อริยุปวาทมาจากคำว่า อริยะกับอุปวาท อริยะ หมายถึง พระอริยเจ้า หรือบุคคลผู้ได้บรรลุโลกุตตรธรรม เช่น พระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และพระอริยสงฆ์สาวก ทั้งฝ่ายบรรพชิตและคฤหัสถ์ ไม่ว่าจะเป็นพระอรหันต์ พระอนาคามี พระสกทาคามี พระโสดาบัน ... ส่วนคำว่า อุปวาท หมายถึง การเข้าไปกล่าวร้าย การกล่าวตู่ด้วยคำไม่จริง การพูดจาจาบจ้วงล่วงเกิน การว่าร้าย การใส่ร้าย การด่าทอ การตำหนิติเตียน การพูดดูถูก พูดดูหมิ่น เหยียดหยามกดให้ต่ำลง กล่าวคำสบประมาท พูดปรามาส ...[footnoteRef:382] [382:  บ. สยังวสี เจโตวสีภิกขุ, อริยุปวาท เล่ม ๒, (Las Vegas: Franklin Document Services, 
ม.ป.พ.), หน้า ๒.] 

	นอกจากพระคึกฤทธิ์จะกล่าวจ้วงจาบพระอริยบุคคลมีพระสารีบุตร เป็นต้นแล้ว ยังได้กล่าวถ้อยคำที่ไม่เป็นความจริงอีกว่า ภิกษุที่เรียนนักธรรมตรี โท เอก และเปรียญธรรม ๑-๙ ว่าเรียนแต่อรรถกถาไม่รู้จักพุทธวจนะ ทั้งยังได้กล่าวบริภาษพาดพิงพระนิสิตที่เรียนมหาจุฬาฯ ด้วยคำเท็จอีกว่า พวกนี้เบียดเบียนสังคม กินฟรี นอนฟรี เรียนฟรีหมดเลย ซึ่งมีหลักฐานปรากฏในคลิปชื่อ “โดน !!!!!! พระเรียน นักธรรม-บาลี ปริญญา วิจารณ์กถาพระคึกฤทธิ์” ช่วงนาทีที่ ๐.๑๓-๒.๐๔ พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวว่า
ที่พระเรียนกันอยู่ทุกวันนี้เรียนคำศาสดามั้ย? ไม่ใช่ ... เค้าเรียนอะไรโยมรู้ไหม นักธรรม ตรี โท เอก เปรียญ ๑-๙ เค้าเรียนอรรถกถา ศาสดาบัญญัติหรือว่าพระต้องเรียนอันนั้น ใครบัญญัติล่ะ ใครสร้างหลักเกณฑ์นี้ขึ้นมา มาถูกสร้างยุคหลัง ๆ สมัย ร.๔ ร.๕ นี้เอง พุทธเจ้าไม่ได้บัญญัติ เปรียญ ๑-๙ ไม่ได้บัญญัตินักธรรมตรี โท เอกนะ พุทธเจ้าบัญญัติธรรมวินัยเนี่ยะ เรา เราแบบว่า มันมันสับสน มันฝังลึกมานานน่ะ มันอยู่ในระบบสังคม มันผิดมายาวมายาวอย่างเนี่ยะ มันแก้ยากเหมือนกันนะ ก็เลยบอกให้โยมรู้ว่า เค้าไม่ได้เรียนพุทธวจนะนะ โยมไปถาม พวกเรียน เปรียญ ๑-๙ เค้าไม่รู้จักพุทธวจนะด้วย ... แล้วแถมว่านอกจากเรียนอรรถกถาแล้ว ยังไปเรียน เดี๋ยวนี้นิติศาสตร์ รัฐศาสตร์ เศรษฐศาสตร์ เอาไปเป็นด็อกเตอร์ จบปริญญาตรี โท เอก ออกมาแล้วก็สึกมาทำงานทางโลก เอ๊า พวกนี้นี่เบียดบังสังคมนะ กินฟรี นอนฟรี จบปริญญาตรี มาทำงานกับโยม โยมนั่งรถเมล์แทบตายเหนื่อยหาเงินเช้าเย็น นี่เรียนฟรีหมดเลย[footnoteRef:383] [383:  ariya yano, โดน !!!!!! พระเรียน นักธรรม-บาลี ปริญญา วิจารณ์กถาพระคึกฤทธิ์, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PDAXItCQD5o [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].] 

	และผลที่เกิดจากการที่ภิกษุบริภาษเพื่อนพรหมจารี กล่าวร้ายพระอริยบุคคล คือ จะต้องได้รับความพินาศอย่างใดอย่างหนึ่งใน ๑๐ อย่าง มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ เถรวรรค อักโกสกสูตร ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุใดด่าบริภาษเพื่อนพรหมจารี กล่าวโทษพระอริยะ เป็นไปไม่ได้เลยที่ภิกษุนั้นจะไม่ถึงความพินาศอย่าง ๑ ใน ๑๐ อย่าง
	ความพินาศ ๑๐ อย่าง อะไรบ้าง คือ
	๑. ไม่บรรลุธรรมที่ยังไม่บรรลุ
	๒. เสื่อมจากธรรมที่บรรลุแล้ว
๓. สัทธรรมย่อมไม่ผ่องแผ้ว
๔. มีความสำคัญว่าได้บรรลุสัทธรรม
๕. ไม่ยินดีประพฤติพรหมจรรย์
	๖. ต้องอาบัติเศร้าหมองกองใดกองหนึ่ง
	๗. เป็นโรคเรื้อรัง
	๘. ถึงความวิกลจริตมีจิตฟุ้งซ่าน
	๙. หลงลืมสติมรณภาพ
	๑๐. หลังจากตายแล้วจะไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก
ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุใดด่าบริภาษเพื่อนพรหมจารี กล่าวโทษพระอริยะ เป็นไปไม่ได้เลยที่ภิกษุนั้นจะไม่ถึงความพินาศอย่าง ๑ ใน ๑๐ อย่าง[footnoteRef:384] [384:  องฺ.ทสก. (ไทย) ๒๔/๘๘/๑๙๙.] 

เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐาน จะเห็นว่า พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวบริภาษเพื่อนพรหมจารี รวมถึงพระอริยบุคคลมีพระสารีบุตร เป็นต้น ซึ่ง ๑ ในความพินาศ ๑๐ อย่างที่มีอยู่ในอักโกสกสูตร ได้ระบุว่า ต้องอาบัติเศร้าหมองกองใดกองหนึ่ง เป็นต้น เมื่อภิกษุผู้ที่กล่าวร้ายพระอริยบุคคลยังไม่ได้ขอขมาให้ท่านยกโทษให้ และยังต้องอาบัติแม้จะเป็นเพียงอาบัติเล็กน้อยก็ตาม ย่อมไม่สามารถบรรลุธรรมได้ ซึ่งปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มูลปัณณาสก์ โอมมวรรค อลคัททูปมสุตตวัณณนา อธิบายว่า
... ธรรมเหล่าใดทำอันตรายต่อสวรรค์และนิพพาน เพราะเหตุนั้น ธรรมเหล่านั้นชื่อว่า ธรรมก่ออันตราย ธรรมก่ออันตรายเหล่านั้นมี ๕ ประการ คือ
๑. กรรม 	๒. กิเลส
๓. วิบาก	๔. อริยุปวาท
๕. อาณาวีติกกมะ
... ธรรม คือการว่าร้ายพระอริยะ ชื่อว่าธรรมก่ออันตราย คืออุปวาท ก็ธรรมก่ออันตราย คืออุปวาทเหล่านั้น ย่อมทำอันตรายตลอดเวลาที่ผู้ว่าร้ายยังไม่ขอให้พระอริยะยกโทษให้ หลังจากให้พระอริยะยกโทษให้แล้วหาทำอันตรายไม่ อาบัติ ๗ กองที่ภิกษุจงใจล่วงละเมิด ชื่อว่า ธรรมก่ออันตรายคืออาณาวีติกกมะ แม้ธรรมก่ออันตราย คืออาณาวีติกกมะเหล่านั้น ย่อมทำอันตรายตลอดเวลาที่ภิกษุต้องอาบัติแล้วยังปฏิญญาความเป็นภิกษุ ยังไม่อยู่ปริวาสกรรม หรือยังไม่แสดงอาบัติ[footnoteRef:385] [385:  ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๒๓๔/๑๒-๑๓.] 

ในอรรถกถาอลคัททูปมสูตร ระบุว่า ภิกษุผู้กล่าวร้ายพระอริยบุคคล และจงใจล่วงละเมิดอาบัติ ๗ กอง ย่อมปิดกั้นทางสวรรค์และนิพพาน ซึ่งจากหลักฐานข้างต้น พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวร้ายพระอริยบุคคลมีพระพระสารีบุตร เป็นต้น ทั้งยังได้ใช้ถ้อยคำเท็จบริภาษพระนิสิตมหาจุฬาฯ ว่า พวกนี้นี่เบียดเบียนสังคม เรียนฟรีหมดเลย นอกจากนี้ พระคึกฤทธิ์ยังได้ใช้คำเท็จ โดยใช้คำพูดแสดงอาการยอมรับว่าตนเป็นพระอริยบุคคลตามที่อุบาสิกาได้กล่าวชื่นชม[footnoteRef:386] และจากการศึกษาค้นคว้าข้อมูลตามหัวข้อในประเด็นนี้ พบว่า ความสำคัญผิดว่าตนได้บรรลุสัทธรรมจะไม่เกิดขึ้นแก่ภิกษุผู้ทุศีล แต่จะเกิดขึ้นแก่ภิกษุที่มีศีลบริสุทธิ์ดีเท่านั้น มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค์ ปาราชิกกัณฑ์ จตุตถปาราชิก อธิมานวัตถุวัณณนา อธิบายว่า [386:  ดูรายละเอียดใน ประเด็นวิเคราะห์ที่ ๑ พระคึกฤทธิ์เป็นพระอริยบุคคล ] 

… ถามว่า ความเข้าใจว่าตนได้บรรลุนี้เกิดขึ้นแก่ใคร ไม่เกิดขึ้นแก่ใคร ตอบว่า ไม่เกิดขึ้นแก่พระอริยสาวกก่อน เพราะพระอริยสาวกเกิดโสมนัสด้วยการพิจารณามรรค ผล พระนิพพาน กิเลสที่ละได้ และกิเลสที่ยังเหลือ หมดความสงสัยในการรู้ชัดอริยคุณ เพราะเหตุนั้นความเข้าใจว่าตนได้บรรลุจึงไม่เกิดขึ้นแก่พระโสดาบันเป็นต้น ด้วยเข้าใจว่า “เราเป็นพระสกทาคามี” เป็นต้น ไม่เกิดขึ้นแก่ภิกษุผู้ทุศีล เพราะภิกษุผู้ทุศีลนั้นเป็นผู้หมดหวังในการบรรลุอริยคุณ ไม่เกิดขึ้นแม้แก่ภิกษุผู้มีศีลผู้สละกัมมัฏฐาน ประกอบความขวนขวายในการหลับเป็นต้น แต่เกิดขึ้นแก่ภิกษุผู้มีศีลบริสุทธิ์ดี ผู้ไม่ประมาทในกัมมัฏฐานกำหนดนามรูป ข้ามความสงสัยได้ด้วยการกำหนดปัจจัย พิจารณาสังขารทั้งหลายแล้วยกขึ้นสู่ไตรลักษณ์ปรารภวิปัสสนาอยู่
อนึ่ง ความเข้าใจว่าตนได้บรรลุนั้นเกิดขึ้นแล้ว ย่อมตั้งภิกษุผู้ได้สมถะล้วนหรือผู้ได้วิปัสสนาล้วนไว้ในระหว่าง[footnoteRef:387] [387:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๑๙๖/๖๖๖.] 

	สรุปความว่า นอกจากพระคึกฤทธิ์จะกล่าวคำเท็จ โดยใช้คำพูดแสดงอาการยอมรับว่าตนเป็นพระอริยบุคคลตามที่อุบาสิกาได้กล่าวชื่นชมแล้ว พระคึกฤทธิ์ยังได้ใช้ถ้อยคำกล่าวจ้วงจาบ ตำหนิ พระสารีบุตรซึ่งเป็นพระอริยบุคคลระดับพระอรหันต์ ในสุสิมสูตร ปรากฏพุทธดำรัสว่า ผู้ที่เป็นคนพาล คนมุทะลุ คนจิตวิปลาส จึงจะไม่ชอบสารีบุตร และยังมีตัวอย่างที่ปรากฏในโกกาลิกสูตร ความว่า พระโกกาลิกะได้ด่าบริภาษพระอัครสาวกทั้ง ๒ คือ พระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะ ซึ่งการว่าร้ายพระอริยบุคคลนั้นมีโทษมาก ในอรรถกถาทิพพจักขุญาณกถา ยังระบุอีกว่า แม้พระอริยบุคคลนั้นจะเป็นคฤหัสถ์ผู้เป็นโสดาบันก็ตาม การว่าร้ายพระอริยบุคคลมีพระอริยสาวก เป็นต้น เรียกว่า อริยุปวาท ซึ่งอริยุปวาทมีลักษณะถ้อยคำดังต่อไปนี้ การเข้าไปกล่าวว่าร้าย กล่าวตู่ด้วยถ้อยคำไม่จริง พูดจาจาบจ้วงล่วงเกิน การด่าทอ ตำหนิติเตียน เป็นต้น นอกจากพระคึกฤทธิ์จะกล่าวบริภาษพระสารีบุตรแล้ว ยังได้กล่าวบริภาษด้วยคำเท็จถึงพระภิกษุผู้ศึกษาเล่าเรียนนักธรรมและบาลีในระบบการศึกษาของคณะสงฆ์ไทยอีกว่า พวกนี้เรียนแต่อรรถกถา ไม่ได้เรียนและไม่รู้จักพุทธวจนะด้วย ทั้งยังได้กล่าวคำเท็จบริภาษพาดพิงพระนิสิตที่เรียนมหาจุฬาฯ อีกว่า พวกนี้นี่เบียดเบียนสังคมนะ กินฟรี นอนฟรี เรียนฟรีหมดเลย 
และผลที่เกิดจากการที่พระคึกฤทธิ์ได้ด่าบริภาษเพื่อนพรหมจารี กล่าวร้ายพระอริยบุคคล ย่อมจะเข้าถึง ๑ ในความพินาศ ๑๐ อย่างตามพุทธดำรัสที่มีอยู่ในอักโกสกสูตร ที่ระบุว่า ต้องอาบัติเศร้าหมองกองใดกองหนึ่ง เป็นต้น ในอรรถกถาอลคัททูปมสูตร ยังระบุอีกว่า เมื่อภิกษุผู้ที่กล่าวร้ายพระอริยบุคคล และจงใจล่วงละเมิดอาบัติ ๗ กอง ย่อมปิดกั้นทางสวรรค์และนิพพาน และจากการศึกษาค้นคว้าข้อมูลเพิ่มเติมตามหัวข้อในประเด็นนี้ พบว่า ความสำคัญผิดว่าตนได้บรรลุสัทธรรมจะไม่เกิดขึ้นแก่ภิกษุผู้ทุศีล แต่จะเกิดขึ้นแก่ภิกษุที่มีศีลบริสุทธิ์ดีเท่านั้น
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระคึกฤทธิ์สำคัญตนผิดว่าได้บรรลุสัทธรรม จึงตกไป
๔) พระคึกฤทธิ์กล่าวตู่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและกล่าวมุสาวาท
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๔ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า พระคึกฤทธิ์กล่าวตู่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและกล่าวมุสาวาท ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	ด้วยข้อสังเกตที่ผู้วิจัยได้ตั้งไว้ข้างต้นและเพื่อสร้างความกระจ่างชัดในประเด็นดังกล่าว ดังนั้น ผู้วิจัยจึงแยกการวิเคราะห์ในสมมติฐานประเด็นนี้ออกเป็น ๓ ประเด็นย่อย ดังต่อไปนี้
	ก) วิเคราะห์การพยากรณ์บุคคล
	ข) วิเคราะห์การคัดสรรหลักธรรมและการแสดงธรรม
ค) วิเคราะห์อินทรีย์ผ่องใสกับเกณฑ์ในการตัดสินความเป็นพระอนาคามีบุคคล
	โดยผู้วิจัยจะใช้หลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถาเป็นต้น เพื่อนำมาวิเคราะห์และวินิจฉัยในแต่ละประเด็นต่อไป


ก) วิเคราะห์การพยากรณ์บุคคล
	เมื่อผู้วิจัยทำการสืบค้นข้อมูล พบว่า ความสามารถการกำหนดรู้ความยิ่งและหย่อนแห่งอินทรีย์กับการกำหนดรู้อุปนิสัยของสัตว์ทั้งหลายเป็นกำลังของพระตถาคต มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปารายนวรรค มาณวปัญหานิทเทส โปสาลมาณวปัญหานิทเทส ความว่า
พระอินทริยปโรปริยัตตญาณ (ญาณอันกำหนดรู้ความยิ่งและหย่อนแห่งอินทรีย์ของสัตว์ทั้งหลาย) เป็นกำลังของตถาคต พระอาสยานุสยญาณ (ความรู้จักฉันทะที่มานอนและกิเลสที่นอนเนื่อง) ของเหล่าสัตว์ เป็นกำลังของตถาคต ...[footnoteRef:388] [388:  ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๘๑/๒๘๕.] 

	เพราะพระองค์อาศัยอาสยานุสยญาณจึงทำให้ทราบอุปนิสัยของสัตว์ทั้งหลายที่ควรบรรลุธรรมและสัตว์ที่ไม่ควรบรรลุธรรมในภพนี้ ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค มหาวรรค ญาณกถา อาสยานุสยญาณนิทเทส ความว่า
ญาณในอาสยะและอนุสัยของสัตว์ทั้งหลายของพระตถาคตเป็นอย่างไร
... ในญาณนี้พระตถาคตทรงทราบอาสยะของสัตว์ทั้งหลาย ทรงทราบอนุสัยของสัตว์ทั้งหลาย ทรงทราบจริตของสัตว์ทั้งหลาย ทรงทราบอธิมุตติของสัตว์ทั้งหลาย ทรงทราบชัดภัพพสัตว์ (สัตว์ที่ควรบรรลุธรรมในภพนี้) และอภัพพสัตว์ (สัตว์ที่ไม่ควรบรรลุธรรมในภพนี้)[footnoteRef:389] [389:  ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๑๑๓/๑๗๔.] 

	และยังพบอีกว่า อาสยานุสยญาณมีเฉพาะในพระสัพพัญญูพุทธเจ้าเท่านั้น มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ธรรมบท มัคควรรควรรณนา เรื่องสัทธิวิหาริกของพระสารีบุตรเถระ ความว่า
ครั้งนั้น พระศาสดาตรัสกับพระเถระนั้นว่า “ชื่อว่าอาสยานุสยญาณนี้ ย่อมมีแก่พระพุทธเจ้าทั้งหลาย ผู้บำเพ็ญบารมีแล้ว ยังโลกธาตุ ๑๐,๐๐๐ ให้บันลือแล้ว ถึงความเป็นพระสัพพัญญูนั่นแล ...[footnoteRef:390] [390:  ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๒๘๔/๓๙๑.] 

	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานที่ยกมาข้างต้น จะเห็นว่า การกำหนดรู้ความแก่และอ่อนแห่งอินทรีย์สัตว์ (อินทริยปโรปริยัตตญาณ) กับการกำหนดรู้อุปนิสัยแห่งสัตว์ (อาสยานุสยญาณ) เป็นความสามารถเฉพาะที่มีในพระพุทธเจ้า และพระองค์ยังตรัสว่า เธอทั้งหลายอย่าได้ชอบถือประมาณในบุคคล ทั้งนี้ยังสำทับอีกว่า ใครจะรู้ว่าบุคคลใดจะหยั่งลงอริยภูมิได้นอกเสียจากพระองค์ ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ อากังขวรรค มิคสาลาสูตร ความว่า 
อานนท์ บุคคลผู้ถือประมาณ ย่อมถือประมาณข้อนั้นว่า ‘ธรรมแม้ของบุคคลนี้ก็คือธรรมของอีกคนหนึ่งนั่นแล บรรดาบุคคล ๒ คนนั้น เพราะเหตุไร คนหนึ่งจึงเลว คนหนึ่งจึงดี’ แท้จริง การถือประมาณของผู้ถือประมาณเหล่านั้น เป็นไปเพื่อมิใช่ ประโยชน์เกื้อกูล เพื่อทุกข์ตลอดกาลนาน
บรรดาบุคคล ๒ คนนั้น บุคคลใดเป็นผู้ทุศีล แต่รู้แจ้งเจโตวิมุตติ ปัญญาวิมุตติ ซึ่งเป็นที่ดับความทุศีลได้สิ้นเชิงตามความเป็นจริง บุคคลนั้นทำกิจด้วยการฟัง ทำกิจด้วยความเป็นพหูสูต แทงตลอดดีด้วยทิฏฐิ และได้วิมุตติตามเวลาอันควร บุคคลนี้ดีกว่าและประณีตกว่าบุคคลที่กล่าวข้างต้นโน้น ข้อนั้นเพราะเหตุไร เพราะบุคคลนี้หยั่งลงสู่อริยภูมิ ใครเล่าจะพึงรู้เหตุนั้นได้นอกจากตถาคต เพราะเหตุนั้นแล เธอทั้งหลายอย่าได้เป็นผู้ชอบถือประมาณในบุคคล และอย่าถือประมาณในบุคคล เพราะบุคคลผู้ถือประมาณในบุคคลย่อมทำลายคุณวิเศษของตน ส่วนเราหรือผู้เหมือนเราพึงถือประมาณในบุคคลได้ ในเรื่องญาณเป็นเครื่องกำหนดรู้อินทรีย์แก่กล้าและอินทรีย์อ่อนของบุคคล ใครกันเล่าคือมิคสาลาอุบาสิกาผู้เขลา ไม่ฉลาด ไม่หลักแหลม มีปัญญาทึบ และใครกันเล่าคือพระสัมมาสัมพุทธเจ้าผู้มีวิสัยที่ไม่มีอะไรขัดขวางได้[footnoteRef:391] [391:  องฺ.ทสก. (ไทย) ๒๔/๗๕/๑๖๘.] 

	และในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ฉักกนิบาต ปฐมปัณณาสก์ ธัมมิกวรรค มิคสาลาสุตตวัณณนา ได้อธิบายว่า
คำว่า บุคคลผู้ถือประมาณ (ปมาณิกา) ได้แก่ เป็นผู้ถือบุคคลเป็นประมาณ คำว่า ย่อมถือประมาณ (ปมิณนฺติ) ได้แก่ ย่อมเริ่มจะเปรียบเทียบ คือชั่ง คำว่า คนหนึ่งจึงเลว (เอโก หีโน) ได้แก่ คนหนึ่งเลวโดยคุณทั้งหลาย คำว่า คนหนึ่งจึงดี (เอโก ปณิโต) ได้แก่ คนหนึ่งประณีตโดยคุณทั้งหลาย คำว่า แท้จริง การถือประมาณนั้น (ตญฺหิ) ได้แก่ การทำการประมาณนั้น
คำว่า ดีกว่า (อภิกฺกนฺตตโร) ได้แก่ ดีงามกว่า คำว่า ประณีตกว่า (ปณีตตโร) ได้แก่ สูงส่งกว่า คำว่า หยั่งลงสู่อริยภูมิ (ธมฺมโสโต นิพฺพหติ) ความว่า วิปัสสนาญาณเป็นไปอย่างกล้าแข็งนำ (กิเลส) ออกไป คือให้ถึงอริยภูมิ คำว่าใครเล่าจะพึงรู้เหตุนั้น (ตทนฺตร โก ชาเนยฺย) ความว่า ใครเล่าจะพึงรู้ระหว่างนั้น คือเหตุนั้น นอกจากพระตถาคต[footnoteRef:392] [392:  องฺ.ฉกฺก.อ. (ไทย) ๓/๔๔/๑๘๐-๑๘๑.] 

	ด้วยเหตุที่สาวกไม่มีญาณหยั่งรู้เช่นพระผู้มีพระภาค พระองค์จึงทรงให้สาวกพยากรณ์เฉพาะตนเองเท่านั้น (เว้นการพยากรณ์บุคคลอื่น) ดังหลักฐานตัวอย่างที่ปรากฏในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค โสตาปัตติสังยุต เวฬุทวารวรรค ปฐมคิญชกาวสถสูตร ความว่า
... เพราะฉะนั้น เราจักแสดงธรรมบรรยายชื่อธรรมาทาส (แว่นส่องธรรม) ที่พระอริยสาวกผู้ประกอบแล้ว เมื่อหวังก็พึงพยากรณ์ตนเองได้ว่า ‘เรามีนรกสิ้นแล้ว มีกำเนิดสัตว์ดิรัจฉานสิ้นแล้ว มีภูมิแห่งเปรตสิ้นแล้ว มีอบาย ทุคติ และวินิบาตสิ้นแล้ว เราเป็นโสดาบัน ไม่มีทางตกต่ำ มีความแน่นอนที่จะสำเร็จสัมโพธิในวันข้างหน้า’[footnoteRef:393] [393:  ส.ม. (ไทย) ๑๙/๑๐๐๔/๕๐๖.] 

	หลักฐานทั้งหมดที่ยกมาในประเด็นวิเคราะห์นี้ พบว่า ความสามารถในการกำหนดรู้ความยิ่งและหย่อนแห่งอินทรีย์ (อินทริยปโรปริยัตตญาณ) กับการกำหนดรู้ในอุปนิสัยของสัตว์ทั้งหลาย (อาสยานุสยญาณ) เป็นญาณที่มีเฉพาะในพระสัพพัญญูพุทธเจ้าเท่านั้น ด้วยเพราะพระองค์อาศัยอาสยานุสยญาณจึงทำให้รู้อุปนิสัยของสัตว์ที่ควรบรรลุธรรมและไม่ควรบรรลุธรรมในภพนี้ และพระองค์ยังตรัสว่า เธอทั้งหลายอย่าได้ชอบถือประมาณในบุคคล ยังสำทับอีกว่า ใครเล่าจะรู้ว่าบุคคลใดจะหยั่งลงอริยภูมิได้นอกเสียจากพระองค์ ด้วยเหตุที่ว่าสาวกไม่มีญาณหยั่งรู้เช่นพระผู้มีพระภาค ดังนั้นพระองค์จึงทรงให้สาวกพยากรณ์เฉพาะตนเองเท่านั้น (เว้นการพยากรณ์บุคคลอื่น) ดังตัวอย่างในปฐมคิญชกาวสถสูตร เป็นต้น
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในประเด็นวิเคราะห์ ก พบว่า การพยากรณ์บุคคลเป็นพุทธวิสัยที่มีเฉพาะในพระสัพพัญญูพุทธเจ้า และพระองค์ยังห้ามสาวกพยากรณ์บุคคลอื่น เว้นเสียแต่จะพยากรณ์เฉพาะตนเองเท่านั้น ดังนั้น จึงไม่ใช่ฐานะที่ผู้ใดจะกล่าวอ้างพระพุทธเจ้าเพื่อการพยากรณ์บุคคลอื่น
ข) วิเคราะห์การคัดสรรหลักธรรมและการแสดงธรรม 
	เมื่อผู้วิจัยทำการสืบค้นข้อมูล พบว่า นับตั้งแต่การตรัสรู้เป็นต้นมา ในทุก ๆ วัน ก่อนพระผู้มีพระภาคจะเสด็จออกไปโปรดสัตวโลก พระองค์จะตรวจดูด้วยข่ายพระญาณ ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย สารัตถปกาสินี สคาถวรรค ยักขสังยุต อาฬวกสุตตวัณณนา อธิบายว่า 
… พระผู้มีพระภาคเสด็จลุกขึ้นในเวลาใกล้รุ้ง ทรงเข้ามหากรุณาสมาบัติ ในมหาคันธกุฎี
เชตวันวิหาร เมื่อตรวจดูโลกด้วยพุทธจักษุ ได้ทรงเห็นอุปนิสัยของอาฬวกกุมารจะบรรลุอนาคามิผลและของยักษ์จะบรรลุโสดาปัตติผล และสัตว์ ๘๔,๐๐๐ ได้ดวงตาเห็นธรรมในที่สุดแห่งเทศนานั่นเอง[footnoteRef:394] [394:  ส.ส.อ. (ไทย) ๑/๒๔๖/๔๖๑.] 

	และในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี สฬายตนวรรค สฬายตนสังยุต อนิจจวรรค อัชฌัตตานิจจสุตตวัณณนา อธิบายว่า
	... ที่ชื่อว่า พุทธจักษุ ได้แก่ อาสยานุสยญาณและอินทริยปโรปริยัตตญาณ ซึ่งมาในพระบาลีว่า “ทรงตรวจดูโลกด้วยพุทธจักษุ”[footnoteRef:395] [395:  ส.สฬา.อ. (ไทย) ๓/๑/๒.] 

	จากหลักฐานในอรรถกถาอาฬวกสูตรและอรรถกถาอัชฌัตตานิจจสูตร จะเห็นว่า พระองค์อาศัยพุทธจักษุญาณจึงทำให้ทราบวิธีการสอนที่เหมาะสมกับอุปนิสัยของบุคคลนั้น ๆ ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย มหานิทเทส อัฎฐกวรรค ตุวฏกสุตตนิทเทส ว่าด้วยพระจักษุ ๕ ชนิด ความว่า
... พระผู้มีพระภาคทรงทราบอัธยาศัยอนุสัย จริต อธิมุตติของเหล่าสัตว์ทุกจำพวก ทรงรู้จักเหล่าสัตว์ผู้มีกิเลสดุจธุลีน้อยในปัญญาจักขุ มีกิเลสดุจธุลีมากในปัญญาจักขุ มีอินทรีย์แก่กล้า มีอินทรีย์อ่อน มีอาการดี มีอาการทราม ผู้ที่แนะนำให้รู้ได้ง่าย ผู้ที่แนะนำให้รู้ได้ยาก เป็นภัพพสัตว์ (ผู้สมควรบรรลุธรรม) เป็นอภัพพสัตว์ (ผู้ไม่สมควรบรรลุธรรม) …
… พระผู้มีพระภาคทรงทราบว่า “บุคคลนี้มีราคจริต บุคคลนี้มีโทสจริต บุคคลนี้มีโมหจริต บุคคลนี้มีวิตกจริต บุคคลนี้มีสัทธาจริต บุคคลนี้มีญาณจริต” พระผู้มีพระภาคย่อมตรัสอสุภกถาแก่บุคคลราคจริต ตรัสการเจริญเมตตาแก่บุคคลโทสจริต ย่อมทรงแนะนำบุคคลโมหจริตให้ดำรงอยู่ในการเล่าเรียน การไต่ถาม การฟังธรรมตามกาล การสนทนาธรรมตามกาล การอยู่ร่วมกับครู ย่อมตรัสอานาปานสติแก่บุคคลวิตกจริต ตรัสบอกนิมิตที่น่าเลื่อมใส ความตรัสรู้ชอบของพระพุทธเจ้า ความเป็นธรรมดีแห่งพระธรรม การปฏิบัติชอบของพระสงฆ์ และศีลของตนแก่บุคคลสัทธาจริต ย่อมตรัสนิมิตแห่งวิปัสสนา มีอาการไม่เที่ยง มีอาการเป็นทุกข์ มีอาการเป็นอนัตตาแก่บุคคลญาณจริต …[footnoteRef:396] [396:  ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๑๕๖/๔๒๗-๔๓๐.] 

	ส่วนบุคคลผู้ที่ไม่มีอาสยานุสยญาณนั้นจะไม่สามารถทราบได้เลยว่า บุคคลใดจะบรรลุมรรคผล นิพพานด้วยวิธีการใด ดังหลักฐานที่ปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี เอกกนิบาต เอตทัคควรรค ทุติยวรรค เรื่องพระจูฬปันถกเถระ ความว่า
พระมหาปันถกเถระผู้เป็นพระอรหันต์เลิศด้านปัญญาวิวัฏได้สอนให้พระจูฬปันถกท่องคาถาเดียวถึง ๔ เดือน พระจูฬปันถกก็ไม่สามารถจำได้ พระมหาปันถกจึงไล่พระจูฬปันถกออกจากพระศาสนา เมื่อท่านถูกขับไล่จึงไปยืนร้องไห้อยู่ท้ายวิหาร พระผู้มีพระภาคจึงเสด็จเข้าไปถามพระจูฬปันถกว่า
“ปันถก ทำไมเธอจึงร้องไห้” พระจูฬปันถกกราบทูลว่า “พี่ชายขับไล่ข้าพระองค์ พระพุทธเจ้าข้า” พระศาสดาตรัสว่า “ปันถก พี่ชายของเธอไม่มีอาสยานุสยญาณเพื่อบุคคลอื่น เธอชื่อว่า พุทธเวไนยบุคคล” ทรงบันดาลฤทธิ์ ได้มอบท่อนผ้าสะอาดให้ผืนหนึ่ง ตรัสว่า “ปันถก เธอจงถือผ้าผืนนี้บริกรรมว่า รโชหรณ รโชหรณ (ผ้าเปื้อนธุลี ผ้าเปื้อนธุลี) เถิด”
ท่านนั่งใช้มือลูกท่อนผ้า เมื่อลูบผ้าไปผ้าก็หมองคล้ำลงไปเรื่อย ๆ จากนั้นญาณก็แก่กล้า สมาธิก็เกิดขึ้น ทำรูปาวจรฌาน ๔ ให้เป็นบาท บรรลุอรหัตตผลพร้อมด้วยปฏิสัมภิทาทั้งหลาย[footnoteRef:397] [397:  ดูรายละเอียดใน องฺ.เอกก.อ. (ไทย) ๑/๑๙๘-๒๐๐/๒๓๓-๒๓๕.] 

	หลักฐานทั้งหมดที่ยกมาในประเด็นวิเคราะห์นี้ พบว่า ก่อนพระผู้มีพระภาคจะเสด็จโปรดสัตวโลก พระองค์ได้ใช้พุทธจักษุตรวจดูอุปนิสัยของบุคคลนั้น ๆ จึงได้รู้อัธยาศัยอนุสัย จริต อธิมุตติว่า “มีราคจริต โทสจริต โมหจริต วิตกจริต สัทธาจริต ญาณจริต” พระองค์ตรัสอสุภกถาแก่ราคจริต ตรัสการเจริญเมตตาแก่โทสจริต ตรัสการเล่าเรียนแก่โมหจริต ตรัสอานาปานสติแก่วิตกจริต ตรัสนิมิตที่น่าเลื่อมใสแก่สัทธาจริต ตรัสนิมิตแห่งวิปัสสนา มีอาการไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตาแก่ญาณจริต พระองค์รู้ว่าควรจะใช้หลักธรรมใดในแต่ละบุคคล ยกตัวอย่างในกรณีของพระจูฬปันถกเถระ แม้พระมหาปันถกเถระจะเป็นพระอรหันต์ผู้เลิศด้านปัญญาวิวัฏก็ตาม แต่ก็ไม่สามารถสอนให้พระจูฬปันถกบรรลุมรรคผลได้ เพราะว่าพระมหาปันถกเถระท่านไม่มีอาสยานุสยญาณดังเช่นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในประเด็นวิเคราะห์ ข พบว่า พระพุทธเจ้าต้องใช้อาสยานุสยญาณคัดสรรหลักธรรม และวิธีการสอนเพื่อให้เหมาะสมกับอุปนิสัย จึงทำให้บุคคลผู้ที่พระองค์สั่งสอนบรรลุมรรคผล ดังนั้น ผู้ที่ไม่มีอาสยานุสยญาณจึงไม่สามารถล่วงรู้ได้ว่าหลักธรรมและวิธีการใดจึงจะสามารถทำให้แต่ละบุคคลบรรลุมรรคผลได้
ค) วิเคราะห์อินทรีย์ผ่องใสกับเกณฑ์ในการตัดสินความเป็นพระอนาคามีบุคคล
	เมื่อผู้วิจัยทำการสืบค้นข้อมูล พบว่า ผู้ที่มีอินทรีย์ผ่องใสนั้นมีในบุคคลหลายระดับ โดยจะยกตัวอย่างหลักฐานที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก ดังต่อไปนี้
	ตัวอย่างที่ ๑ เรื่องพระภิกษุชาวฝั่งแม่น้ำวัคคุมุทาผู้กล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรม
	ในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ปาราชิกกัณฑ์ ปาราชิกสิกขาบทที่ ๔ ว่าด้วยการกล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรม เรื่องภิกษุชาวฝั่งแม่น้ำวัคคุมุทา ความว่า
ต่อมาภิกษุเหล่านั้นได้พากันกล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมของกันและกันให้พวกคฤหัสถ์ฟังว่า ภิกษุรูปโน้นได้ปฐมฌาน ฯลฯ ... ครั้งนั้นแล ประชาชนก็พากันยินดีว่า เป็นลาภของพวกเราหนอ พวกเราได้ดีแล้วหนอที่มีภิกษุทั้งหลายเช่นนี้มาอยู่จำพรรษา ... โภชนะ (อาหาร) ... ขาทนียะ (ของขบเคี้ยว) ... สายนียะ (ของลิ้ม) ... ปานะ (เครื่องดื่ม) ชนิดที่พวกเขาจะถวายแก่ภิกษุเหล่านั้น พวกเขาไม่รับประทาน ไม่ขบเคี้ยว ไม่ลิ้ม ไม่ดื่มด้วยตนเอง ทั้งไม่ให้แก่มารดาบิดา บุตร ภรรยา คนรับใช้ กรรมกร มิตร อมาตย์ ญาติสาโลหิต ภิกษุเหล่านั้น จึงเป็นผู้มีน้ำมีนวล มีอินทรีย์ผ่องใส มีใบหน้าเอิบอิ่ม มีผิว พรรณผุดผ่อง ...[footnoteRef:398] [398:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๙๔/๑๗๘.] 

	ตัวอย่างที่ ๒ เรื่องพระเสยยสกะผู้จงใจทำน้ำอสุจิให้เคลื่อน
	ในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ สังฆาทิเสสกัณฑ์ สุกกวิสัฏฐิสิกขาบท นิทานวัตถุ ว่าด้วยการจงใจทำน้ำอสุจิให้เคลื่อน เรื่องพระเสยยสกะ ความว่า
ครั้นเมื่อท่านพระเสยยสกะฉันอาหาร จำวัด สรงน้ำตามต้องการแล้ว เมื่อเกิดความกระสันถูกราคะรบกวนจิตขึ้นมาก็ใช้มือพยายามทำน้ำอสุจิให้เคลื่อน เวลาต่อมา ท่านมีผิวพรรณผ่องใส แลดูอิ่มเอิบ เพื่อนภิกษุถามท่านว่า “ท่านเสยยสกะ เมื่อก่อน ท่านซูบผอม หมองคล้ำ ซีดเหลือง เส้นเอ็นขึ้นสะพรั่ง แต่เวลานี้ กลับมีผิวพรรณผ่องใส แลดูอิ่มเอิบ ท่านใช้ยาอะไรหรือ”
พระเสยยสกะตอบว่า “ไม่ได้ใช้ยาอะไร แต่ผมฉันอาหารตามต้องการ จำวัดสรงน้ำตามต้องการ เมื่อเกิดความกระสันถูกราคะรบกวนจิตขึ้นมา ก็ใช้มือพยายามทำน้ำอสุจิให้เคลื่อน”[footnoteRef:399] [399:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๒๓๔/๒๔๙-๒๕๐.] 

	ตัวอย่างที่ ๓ เรื่องพระสารีบุตรผู้เป็นพระโสดาบันเปลื้องคำสัญญาโมคคัลลานปริพาชก
	ในพระวินัยปิฎก มหาวรรค มหาขันธกะ สารีปุตตโมคคัลลานปัพพัชชากถา ความว่า
ครั้งนั้น สารีบุตรปริพาชกได้กลับไปหาโมคคัลลานปริพาชกถึงที่พักโมคคัลลานปริพาชก ได้เห็นสารีบุตรปริพาชกเดินมาแต่ไกล ครั้นเห็นแล้วจึงได้กล่าวกับสารีบุตรปริพาชก ดังนี้ว่า “ท่าน อินทรีย์ของท่านผ่องใส ผิวพรรณบริสุทธิ์ ผุดผ่อง ท่านได้บรรลุอมตธรรมแล้วหรือ”
สารีบุตรปริพาชกตอบว่า “ใช่แล้วท่าน เราได้บรรลุอมตธรรมแล้ว”[footnoteRef:400] [400:  วิ.ม. (ไทย) ๔/๖๐/๗๔.] 

	ตัวอย่างที่ ๔ เรื่องพระผัคคุณะฟังธรรมเทศนาได้เป็นพระอนาคามี
	ในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ฉักกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ มหาวรรค ผัคคุณสูตร ความว่า
ครั้งนั้น เมื่อพระผู้มีพระภาคเสด็จหลีกไปไม่นาน ท่านพระผัคคุณะได้มรณภาพแล้ว ในเวลามรณภาพ อินทรีย์ของท่านผ่องใสยิ่งนัก ต่อมา ท่านพระอานนท์เข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ถวายอภิวาทแล้วนั่ง ณ ที่สมควร ได้กราบทูลพระผู้มีพระภาคดังนี้ว่า “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ เมื่อพระผู้มีพระภาคเสด็จหลีกไปไม่นาน ท่านพระผัคคุณะได้มรณภาพแล้ว และในเวลามรณภาพอินทรีย์ของท่านผ่องใสยิ่งนัก” อานิสงส์การฟังธรรม พระผู้มีพระภาคตรัสว่า “อานนท์ อินทรีย์ของผัคคุณภิกษุจักไม่ผ่องใสได้อย่างไร แรกทีเดียวจิตของผัคคุณภิกษุยังไม่หลุดพ้นจาก โอรัมภาคิยสังโยชน์ (สังโยชน์เบื้องต่ำ) ๕ ประการ แต่เพราะได้ฟังธรรมเทศนานั้น จิตของผัคคุณภิกษุจึงหลุดพ้นจากโอรัมภาคิยสังโยชน์ ๕ ประการ[footnoteRef:401] [401:  องฺ.ฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๕๖/๕๔๑.] 

	ในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ฉักกนิบาต ทุติยปัณณาสก์ มหาวรรค ผัคคุณสุตตวัณณนา อธิบายว่า
	คำว่า อินทรีย์ผ่องใสยิ่งนัก (อินฺทฺริยานิ วิปฺปสีทึสุ) ความว่า ในเวลาใกล้มรณภาพนั้น อินทรีย์ทั้ง ๖ ประการ เป็นสภาพผ่องใสยิ่ง[footnoteRef:402] [402:  องฺ.ฉกฺก.อ. (ไทย) ๓/๕๖/๒๐๐.] 

	ตัวอย่างที่ ๕ เรื่องสารีบุตรปริพาชกเข้าไปสอบถามพระอัสสชิผู้เป็นพระอรหันต์
	ในพระวินัยปิฎก มหาวรรค มหาขันธกะ สารีปุตตโมคคัลลานปัพพัชชากถา ความว่า
ลำดับนั้น สารีบุตรปริพาชกจึงเข้าไปหาท่านพระอัสสชิ แล้วได้สนทนาปราศรัยพอเป็นที่บันเทิงใจ พอเป็นที่ระลึกกันแล้ว ยืนอยู่ ณ ที่สมควร เรียนถามว่า “ผู้มีอายุ อินทรีย์ของท่านผ่องใส ผิวพรรณบริสุทธิ์ผุดผ่อง ผู้มีอายุ ท่านบวชอุทิศใคร ใครเป็นศาสดาของท่าน หรือท่านชอบใจธรรมของใคร” พระอัสสชิกล่าวตอบว่า “ท่าน มีพระมหาสมณะผู้เป็นศากยบุตร เสด็จออกผนวชจากศากยตระกูล เราบวชอุทิศพระผู้มีพระภาคพระองค์นั้น พระผู้มีพระภาคพระองค์นั้น เป็นศาสดาของเรา และเราชอบใจธรรมของพระผู้มีพระภาคพระองค์นั้น”[footnoteRef:403] [403:  วิ.ม. (ไทย) ๔/๖๐/๗๓.] 

	ตัวอย่างที่ ๖ เรื่องหลังการตรัสรู้พระสัมมาสัมพุทธเจ้าพบอุปกาชีวก
	ในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ โอปัมมวรรค ปาสราสิสูตร ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย อาชีวกชื่ออุปกะได้พบเราผู้กำลังเดินทางไกล ณ ระหว่างแม่น้ำคยากับต้นโพธิพฤกษ์ ได้ถามเราว่า ‘อาวุโส อินทรีย์ของท่านผ่องใสยิ่งนัก ผิวพรรณของท่านบริสุทธิ์ผุดผ่อง ท่านบวชอุทิศใคร ใครเป็นศาสดาของท่านหรือท่านชอบใจธรรมของใคร’[footnoteRef:404] [404:  ม.มู. (ไทย) ๑๒/๒๘๕/๓๑๐.] 

	เมื่อกล่าวด้วยหลักฐานเรื่องอินทรีย์ผ่องใสที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก พบว่า มีเป็นจำนวนมาก ส่วนในประเด็นวิเคราะห์นี้ผู้วิจัยได้นำมาแสดงเพื่อเป็นตัวอย่างเท่านั้น ดังนั้น เมื่อกล่าวโดยสรุปจึงได้ความดังนี้
	ตัวอย่างที่ ๑ ภิกษุปุถุชนชาวฝั่งแม่น้ำวัคคุมุทาผู้กล่าวอวดคุณวิเศษที่ไม่มีในตน ตัวอย่างที่ ๒ พระเสยยสกะเป็นภิกษุปุถุชนผู้จงใจทำอสุจิให้เคลื่อน ซึ่งตัวอย่างที่ ๑ และ ๒ ล้วนเป็นภิกษุปุถุชนต่างก็มีอินทรีย์ผ่องใส ตัวอย่างที่ ๓ พระสารีบุตรผู้เป็นโสดาบันเปลื้องคำสัญญาโมคคัลลานปริพาชก ตัวอย่างที่ ๔ พระผัคคุณะฟังธรรมเทศนาได้เป็นพระอนาคามี ตัวอย่างที่ ๕ สารีบุตรปริพาชกเข้าไปสอบถามพระอัสสชิผู้เป็นพระอรหันต์ ตัวอย่างที่ ๖ หลังการตรัสรู้พระพุทธเจ้าได้พบอุปกาชีวก ซึ่งในตัวอย่างที่ ๓ ๔ ๕ และ ๖ เป็นพระอริยบุคคลตั้งแต่ระดับพระโสดาบัน พระอนาคามี พระอรหันต์ และพระพุทธเจ้าตามลำดับ ต่างก็มีอินทรีย์ผ่องใสเช่นกันทั้งหมด นอกจากนี้ในหลักฐานก็ไม่ปรากฏพระพุทธดำรัสเรื่องการจำแนกระดับความผ่องใสของอินทรีย์แต่อย่างใด ส่วนคำว่า อินทรีย์ผ่องใส ที่มีหลักฐานปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถา หมายถึง อินทรีย์ ๖  มีตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ไม่ได้หมายเอาเฉพาะลักษณะผิวพรรณทางกายเพียงอย่างเดียว
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดในประเด็นวิเคราะห์ ค พบว่า ตัวอย่างที่ ๑ และ ๒ เป็นภิกษุปุถุชนล้วนต่างก็มีอินทรีย์ผ่องใส ในตัวอย่างที่ ๓ ๔ ๕ และ ๖ เป็นพระอริยบุคคลระดับพระโสดาบัน พระอนาคามี พระอรหันต์ และพระพุทธเจ้าตามลำดับ ต่างก็มีอินทรีย์ผ่องใสเช่นกันทั้งหมด จะเห็นว่า ผู้ที่มีอินทรีย์ผ่องใสนั้นมีทั้งปุถุชนและอริยบุคคล ดังนั้น การจะใช้ความผ่องใสของอินทรีย์มาเป็นเกณฑ์ในการวัดตัดสินว่าบุคคลผู้นี้ละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำเป็นพระอนาคามีบุคคลไม่ได้
	สรุปประเด็นวิเคราะห์ย่อยทั้ง ๓ ประเด็น พบว่า ก) การพยากรณ์บุคคลเป็นพุทธวิสัย และพระผู้มีพระภาคยังทรงกำชับห้ามสาวกพยากรณ์บุคคลอื่น เว้นแต่จะพยากรณ์ตนเอง ดังนั้นจึงไม่ใช่ฐานะที่ผู้ใดจะกล่าวอ้างพระพุทธเจ้าเพื่อการพยากรณ์บุคคลอื่น ข) พระองค์ใช้อาสยานุสยญาณในการคัดสรรหลักธรรมและวิธีการสอนเพื่อให้เหมาะสมกับอุปนิสัยจึงทำให้บุคคลที่พระองค์สั่งสอนบรรลุมรรคผล ซึ่งอาสยานุสยญาณมีเฉพาะในพระพุทธเจ้าเท่านั้น ค) การตัดสินการละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำด้วยอินทรีย์ผ่องใส จากการสืบค้นข้อมูล พบว่า ผู้ที่มีอินทรีย์ผ่องใสมีทั้งปุถุชนและอริยบุคคลตั้งแต่ระดับพระโสดาบันจนถึงพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ดังนั้นการใช้ความผ่องใสของอินทรีย์มาเป็นเกณฑ์ในการตัดสินว่าบุคคลผู้นี้ละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำเป็นพระอนาคามีบุคคลไม่ได้ 
เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๔ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวตู่พระพุทธเจ้าและกล่าวมุสาวาท
๕) พระคึกฤทธิ์กล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมอันเป็นคุณวิเศษที่ไม่มีในตน
ในสมมติฐานประเด็นที่ ๕ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า พระคึกฤทธิ์กล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมอันเป็นคุณวิเศษที่ไม่มีในตน ดังนั้น ผู้วิจัยจึงรวบรวมข้อมูลผลการวิเคราะห์และวินิจฉัยในสมมติฐานประเด็นที่ ๑-๔ เพื่อวินิจฉัยในสมมติฐานประเด็นที่ ๕ ต่อไป
๑) พระคึกฤทธิ์เป็นพระอริยบุคคล ผลวิเคราะห์ พบว่า พระคึกฤทธิ์ได้ยอมรับในคำพูดของอุบาสิกาที่ได้กล่าวชื่นชมว่าตนเป็นพระอริยบุคคล ในภูตาโรจนสิกขาบท ระบุว่า พระศาสดาได้บัญญัติห้ามภิกษุบอกความเป็นอริยบุคคลแก่บุคคลผู้ไม่ใช่ภิกษุภิกษุณี ซึ่งในมหาสมุทเทอัฏฐัจฉริยะ ระบุว่า พระอริยบุคคลจะไม่ล่วงละเมิดสิกขาบทที่พระศาสดาบัญญัติไว้ แม้จะต้องสละด้วยชีวิตก็ตาม นอกจากนี้ พระคึกฤทธิ์ยังมีความเข้าใจว่า นิพพาน (อสังขตธาตุ) มีสภาพเป็นอัตตาที่เข้ามาหลงยึดครองขันธ์ ๕ (สังขตธาตุ) ซึ่งนิพพานนี้รับรู้การทำงานของขันธ์ทั้ง ๕ แต่ตัวขันธ์ ๕ ไม่รู้เรื่องอะไร เมื่อกล่าวโดยหลักการพระพุทธศาสนาแล้ว พระผู้มีพระภาคทรงปฏิเสธการมีอยู่ของอัตตาทั้งภายนอกและภายในขันธ์ ๕ ทั้งยังปฏิเสธความเป็นอัตตาของขันธ์ ๕ ด้วย และยังมีหลักฐานว่า พระอริยสาวกในธรรมวินัยได้ละความเห็นว่าขันธ์ทั้ง ๕ เป็นอัตตาแล้ว ดังนั้น เมื่อนำคำสอนพระคึกฤทธิ์มาเทียบเคียงกับคำสอนของพระพุทธเจ้า พบว่า คำสอนของพระคึกฤทธิ์มีความขัดแย้งและคัดค้านกับคำสอนของพระศาสดา
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระคึกฤทธิ์เป็นพระอริยบุคคล จึงตกไป
๒) พระคึกฤทธิ์มีจุตูปปาตญาณ ผลการวิเคราะห์ พบว่า จุตูปปาตญาณอยู่ในวิชชา ๓ ซึ่งจุตูปปาตญาณเป็น ๑ ในวิชชา ๓ โดยพระผู้มีพระภาคทรงเป็นผู้ประกอบด้วยวิชชา ๓ และพระองค์ยังยืนยันว่า เพราะอาศัยจุตูปปาตญาณในการตรวจดูจึงได้ล่วงรู้การตาย (จุติ) และการเกิดของสัตว์ทั้งหลาย นอกจากพระศาสดาผู้มีวิชชา ๓ แล้ว ยังมีพระอรหันตสาวกผู้ประกอบด้วยวิชชา ๓ อีกเป็นจำนวนมากมาย ซึ่งพระอรหันตสาวกก็สามารถล่วงรู้การตาย (จุติ) และการเกิดของสัตว์ทั้งหลายได้เพราะอาศัยจุตูปปาตญาณ จุตูปปาตญาณจะถูกเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ตาทิพย์ ผู้ที่จะมีจุตูปปาตญาณได้นั้นจะต้องเป็นพระอรหันต์สัมมาสัมพุทธเจ้าและพระอรหันตสาวกผู้ประกอบด้วยวิชชา ๓ เท่านั้น
เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ และในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระคึกฤทธิ์มีจุตูปปาตญาณ จึงตกไป
๓) พระคึกฤทธิ์สำคัญตนผิดว่าได้บรรลุสัทธรรม ผลวิเคราะห์ พบว่า นอกจากพระคึกฤทธิ์จะกล่าวคำเท็จ โดยใช้คำพูดแสดงอาการยอมรับว่าตนเป็นพระอริยบุคคลตามที่อุบาสิกากล่าวชื่นชมแล้ว พระคึกฤทธิ์ยังได้ใช้ถ้อยคำกล่าวจ้วงจาบ ตำหนิ พระสารีบุตรซึ่งเป็นอริยบุคคลชั้นพระอรหันต์ ในสุสิมสูตร ปรากฏพุทธดำรัสว่า “ผู้ที่เป็นคนพาล คนมุทะลุ คนจิตวิปลาส จึงจะไม่ชอบสารีบุตร” และยังปรากฏหลักฐานในโกกาลิกสูตร ระบุว่า พระโกกาลิกะได้ด่าบริภาษพระอัครสาวกทั้ง ๒ คือ พระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะ ซึ่งการว่าร้ายพระอริยบุคคลนั้นมีโทษมาก นอกจากนี้ ในอรรถกถาทิพพจักขุญาณกถา ยังระบุอีกว่า แม้พระอริยบุคคลนั้นจะเป็นคฤหัสถ์ผู้เป็นโสดาบันก็ตาม การว่าร้ายพระอริยบุคคลมีพระอริยสาวก เป็นต้น เรียกว่า อริยุปวาท ซึ่งอริยุปวาทมีลักษณะถ้อยคำดังต่อไปนี้ การเข้าไปกล่าวว่าร้าย กล่าวตู่ด้วยถ้อยคำไม่จริง พูดจาจาบจ้วงล่วงเกิน การด่าทอ ตำหนิติเตียน เป็นต้น นอกจากพระคึกฤทธิ์จะกล่าวบริภาษพระสารีบุตรแล้ว ยังได้กล่าวบริภาษด้วยคำเท็จถึงพระภิกษุผู้ศึกษาเล่าเรียนนักธรรมและบาลีในระบบการศึกษาของคณะสงฆ์ไทยอีกว่า พวกนี้เรียนแต่อรรถกถา ไม่ได้เรียนและไม่รู้จักพุทธวจนะด้วย ทั้งยังได้กล่าวคำเท็จบริภาษพาดพิงพระนิสิตที่เรียนมหาจุฬาฯ อีกว่า พวกนี้นี่เบียดเบียนสังคมนะ กินฟรี นอนฟรี เรียนฟรีหมดเลย 
และผลที่เกิดจากการที่พระคึกฤทธิ์ได้ด่าบริภาษเพื่อนพรหมจารี กล่าวร้ายพระอริยบุคคล ย่อมจะเข้าถึง ๑ ในความพินาศ ๑๐ อย่างตามพุทธดำรัสที่มีอยู่ในอักโกสกสูตร ที่ระบุว่า ต้องอาบัติเศร้าหมองกองใดกองหนึ่ง เป็นต้น ในอรรถกถาอลคัททูปมสูตร ยังระบุอีกว่า เมื่อภิกษุผู้ที่กล่าวร้ายพระอริยบุคคล และจงใจล่วงละเมิดอาบัติ ๗ กอง ย่อมปิดกั้นทางสวรรค์และนิพพาน และจากการศึกษาค้นคว้าข้อมูลเพิ่มเติมตามหัวข้อในประเด็นนี้ พบว่า ความสำคัญผิดว่าตนได้บรรลุสัทธรรมจะไม่เกิดขึ้นแก่ภิกษุผู้ทุศีล แต่จะเกิดขึ้นแก่ภิกษุที่มีศีลบริสุทธิ์ดีเท่านั้น
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระคึกฤทธิ์สำคัญตนผิดว่าได้บรรลุสัทธรรม จึงตกไป
๔) พระคึกฤทธิ์กล่าวตู่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและกล่าวมุสาวาท ผลการวิเคราะห์ พบว่า ก) การพยากรณ์บุคคลเป็นพุทธวิสัย และพระผู้มีพระภาคยังทรงกำชับห้ามสาวกพยากรณ์บุคคลอื่น เว้นแต่จะพยากรณ์ตนเอง ดังนั้น จึงไม่ใช่ฐานะที่ผู้ใดจะกล่าวอ้างพระพุทธเจ้าเพื่อการพยากรณ์บุคคลอื่น ข) พระองค์ใช้อาสยานุสยญาณในการคัดสรรหลักธรรมและวิธีการสอนเพื่อให้เหมาะสมกับอุปนิสัยจึงทำให้บุคคลที่พระองค์สั่งสอนบรรลุมรรคผล ซึ่งอาสยานุสยญาณมีเฉพาะในพระพุทธเจ้าเท่านั้น ค) การตัดสินการละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำด้วยอินทรีย์ผ่องใส จากการสืบค้นข้อมูล พบว่า ผู้ที่มีอินทรีย์ผ่องใสมีทั้งปุถุชนและอริยบุคคลตั้งแต่ระดับพระโสดาบันจนถึงพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ดังนั้นการใช้ความผ่องใสของอินทรีย์มาเป็นเกณฑ์ในการตัดสินว่าบุคคลผู้นี้ละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำเป็นพระอนาคามีบุคคลไม่ได้
ในสมมติฐานประเด็นที่ ๔ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวตู่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและกล่าวมุสาวาท
เมื่อผู้วิจัยรวบรวมผลการวิเคราะห์และวินิจฉัยในสมมติฐานประเด็นที่ ๑-๔ แล้ว และได้นำข้อมูลการวิเคราะห์และวินิจฉัยทั้งหมด ๔ ประเด็น มาเทียบเคียงกับหลักเกณฑ์ลักษณะการอวดอุตตริมนุสสธรรมข้างต้นแล้ว จึงสรุปผลการวินิจฉัยในสมมติฐานประเด็นที่ ๕ ว่า การที่พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิตนั้น เป็นการกล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมอันเป็นคุณวิเศษที่ไม่มีในตน 
๔.๑.๓ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม
ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปประเด็นไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์และวินิจฉัย โดยแบ่งเป็น ๒ ประเด็น คือ ๑. วิเคราะห์พระอภิธรรมไม่ใช่พระพุทธพจน์ ๒. วิเคราะห์สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์ ซึ่งจะเรียงลำดับประเด็นวิเคราะห์และวินิจฉัย ดังต่อไปนี้
๑. วิเคราะห์พระอภิธรรมไม่ใช่พระพุทธพจน์
ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์ต่อในบทที่ ๔ ซึ่งเป็นหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผ่คำสอนในประเด็นพระอภิธรรมเป็นคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่ โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้
๑. อภิธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้เองมีแค่ ๑๐ กว่าพระสูตร ตรงนี้พระไพบูลย์เป็นผู้ไปเจอ สแกนหาคำว่า อภิธรรม เพราะอภิธรรมที่เรียนกันอยู่ก็ไม่ใช่พุทธวจนะ 
๒. เวลาพระศาสดาตรัสเรื่องอภิธรรม พระองค์จะตรัสคำว่า อภิธรรมอภิวินัยคู่กันมาตลอดทุกพระสูตร จะมีเพียงพระสูตรเดียวในสิบกว่าพระสูตรที่ตรัสอภิธรรมโดยที่ไม่มีอภิวินัย ก่อนจะตรัสอภิธรรมได้ตรัสหมวดธรรมขึ้นมาหมวดนึง คือ สติปัฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ โพชฌงค์ ๗ อริยมรรคมีองค์ ๘ ซึ่งหมวดธรรมหมวดนี้ คือ โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ดังนั้น อภิธรรมในความหมายของพระศาสดา คือ โพธิปักขิยธรรม ๓๗ 
๓. นึกว่าคำว่า โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ไม่ใช่พุทธวจนะ เวลาสแกนหาต้องไปเช็คกับบาลีทุกครั้ง ไปไล่สแกนหาในบาลี เจอคำว่า โพธิปักขิยธรรม ๓๗ และเป็นพุทธวจนะ มันคือตัวอภิธรรม ดังนั้น ถ้าจะเปิดสอนอภิธรรม ต้องเปิดสอนโพธิปักขิยธรรม ๓๗ ไม่ใช่[อภิธัมมัตถสังคหะ, อภิธรรม ๗ คัมภีร์]อย่างที่เรียนกันอยู่ทุกวันนี้ คำพวกนี้คือคำที่สาวกแต่งขึ้นมาใหม่ 
๔. ถ้าเราไปสแกนหาคำว่า จิต เจตสิก อย่างเจตสิก เขามี ๕๐ ดวง ๘๐ ดวง ๑๐๐ ดวง เวลาสแกนหาในพุทธวจนะโยมจะไม่เจอ คำว่า เจตสิก พระโตโต้เป็นผู้สแกนหาไปเจอในบาลีที่เป็นพุทธวจนะมีทั้งหมด ๙ คำ นี่คือคำสอนของพระศาสดา 
๕. คำว่า อภิธรรม มีทั้งส่วนที่เป็นคำสอนของพระศาสดา และทั้งส่วนที่เป็นคำที่แต่งใหม่ อย่างในพระไตรปิฎกมีวินัยปิฎก สุตตันตปิฎก อภิธรรมปิฎก ส่วนอภิธรรมปิฎก ๑๒ เล่มที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกก็ไม่ตรงกับอภิธรรมที่พระศาสดาบัญญัติไว้ และคำว่าอภิธรรมปิฎกก็มีมาในยุคหลัง เดิมทีไม่ได้เรียกว่า อภิธรรมปิฎก ดังนั้นคำที่แต่งขึ้นมาใหม่กลุ่มนี้ เดิมเรียกว่า ปรมัตถปิฎก
๖. เมื่อก่อนไม่มีคำว่า อภิธรรมปิฎก คำว่า อภิธรรมปิฎก มาเรียกกันในภายหลัง แล้วก็ไม่ตรงกับอภิธรรมของพระศาสดาด้วย เพราะว่า สิบกว่าเล่มของอภิธรรมปิฎกจะมีคำของพวกสกวาที พวกปรวาที ซึ่งเป็นคำของสาวกที่โต้เถียงกันอยู่หลายเล่ม ดังนั้นคำพวกนี้ก็ไม่ใช่คำสอนพระศาสดา 
๗. พระคึกฤทธิ์เล่าว่า (พระสังฆราชองค์นึงกล่าวว่า) ในวินัยปิฎกที่กล่าวถึงเรื่องการทำสังคายนา ครั้งที่ ๑ หลังพุทธปรินิพพานไม่นาน และการทำสังคายนา ครั้งที่ ๒ หลังพุทธปรินิพพาน ประมาณ ๑๐๐ ปี ว่าได้ทำสังคายนาพระวินัยและพระธรรม ๒ อย่างไม่มีอย่างอื่น ไม่ได้กล่าวถึงอภิธรรมปิฎก เมื่อพระพุทธเจ้าจะปรินิพพานก็ทรงแสดงเพียงว่า ธรรมที่ทรงแสดงแล้ว วินัยที่ทรงบัญญัติแล้วเป็นศาสดาแทนพระองค์ ก็ไม่ได้พูดถึงอภิธรรมอีกเหมือนกัน
ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระคึกฤทธิ์จึงกล่าวยืนยันเช่นนั้น ดังนั้น ผู้วิจัยจึงตั้งสมมติฐานเพื่อนำข้อมูลมาวิเคราะห์และวินิจฉัยเป็น ๒ ประเด็น คือ
	๑) พระอภิธรรมเป็นคำสอนของพระสัพพัญญูพุทธเจ้า
	๒) พระอภิธรรมเป็นคำสอนที่แต่งขึ้นใหม่โดยสาวก
	โดยผู้วิจัยจะใช้หลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถาเป็นต้น เพื่อนำมาวิเคราะห์และวินิจฉัยในแต่ละประเด็นต่อไป
๑) พระอภิธรรมเป็นคำสอนของพระสัพพัญญูพุทธเจ้า
ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า พระอภิธรรมเป็นคำสอนของพระสัพพัญญูพุทธเจ้า ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
เมื่อผู้วิจัยทำการสืบค้นข้อมูล พบหลักฐานประวัติความเป็นมาของพระอภิธรรมว่า ในสัปดาห์ที่ ๔ หลังการตรัสรู้ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงพิจารณาพระอภิธรรมปิฎก มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวรรค มหาขันธกะ อชปาลกถา ความว่า
... ปจฺฉิมทิสาภาเค เทวตา รตนฆร มาปยึสุ ตตฺถ ปลฺลงฺเกน นิสีทิตฺวา อภิธมฺมปิฏก วิเสสโต เจตฺถ อนนฺตนยสมนฺตปฏฺาน วิจินนฺโต สตฺตาห วีตินาเมสิ ต าน รตนฆรเจติย นาม ชาต[footnoteRef:405] [405:  วิ.ม.อ. (บาลี) ๓/๔/๘.] 

... พวกเทวดาเนรมิตเรือนแก้วถวายทางทิศปัจฉิม พระองค์ประทับนั่งขัดสมาธิที่เรือนแก้วนั้น ทรงพิจารณาพระอภิธรรมปิฎกและสมันตปัฏฐาน อันไม่มีที่สิ้นสุดในพระอภิธรรมปิฎกนี้ โดยพิสดาร ทรงให้เวลา ๑ สัปดาห์ผ่านพ้นไป สถานที่นั้นชื่อว่า รัตนฆรเจดีย์ พระผู้มีพระภาคทรงให้เวลา ๔ สัปดาห์ผ่านพ้นไปในบริเวณใกล้เคียงกับโพธิพฤกษ์นั่นเอง ...[footnoteRef:406] [406:  วิ.ม.อ. (ไทย) ๓/๔/๙-๑๐.] 

ต่อมา ในพรรษาที่ ๗ หลังการแสดงยมกปาฏิหาริย์ ณ ควงไม้คัณฑามแล้ว พระองค์ทรงเสด็จขึ้นไปบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์เพื่อแสดงพระอภิธรรมโปรดพระพุทธมารดา ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ธรรมบท พุทธวรรควรรณนา เรื่องยมกปาฏิหาริย์ ความว่า 
พระศาสดากำลังทรงทำปาฏิหาริย์อยู่นั่นแล ทรงรำพึงว่า “พระพุทธเจ้าในอดีตทั้งหลายทำปาฏิหาริย์นี้แล้ว จำพรรษา ณ ที่ไหนหนอแล” ทรงเห็นว่า “จำพรรษาในภพดาวดึงส์ แล้วทางแสดงอภิธรรมปิฎกแก่พระพุทธมารดา”...[footnoteRef:407] [407:  ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๑๔๙/๒๐๔.] 


และในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ทุกนิบาต ปฐมปัณณาสก์ สมจิตตวัคควัณณนา อธิบายว่า
... พระตถาคตมิได้ประทับอยู่ประจำที่ เสด็จไปประทับอยู่ ณ ที่ซึ่งมีความผาสุกเท่านั้นนั่นแล ... พรรษาที่ ๗ ประทับอยู่ ณ ภพดาวดึงส์ ...[footnoteRef:408]  [408:  องฺ.ทุก.อ. (ไทย) ๒/๗๗/๔๖-๔๗.] 

	เมื่อพระผู้มีพระภาคทรงขึ้นไปบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์แล้ว มหาชนได้สอบถามพระอนุรุทธะ ความว่า 
มหาชน : พระศาสดาเสด็จไปที่ไหน ขอรับ
อนุรุทธะ : เสด็จไปจำพรรษาที่บัณฑุกัมพลศิลา ในภพดาวดึงส์แล้วทรงแสดงอภิธรรมปิฎกแก่พระมารดา
มหาชน : จักเสด็จมาเมื่อไหร่ ขอรับ
อนุรุทธะ : ทรงแสดงอภิธรรมปิฎกตลอด ๓ เดือนแล้ว จักเสด็จมาในวันมหาปวารณา[footnoteRef:409] [409:  ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๑๔๙/๒๐๕-๒๐๖.] 

... ในกาลต่อมา พระตถาคตประทับนั่งในท่ามกลางเหล่าเทวดาใน ๑๐,๐๐๐ จักรวาล บนบัณฑุกัมพลศิลาอาสน์ที่โคนต้นปาริฉัตตกะในภพดาวดึงส์ ทรงทำพระมารดาให้เป็นพยานด้วยกายแล้ว เมื่อจะทรงแสดงธรรมว่า “สภาวธรรมที่เป็นกุศล สภาวธรรมที่เป็นอกุศล สภาวธรรมที่เป็นอัพยากฤต (กุสลา ธมฺมา อกุสลา ธมฺมา อพฺยากตา ธมฺมา)” เป็นต้น ทรงย่อแล้วย่ออีกซึ่งลำดับแห่งธรรมโดย ๑๐๐ ส่วน โดย ๑,๐๐๐ ส่วน โดย ๑๐๐,๐๐๐ ส่วน ให้ทรงไว้แต่สภาวธรรมแล้วจึงทรงแสดง เทศนาที่พระองค์ให้เป็นไปติดต่อกันตลอด ๓ เดือน เป็นเหมือนแม่น้ำในอากาศที่ถูกลมพัดไปด้วยความเร็ว และเป็นเหมือนสายน้ำที่ไหลออกจากหม้อน้ำที่ถูกตั้งคว่ำปากลง ฉะนั้น จึงเป็นเทศนาที่ไม่มีที่สุด ไม่มีประมาณ	
จริงอยู่ เทศนาของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย ผู้ทรงขยายสภาวธรรมออกหน่อยหนึ่ง แล้วทรงอนุโมทนาอยู่ แม้ในกาลทรงอนุโมทนาภัต ก็จะได้ประมาณเท่ากับทีฆนิกายและมัชฌิมนิกาย ส่วนเทศนาของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย ผู้ทรงแสดงธรรมแก่บริษัทผู้มาถึงในกาลภายหลังแห่งภัต ก็จะได้ประมาณเท่ากับนิกาย ๒ นิกาย คือ สังยุตตนิกายและอังคุตตรนิกาย
ถามว่า เพราะเหตุไร
ตอบว่า เพราะว่า ระยะเวลาแห่งภวังคจิตของพระพุทธเจ้าทั้งหลายรวดเร็ว ช่องพระทนต์ชิดกันดี ริมพระโอษฐ์เรียบสนิทดี พระชิวหาอ่อน พระสุรเสียงไพเราะ พระดำรัสเปลี่ยนแปลงได้เร็ว เพราะเหตุนั้น แม้พระธรรมที่พระองค์ทรงแสดงแล้วเพียงครู่หนึ่งนั้น จึงได้มีประมาณเท่านี้ ส่วนพระธรรมที่พระองค์ทรงแสดงแล้วตลอด ๓ เดือน จึงไม่มีที่สุด ไม่มีประมาณเลยทีเดียว[footnoteRef:410] [410:  อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/-/๓๒-๓๓.] 

... ในเวลาภิกษาจาร ทรงเนรมิตพระพุทธนิมิต ด้วยทรงอธิษฐานว่า “พุทธเนรมิตนี้จงแสดงธรรมชื่อเท่านี้ จนกว่าเราจะมา” แล้วเสด็จไปยังป่าหิมพานต์ ... นำบิณฑบาตมาแต่อุตตรกุรุทวีป ... [footnoteRef:411]  [411:  ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๑๘๑/๒๑๐.] 

แม้พระสารีบุตรเถระ... ก็ไป ณ ที่นั้น กระทำวัตรต่อพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้วนั่งอยู่ ณ ที่อันสมควร ลำดับนั้น พระศาสดาทรงประทานนัยแก่พระเถระนั้นว่า “สารีบุตร ธรรมมีประมาณเท่านี้เราแสดงแล้ว” เมื่อพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงประทานนัยอยู่อย่างนี้ การประทานนัยแก่พระอัครสาวกผู้บรรลุปฏิสัมภิทาแล้ว จึงเป็นเช่นกับทะเลที่บุคคลผู้ยืนอยู่ที่ริมฝั่ง แล้วเหยียดมือชี้ให้ดู ฉะนั้น ธรรมที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงแล้ว ย่อมปรากฏชัดแม้แก่พระเถระโดย ๑๐๐ นัย โดย ๑,๐๐๐ นัย โดย ๑๐๐,๐๐๐ นัยเลยทีเดียว[footnoteRef:412] [412:  อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/-/๓๔.] 

แม้พระสารีบุตร ก็ได้นำพระธรรมที่พระศาสดาทรงแสดงแล้ว ๆ มาแสดงแก่ภิกษุ ๕๐๐ รูป ผู้เป็นสัทธิวิหาริกของตน ... พระเถระได้นำพระธรรมที่พระศาสดาทรงแสดงแล้ว ๆ มาแสดงแก่ภิกษุเหล่านั้น เมื่อจบการแสดงพระอภิธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และการเล่าเรียนปกรณ์ทั้ง ๗ ของภิกษุเหล่านั้น ได้มีพร้อมกันนั่นเอง
ที่ชื่อว่า วาจนามรรคในพระอภิธรรม เกิดมาจากพระสารีบุตรเถระ แม้วาระแห่งการนับในมหาปกรณ์ ก็พระเถระนั่นแหละได้ตั้งไว้ เพราะว่า พระเถระได้ตั้งวาระแห่งการนับไว้ว่า “วาระแห่งการนับเพื่อไม่ลบล้างลำดับธรรมเลย แล้วถือเอาได้ ทรงจำไว้ได้ เล่าเรียนได้ และกล่าวสอนได้อย่างสะดวก ย่อมมีได้โดยทำนองนี้”
ถามว่า เมื่อเป็นเช่นนั้น พระเถระเท่านั้นหรือที่ชื่อว่าเป็นผู้ทรงพระอภิธรรมก่อนกว่า
ตอบว่า ไม่ใช่ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเท่านั้นเป็นผู้ทรงพระอภิธรรมก่อนกว่า ...[footnoteRef:413] [413:  อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/-/๓๕.] 

	นอกจากนี้ ในพระอภิธรรมปิฎก ธาตุกถา ปุคคลบัญญัติ บทนำ ยังได้อธิบายเพิ่มเติมว่า
พระอภิธรรม ๗ คัมภีร์ ที่ทรงแสดงโปรดพระพุทธมารดานี้ เรียกว่า พระอภิธรรมวิตถารนัย คือ พระอภิธรรมที่ทรงแสดงโดยละเอียดพิสดาร ... ในช่วงที่เสด็จลงมา ณ บริเวณสระอโนดาดนี้เอง ท่านพระสารีบุตรได้เข้าเฝ้าปรนนิบัติ และพระผู้มีพระภาคได้ทรงแสดงพระอภิธรรมให้ท่านพระสารีบุตรฟังติดต่อกันทุกวันด้วย พระอภิธรรม ๗ คัมภีร์ ที่ทรงแสดงครั้งนี้ ทรงแสดงโดยย่อ จึงเรียกว่า พระอภิธรรมสังเขปนัย ต่อมา ท่านพระสารีบุตรได้แสดงแก่ภิกษุจำนวน ๕๐๐ รูป โดยขยายความให้ละเอียดขึ้นพอสมควร คือ ไม่สังเขปนักและไม่พิสดารนัก จึงเรียกว่า พระอภิธรรมนาติวิตถารนาติสังเขปนัย[footnoteRef:414] [414:  อภิ.ธา. (ไทย) ๓๖/-/๘.] 


	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
	สังเขปนัย นัยอย่างย่อ, แบบย่อ, แง่ความหมายซึ่งชี้แจงอย่างรวบรัด[footnoteRef:415]	 [415:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๔๑๓.] 

	ผู้วิจัยจะยกตัวอย่างการแสดงพระอภิธรรมสังเขปนัย (แบบย่อ) มีหลักฐานปรากฏในพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี มาติกา ติกมาติกา (๒๒ ติกะ) ความว่า
กุสลา ธมฺมา	สภาวธรรมที่เป็นกุศล
อกุสลา ธมฺมา	สภาวธรรมที่เป็นอกุศล
อพฺยากตา ธมฺมา	สภาวธรรมที่เป็นอัพยากฤต[footnoteRef:416] [416:  อภิ.สงฺ. (ไทย) ๓๔/๑/๑.] 

	ซึ่งในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ได้อธิบายว่า
	มาติกา ๑. หัวข้อ ... ๒. แม่บท เช่น ตัวสิกขาบท เรียกว่า เป็นมาติกา เพราะจะต้องขยายความต่อไป[footnoteRef:417] [417:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๓๑๕.] 

	จากหลักฐานในอรรถกถาอชปาลกถา จะเห็นได้ว่า ในสัปดาห์ที่ ๔ ภายหลังการตรัสรู้ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระองค์ได้พิจารณาพระอภิธรรมปิฎกและสมันตปัฏฐาน ต่อมา ในพรรษาที่ ๗ หลังจากการแสดงยมกปาฏิหาริย์แล้ว พระองค์เสด็จขึ้นไปจำพรรษาบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ เพื่อแสดงพระอภิธรรมโปรดพระพุทธมารดาและเหล่าเทพยดา ซึ่งพระอภิธรรมทั้ง ๗ คัมภีร์ ที่ทรงแสดงโปรดพระพุทธมารดานี้ เรียกว่า พระอภิธรรมวิตถารนัย คือ พระอภิธรรมที่ทรงแสดงโดยละเอียดพิสดาร และเมื่อถึงเวลาในช่วงที่ต้องบิณฑบาต พระองค์จะนำอาหารบิณฑบาตจากอุตตรกุรุทวีปมาเสวยที่ป่าหิมพานต์ โดยพระสารีบุตรจะเข้าไปเป็นพุทธอุปัฏฐาก และเมื่อฉันอาหารเสร็จแล้ว พระองค์จะแสดงพระอภิธรรมที่ได้แสดงบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ให้กับพระสารีบุตรฟังแต่โดยย่อ ซึ่งเรียกว่า พระอภิธรรมสังเขปนัย ซึ่งพระสารีบุตรได้นำพระอภิธรรมที่ได้ฟังจากพระโอษฐ์ของพระศาสดานี้ไปสอนลูกศิษย์ทั้ง ๕๐๐ รูปอีกทีหนึ่ง โดยพระพุทธองค์ทรงปฏิบัติเช่นนี้ตลอดระยะเวลา ๓ เดือนของโลกมนุษย์
	ต่อมา ภายหลังลูกศิษย์พระสารีบุตรไม่เข้าใจเนื้อความพระอภิธรรมที่ท่านขยายความในนิกเขปกัณฑ์[footnoteRef:418] แต่คัมภีร์มหาอรรถกถาค้านว่า พระอภิธรรมไม่ใช่วิสัยของพระสาวก แต่เป็นวิสัยของพระพุทธเจ้า ซึ่งปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี อัฏฐกถากัณฑ์ ติกอัตถุทธารวัณณนา อธิบายว่า [418:  ดูรายละเอียดใน อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/-/๑๕.] 

... พระสารีบุตรเถระได้กล่าวอัฏฐกถากัณฑ์ถวายแก่สัทธิวิหาริกของตนรูปหนึ่ง ผู้ไม่สามารถจะกำหนดส่วนที่ขยายเนื้อความในนิกเขปกัณฑ์ได้ แต่พระอรรถกถาจารย์กล่าวคัดค้านอัฏฐกถากัณฑ์ไว้ในคัมภีร์มหาอรรถกถาดังนี้ ธรรมดาว่าพระอภิธรรมมิใช่เป็นวิสัยของพระสาวก ไม่ใช่เป็นโคจรธรรมของพระสาวก พระอภิธรรมนี้เป็นวิสัยของพระพุทธเจ้า เป็นโคจรธรรมของพระพุทธเจ้า แต่ว่า พระธรรมเสนาบดีถูกสัทธิวิหาริกถามแล้ว จึงพาสัทธิวิหาริกนั้นไปสำนักพระศาสดา แล้วทูลถามต่อพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจึงตรัสอัฏฐกถากัณฑ์ประทานแก่ภิกษุรูปนั้น[footnoteRef:419] 	 [419:  อภิ.สงฺ.อ (ไทย) -/๑๓๘๔/๗๖๙.] 

	หลักฐานในอัฏฐกถากัณฑ์ปรากฏข้อความว่า “พระอภิธรรมไม่ใช่วิสัยของพระสาวก แต่เป็นวิสัยของพระพุทธเจ้า ซึ่งก็ตรงกับหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร พรรณนาปุพพันตกัปปิกสัสสตวาทะ ความว่า
อนึ่ง คนเหล่าอื่นไม่มีปรีชาญาณอันอาจจะกล่าวจำแนกพระอภิธรรมปิฎก สมันตปัฏฐาน อนันตนัย ๒๔ ประการ ด้วยบทเหล่านี้ว่า “เหล่านี้ชื่อว่าสติปัฏฐาน ๔ ฯลฯ ชื่อว่าอริยมรรคมีองค์ ๘ ...” เรื่องนี้มิใช่วิสัยของผู้อื่น เป็นวิสัยของพระตถาคตเท่านั้น ดังนั้น การที่พระพุทธเจ้าทั้งหลายผู้ทรงถึงฐานะที่ทรงกำหนดธรรมอันเป็นภูมิพิเศษแล้วทรงบันลือจึงเป็นภาวะที่ยิ่งใหญ่พระปรีชาญาณก็ติดตามมา ฯลฯ ประกอบด้วยสุญญตา[footnoteRef:420] [420:  ที.สี.อ. (ไทย) -/๒๘/๑๔๗.] 

	หลักฐานในอัฏฐกถากัณฑ์และอรรถกถาพรหมชาลสูตรข้างต้นยังสอดรับกับหลักฐานในสัมมาสัมพุทธสูตรที่ชี้ให้เห็นข้อแตกต่างระหว่างพระพุทธเจ้ากับพระสาวก ดังปรากฏในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค ขันธสังยุต มัชฌิมปัณณาสก์ อุปยวรรค สัมมาสัมพุทธสูตร ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย พระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าหลุดพ้นแล้ว เพราะเบื่อหน่าย เพราะคลายกำหนัด เพราะดับ เพราะไม่ถือมั่นรูป ... เวทนา ... สัญญา ... สังขาร ... วิญญาณ บัณฑิตจึงเรียกว่า ‘พระสัมมาสัมพุทธเจ้า’
แม้ภิกษุผู้หลุดพ้นด้วยปัญญา หลุดพ้นเพราะเบื่อหน่าย เพราะคลายกำหนัด เพราะดับ เพราะไม่ถือมั่นรูป ... เวทนา ... สัญญา ... สังขาร ... วิญญาณ เราก็เรียกว่า ‘ผู้หลุดพ้นด้วยปัญญา’
ในเรื่องนั้นจะผิดแผกแตกต่างกันอย่างไร คือ ระหว่างพระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้ากับภิกษุผู้หลุดพ้นด้วยปัญญามีอะไรต่างกัน …
ภิกษุทั้งหลาย พระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าทำทางที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น ทำให้รู้จักทางที่ใคร ๆ ไม่รู้จัก บอกทางที่ยังไม่มีใครบอก เป็นผู้รู้จักทาง รู้แจ้งทางฉลาดในทาง ภิกษุทั้งหลาย ส่วนเหล่าสาวกในบัดนี้ เป็นผู้ดำเนินไปตามทางอยู่เป็นผู้ตามมาในภายหลัง
นี้แล เป็นความผิดแผกแตกต่างกัน ระหว่างพระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้ากับภิกษุผู้หลุดพ้นด้วยปัญญา[footnoteRef:421] [421:  ส.ข. (ไทย) ๑๗/๕๘/๙๒-๙๔.] 

	ในสัมมาสัมพุทธสูตร ชี้ให้เห็นข้อแตกต่างระหว่างพระพุทธเจ้ากับพระสาวกผู้หลุดพ้นด้วยปัญญาว่า แม้จะหลุดพ้นเช่นเดียวกัน แต่พระองค์ทรงเป็นผู้ทำหนทางที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น และเป็นผู้บอกทาง เป็นต้น ส่วนพระสาวกทั้งหลายนั้นเป็นผู้เดินตามทางมาในภายหลัง นอกจากนี้ยังปรากฏหลักฐานว่า พระอภิธรรมมีมาตั้งแต่สมัยพระผู้มีพระภาคยังทรงพระชนม์อยู่ ซึ่งผู้วิจัยจะยกตัวอย่างหลักฐานเพื่อมาแสดงเพียงบางส่วน ดังต่อไปนี้ 
	ในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ สังฆาทิเสสกัณฑ์ ปฐมทุฎฐโทสสิกขาบท นิทานวัตถุ ความว่า
เย เต ภิกฺขู สุตฺตนฺติกา เตส เอกชฺฌ เสนาสน ปญฺาเปติ เต อญฺมฺ สุตฺตนฺต 
สงฺคายิสฺสนฺตี ติ เย เต ภิกฺขู วินยธรา เตส เอกชฺฌ เสนาสน ปญฺาเปติ เต อญฺมญฺ วินย 
วินิจฺฉินิสฺสนฺตี ติ เย เต ภิกฺขู อาภิธมฺมิกา เตส เอกชฺฌ เสนาสน ปญฺาเปติ เต อญฺมญฺ 
อภิธมฺม สากจฺฉิสฺสนฺตี ติ[footnoteRef:422] [422:  วิ.มหา. (บาลี) ๑/๓๘๒/๒๘๖.] 

	จัดแจงเสนาสนะสำหรับภิกษุผู้ทรงพระสูตรรวมกันไว้แห่งหนึ่ง ... จัดแจงเสนาสนะสำหรับภิกษุผู้ทรงพระวินัยรวมกันไว้แห่งหนึ่ง ... จัดแจงเสนาสนะสำหรับภิกษุผู้ทรงพระอภิธรรมรวมกันไว้แห่งหนึ่ง ด้วยประสงค์ว่า ภิกษุเหล่านั้นจักสนทนาพระอภิธรรมกัน[footnoteRef:423] [423:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๓๘๒/๔๑๓-๔๑๔.] 

	ในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ปาจิตติยกัณฑ์ สหธรรมิกวรรค วิเลขนสิกขาบท อนาปัตติวารความว่า
	อิงฺฆ ตาว สุตฺตนฺเต วา คาถาโย วา อภิธมฺม วา ปริยาปุณสฺสุ ปจฺฉา วินย 
ปริยาปุณิสฺสสีติ ภณติ[footnoteRef:424] [424:  วิ.มหา. (บาลี) ๒/๔๔๒/๓๒๑-๓๒๒.] 

	ภิกษุไม่ประสงค์จะดูหมิ่นกล่าวตามเหตุว่า นิมนต์ท่านเรียน พระสูตร พระคาถา 
หรือพระอภิธรรมไปก่อน ภายหลังจึงเรียนพระวินัย[footnoteRef:425] [425:  วิ.มหา. (ไทย) ๒/๔๔๒/๕๕๑.] 

	ในพระวินัยปิฎก ภิกขุนีวิภังค์ ปาจิตติยกัณฑ์ ฉัตตุปาหนวรรค สิกขาบทที่ ๑๒ สิกขาบทวิภังค์ ความว่า
	วินเย โอกาส การาเปตฺวา สุตฺตนฺต วา อภิธมฺม วา ปุจฺฉติ อาปตฺติ ปาจิตฺติยสฺส ฯ อภิธมฺเม   โอกาส การาเปตฺวา สุตฺตนฺต วา วินย วา ปุจฺฉติ อาปตฺติ ปาจิตฺติยสฺส ฯ[footnoteRef:426] [426:  วิ.ภิกฺขุนิ. (บาลี) ๓/๑๒๒๑/๒๒๐.] 

	ขอโอกาสในพระวินัย แต่ถามพระสูตรหรือพระอภิธรรม ต้องอาบัติปาจิตตีย์
ขอโอกาสในพระอภิธรรม แต่ถามพระสูตรหรือพระวินัย ต้องอาบัติปาจิตตีย์[footnoteRef:427] [427:  วิ.ภิกฺขุนิ. (ไทย) ๓/๑๒๒๑/๓๘๐.] 

	และพระอภิธรรมยังจัดเป็นพระพุทธพจน์ซึ่งเป็นคำสอน ๑ ในองค์ ๙ ดังมีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปารายนวรรค ปารายนานุคีติคาถานิทเทส ความว่า
คือ บุคคลบางคนในศาสนานี้ ได้เล่าเรียนพระพุทธพจน์ คือ สุตตะ เคยยะ เวยยากรณะ คาถา อุทาน อิติวุตตกะ ชาตกะ อัพภูตธรรม เวทัลละ ญาณ (ความรู้) ของบุคคลนั้นย่อมแจ่มแจ้ง เพราะอาศัยการเล่าเรียน บุคคลนี้ชื่อว่า ผู้มีปฏิภาณเพราะปริยัติ[footnoteRef:428] [428:  ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๑๑๘/๓๘๖.] 

	ในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค์ ปฐมมหาสังคติกถา อธิบายว่า
	พระอภิธรรมปิฎกทั้งสิ้น พระสูตรที่ไม่มีคาถา และพระพุทธพจน์แม้อื่นที่ไม่ได้สงเคราะห์เข้ากับองค์ ๘ พึงทราบว่า เวยยากรณะ[footnoteRef:429] [429:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๓๘.] 

	จากหลักฐานที่ยกมาแสดงข้างต้น ในปฐมทุฏฐโทสสิกขาบท ระบุว่า มีการจัดที่พักโดยแยกไว้สำหรับภิกษุผู้ทรงพระสูตรรวมกัน ภิกษุผู้ทรงพระวินัยรวมกัน และภิกษุผู้ทรงพระอภิธรรมรวมกัน ส่วนในวิเลขนสิกขาบท ก็ได้ระบุว่า มีการศึกษาเล่าเรียนโดยได้แยกเป็นพระวินัย พระสูตร พระอภิธรรม และในฉัตตุปาหนวรรค (สิกขาบทที่ ๑๒) ก็ยังระบุอีกว่า มีการเปิดโอกาสให้ซักถามข้อสงสัยโดยแยกเป็นพระวินัย พระสูตร และพระอภิธรรมเช่นกัน ซึ่งเมื่อพิจารณาทั้ง ๓ พระสูตรแล้ว นั่นก็แสดงให้เห็นว่า คำสอนทั้ง ๓ ปิฎก คือ พระวินัยปิฎก พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎก ได้เกิดขึ้นมาตั้งแต่สมัยที่พระผู้มีพระภาคยังทรงพระชนม์ชีพอยู่แล้ว และเมื่อไปตรวจสอบดูคำศัพท์ที่แปลว่า “พระอภิธรรม” ทั้ง ๓ พระสูตรในพระไตรปิฎกฉบับบาลีอักษรไทย ใช้คำศัพท์ว่า อภิธมฺม โดยพระอภิธรรมนั้นยังจัดเป็นคำสอนของพระพุทธเจ้า ๑ ใน ๙ จำพวก เรียกว่า เวยยากรณะ เมื่อทำการสืบค้นข้อมูลในพระสุตตันตปิฎก ยังพบอีกว่า โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ประการก็จัดเป็นพระอภิธรรมเช่นเดียวกัน ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ เทวทหวรรค กินติสูตร ความว่า
... ธรรมเหล่าใดที่เราแสดงแล้วแก่เธอทั้งหลายในที่นี้ด้วยความรู้ยิ่ง คือ สติปัฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ โพชฌงค์ ๗ อริยมรรคมีองค์ ๘ เธอทั้งหมดพึงเป็นผู้สามัคคีกัน ร่วมใจกัน ไม่วิวาทกัน ตั้งใจศึกษาในธรรมเหล่านั้น แต่เมื่อเธอทั้งหลายสามัคคีกัน ร่วมใจกัน ไม่วิวาทกัน ศึกษาอยู่ จะพึงมีภิกษุ ๒ พวกที่มีวาทะต่างกันในอภิธรรมบ้าง[footnoteRef:430] [430:  ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๓๕/๔๔.] 

	และในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี อุปริปัณณาสก์ เทวทหวรรค กินติสุตตวัณณนา อธิบายว่า
	... คำว่า ในอภิธรรม (อภิธมฺเม) ได้แก่ ในธรรมที่วิเศษยิ่ง อธิบายว่า ในโพธิปักขิยธรรม ๓๗ ประการเหล่านี้ ... [footnoteRef:431] [431:  ม.อุ.อ. (ไทย) -/๓๕/๔๔.] 

	นอกจากโพธิปักขิยธรรม ๓๗ ที่ปรากฏหลักฐานในกินติสูตรแล้ว ยังพบโพธิปักขิยธรรม ๓๗ ที่ปรากฏหลักฐานในพระสูตรอื่น ๆ อีกหลายพระสูตรด้วยกัน ยกตัวอย่าง เช่น สามคามสูตร[footnoteRef:432] ภาวนาสูตร[footnoteRef:433] ปหาราทสูตร[footnoteRef:434] อุโปสถสูตร[footnoteRef:435] ชราสุตตนิทเทส[footnoteRef:436] เป็นต้น และเมื่อได้ศึกษาเพิ่มเติมยิ่งขึ้นไป ยังพบอีกว่า โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ในรูปแบบพระสูตรที่ปรากฏหลักฐานในส่วนของพระสุตตันตปิฎกนั้นเป็นเพียงการจำแนกโดยส่วนเดียว แม้คำสอนอื่น ๆ ที่มีอยู่ในพระสุตตันตปิฎกก็ถูกจำแนกโดยส่วนเดียวเช่นกัน เมื่อคำสอนเหล่านั้นมาอยู่ในรูปของพระอภิธรรมก็จะถูกจำแนกอย่างละเอียดโดยไม่มีส่วนเหลือ ดังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี นิทานกถา อธิบายว่า [432:  ดูรายละเอียดใน ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๔๓/๕๑-๕๒.]  [433:  ดูรายละเอียดใน องฺ.สตฺตก. (ไทย) ๒๓/๗๑/๑๕๖-๑๕๗.]  [434:  ดูรายละเอียดใน องฺ.อฏฺฐก. (ไทย) ๒๓/๑๙/๒๕๑.]  [435:  ดูรายละเอียดใน ขุ.อุ. (ไทย) ๒๕/๔๕/๒๖๗.]  [436:  ดูรายละเอียดใน ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๔๕/๑๖๐.] 

จริงอยู่ ขันธ์ ๕ ประการที่ถึงพระสูตรแล้ว พระผู้มีพระภาคทรงจำแนกไว้โดยมีส่วนอย่างเดียวเท่านั้น ... แต่ขันธ์ ๕ ประการนั้นที่ถึงพระอภิธรรมแล้ว พระองค์ทรงจำแนกไว้โดยไม่มีส่วนเหลือด้วยอำนาจแห่งสุตตันตนัย (นัยของพระสูตร) อภิธัมมนัย (นัยของพระอภิธรรม) และปัญหา      ปุจฉกนัย (นัยของการถามปัญหา) อายตนะ ๑๒ ประการ ธาตุ ๑๘ ประการ สัจจะ ๔ ประการ อินทรีย์ ๒๒ ประการ ปัจจยาการที่มีองค์ ๑๒ ประการ พระองค์ก็ทรงจำแนกไว้โดยไม่มีส่วนเหลือเหมือนกัน ... เพราะว่าสติปัฏฐาน ๔ ที่ถึงพระสูตรแล้ว พระผู้มีพระภาคทรงจำแนกไว้แล้วโดยส่วนเดียวเท่านั้น หาได้ทรงจำแนกไว้โดยไม่มีส่วนเหลือไม่ แต่ว่า สติปัฏฐาน ๔ ที่ถึงพระอภิธรรมแล้ว พระองค์ทรงจำแนกไว้โดยไม่มีส่วนเหลือด้วยอำนาจแห่งนัยแม้ทั้ง ๓ สัมมัปปธาน ๔ ประการ อิทธิบาท ๔ ประการ สัมโพชฌงค์ ๗ ประการ อริยมรรคมีองค์ ๘ ประการ ฌาน ๔ ประการ อัปปมัญญา ๔ ประการ สิกขาบท ๕ สิกขาบท ปฏิสัมภิทา ๔ ประการ พระผู้มีพระภาคก็ทรงจำแนกไว้ด้วยอำนาจแห่งนัยแม้ทั้ง ๓ ประการเหมือนกัน ... บัณฑิตพึงทราบความหมายนี้ว่า “ชื่อว่า พระอภิธรรม เพราะมีความหมายว่าเป็นธรรมอันยิ่งและว่าเป็นธรรมอันพิเศษ”[footnoteRef:437] [437:  อภิ.สงฺ.อ. (ไทย)  -/-/๖.] 

	ในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร พรรณนาปุพพันตกัปปิกสัสสตวาทะ ได้อธิบายอีกว่า
	อนึ่ง คนเหล่าอื่นไม่มีปรีชาญาณอันอาจจะกล่าวจำแนกพระอภิธรรมปิฎก สมันตปัฏฐาน อนันตนัย ๒๔ ประการ ด้วยบทเหล่านี้ว่า “เหล่านี้ชื่อว่าสติปัฏฐาน ๔ ฯลฯ ชื่อว่าอริยมรรคมีองค์ ๘ ชื่อว่าขันธ์ ๕ ชื่อว่าอายตนะ ๑๒ ชื่อว่าธาตุ ๑๘ ชื่อว่าอริยสัจ ๔ ชื่อว่าอินทรีย์ ๒๒  ชื่อว่าเหตุ ๙ ชื่อว่าอาหาร ๔ ชื่อว่าผัสสะ ๗ ชื่อว่าเวทนา ๗ ชื่อว่าสัญญา ๗ ชื่อว่าเจตนา ๗ ชื่อว่าจิต ๗ ในธรรมเหล่านี้ชื่อว่ากามาวจรธรรมมีจำนวนเท่านี้ ชื่อว่าธรรมที่นับเนื่องเป็นรูปาวจรมีจำนวนเท่านี้ ที่ชื่อว่าธรรมที่ไม่นับเนื่องเป็นอรูปาวจรมีจำนวนเท่านี้ ชื่อว่าโลกิยธรรมมีจำนวนเท่านี้ ชื่อว่า โลกุตตรธรรมมีจำนวนเท่านี้” เรื่องนี้มิใช่วิสัยของผู้อื่น เป็นวิสัยของพระตถาคตเท่านั้น ดังนั้น การที่พระพุทธเจ้าทั้งหลายผู้ทรงถึงฐานะที่ทรงกำหนดธรรมอันเป็นภูมิพิเศษแล้วทรงบันลือจึงเป็นภาวะที่ยิ่งใหญ่พระปรีชาญาณก็ติดตามมา ฯลฯ ประกอบด้วยสุญญตา[footnoteRef:438] [438:  ที.สี.อ. (ไทย) -/๒๘/๑๔๗.] 

	เมื่อพิจารณาจากหลักฐานที่ยกมาแสดงในอรรถกถาสาลินีและอรรถกถาพรหมชาลสูตรข้างต้น จะเห็นว่า โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ประการ และหลักธรรมคำสอนอื่น ๆ ที่อยู่ในรูปของพระสูตร เมื่อมาอยู่ในรูปของพระอภิธรรมจะถูกจำแนกโดยละเอียด ด้วยเหตุนี้ รูปแบบของคำสอนที่มีอยู่ในพระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎกจึงมีลักษณะที่ไม่เหมือนกัน
อนึ่ง การที่คำสอนของพระผู้มีพระภาคที่มีอยู่ในพระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎกมีลักษณะที่ไม่เหมือนกันก็ด้วยเพราะว่า การแสดงธรรมของพระองค์นั้นมี ๒ แบบ คือ (๑) การแสดงธรรมแบบสมมุติเทศนา และ (๒) การแสดงธรรมแบบปรมัตถเทศนา ซึ่งมีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี เอกกนิบาต เอกปุคคลวัคควัณณนา อธิบายว่า
... จริงอยู่ เทศนาของพระผู้มีพระภาคพุทธเจ้ามี ๒ คือ 
	๑. สมมุติเทศนา
	๒. ปรมัตถเทศนา
ในเทศนา ๒ อย่างนั้น เทศนาเห็นปานนี้ว่า “บุคคล สัตว์ สตรี บุรุษ กษัตริย์ พราหมณ์ เทวดา มาร” ชื่อว่า สมมุติเทศนา เทศนาเห็นปานนี้ว่า “ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ขันธ์ ธาตุ อายตนะ สติปัฏฐาน ชื่อว่า ปรมัตถเทศนา ในเทศนา ๒ อย่างนั้น พระผู้มีพระภาคย่อมทรงแสดงสมมุติเทศนาแก่เหล่าชนที่ฟังเทศนาด้วยอำนาจสมมุติ แล้วสามารถแทงตลอดเนื้อความ ละโมหะบรรลุคุณวิเศษได้ อนึ่ง พระองค์ย่อมทรงแสดงปรมัตถเทศนาแก่เหล่าชนที่ฟังเทศนาด้วยอำนาจปรมัตถแล้วสามารถแทงตลอดเนื้อความ ละโมหะบรรลุคุณวิเศษได้[footnoteRef:439] [439:  องฺ.เอกก.อ. (ไทย) ๑/๑๗๐/๑๐๙.] 

	ในหลักฐานอรรถกถาเอกปุคคลวรรค ระบุว่า การแสดงธรรมของพระพุทธองค์ด้วยสมมุติเทศนา จะกล่าวถึง สัตว์ ตัวตน บุคคล ส่วนการแสดงธรรมด้วยปรมัตถเทศนา จะไม่กล่าวถึง สัตว์ ตัวตน บุคคล ซึ่งก็สอดรับกับหลักฐานที่ปรากฏในพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี บทนำ ความว่า
พระอภิธรรมปิฎก เป็นปิฎกที่ว่าด้วยเรื่องจิต เจตสิก รูป นิพพาน และบัญญัติ ถ้าว่าโดยปรมัตถ์ก็ได้แก่ จิต เจตสิก รูป และนิพพาน ซึ่งเป็นธรรมอันยิ่ง ธรรมอันพิเศษ ธรรมอันละเอียดลุ่มลึกและประเสริฐยิ่งกว่าธรรมทั้งปวงที่จะยังสัตว์ให้ไปสู่สวรรคและนิพพาน ... เพราะมิได้กล่าวถึงสัตว์ บุคคล สถานที่และเหตุการณ์ต่าง ๆ เข้ามาประกอบแต่อย่างใดทั้งสิ้น นับเป็นเรื่องของวิชาการทางพระพุทธศาสนาล้วน ๆ ...[footnoteRef:440]  [440:  อภิ.สงฺ. (ไทย) ๓๔/-/๗.] 

	และด้วยหลักฐานดังที่ได้กล่าวมาแล้วในอรรถกถาเอกปุคคลวรรคและในพระอภิธรรม ธัมมสังคณี (บทนำ) นี้ จึงเป็นสาเหตุให้ลักษณะคำสอนของทั้ง ๒ ปิฎกนั้นมีลักษณะและรูปแบบของคำสอนที่ไม่เหมือนกัน
	ต่อมา หลังจากพระพุทธเจ้าตรัสรู้ได้ ๑๕ พรรษา เจ้าชายอานนท์ได้ออกบวชและได้รับหน้าที่เป็นพุทธอุปัฏฐาก ดังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถทีปนี เถรคาถา ติงสนิบาต อานันทเถรคาถาวัณณนา ความว่า
... ได้มีนามว่า อานนท์ ... ท่านเจริญวัยแล้วโดยลำดับ เมื่อพระผู้มีพระภาคเสด็จออกอภิเนษกรมณ์ แล้วบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณ ทรงประกาศพระธรรมจักรอันประเสริฐให้เป็นไปแล้วเสด็จกลับกรุงกบิลพัสดุ์ครั้งแรก ... ได้ออกไปพร้อมกับเจ้าภัททิยะเป็นต้นออกไปเพื่อบวช ... บวชแล้วในสำนักของพระผู้มีพระภาค ต่อกาลไม่นานนัก ได้สดับธรรมกถาในสำนักของพระปุณณมันตานีบุตร แล้วดำรงอยู่ในโสดาปัตติผล
ก็ในสมัยนั้น ตลอดเวลา ๒๐ ปี ในปฐมโพธิกาล ไม่มีอุปัฏฐากประจำสำหรับพระผู้มีพระภาค     ... ลำดับนั้น ภิกษุทั้งหลายพากันกล่าวว่า “อาวุโส อานนท์ เธอจงลุกขึ้น จงทูลขอตำแหน่งอุปัฏฐากกับพระศาสดาเถิด” 
พระเถระลุกขึ้นแล้ว กราบทูลว่า “... ข้าพระองค์จักอุปัฏฐาก พระผู้มีพระภาคเอง พระพุทธเจ้าข้า” พระอานนท์ได้เป็นอุปัฏฐากประจำ รับพร ๘ คือ ข้อห้าม ๔ เหล่านี้ ... และข้ออนุญาต ๔ ข้อเหล่านี้ ... ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ... (๔) ถ้าพระผู้มีพระภาค จักทรงแสดงธรรมที่พระองค์ทรงแสดงแล้ว ลับหลังแก่ข้าพระองค์ซ้ำอีก ข้อพระองค์จักอุปัฏฐากพระผู้มีพระภาคโดยทันที” ... ท่านพระอานนท์ ตั้งแต่วันที่ได้ตำแหน่งอุปัฏฐากแล้ว ...[footnoteRef:441] [441:  ขุ.เถร.อ. (ไทย) ๒/๑๐๑๖/๖๑๒-๖๑๓.] 

	และในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ทุกนิบาต ปฐมปัณณาสก์ สมจิตตวัคควัณณนา อธิบายว่า
	... พระตถาคตมิได้ประทับอยู่ประจำที่ เสด็จไปประทับอยู่ ณ ที่ซึ่งมีความผาสุกเท่านั้นนั่นแล ... พรรษาที่ ๑๕ ประทับอยู่ ณ กรุงกบิลพัสดุ์ ...[footnoteRef:442]	 [442:  องฺ.ทุก.อ. (ไทย) ๒/๗๗/๔๖-๔๗.] 

	ในอานันทเถรคาถาอรรถกถา จะเห็นว่า พระอานนท์ได้บวชหลังจากพระพุทธเจ้าตรัสรู้ได้ ๑๕ ปี และได้เป็นพุทธอุปัฏฐากภายหลังพระพุทธเจ้าตรัสรู้แล้ว ๒๐ ปี ซึ่งพระอานนท์ได้ขอพรในข้อที่ ๘ ว่า “ถ้าพระผู้มีพระภาคแสดงธรรมลับหลังพระอานนท์ ขอให้พระองค์แสดงให้ฟังซ้ำอีกครั้งหนึ่ง” นั่นแสดงว่า พระพุทธพจน์ที่ออกจากพระโอษฐ์ของพระพุทธองค์ที่พระอานนท์ไม่เคยได้ยิน ไม่เคยได้ฟังย่อมไม่มี ซึ่งก็สอดรับกับหลักฐานที่ปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวิภังค์ ปาราชิกกัณฑ์ พาหิรนิทานกถา ปฐมมหาสังคีติกถา ความว่า
... และเพราะพระพุทธพจน์อย่างใด ๆ มีสุตตะ เคยยะ เป็นต้น ที่พระทศพลทรงแสดงไว้แล้ว ที่พระอานนท์มิได้รับเฉพาะพระพักตร์ของพระผู้มีพระภาคย่อมไม่มี ฉะนั้น สงฆ์จึงไม่อาจทำสังคายนาโดยเว้นพระอานนท์ได้[footnoteRef:443] [443:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/-/๙.] 

	ในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย เถรคาถา ติงสนิบาต อานนทเถรคาถา ความว่า
เราได้เรียนมาจากพระพุทธเจ้า ๘๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์
จากภิกษุ ๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์
จึงรวมธรรมที่เราช่ำชองคล่องปากได้ ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์[footnoteRef:444] [444:  ขุ.เถร. (ไทย) ๒๖/๑๐๒๗/๕๐๘.] 

	ในอานนทเถรคาถา ระบุว่า คำสอนทั้งหมดมี ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ พระอานนท์เรียนจากภิกษุ ๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ “เช่น เถรคาถา เถรีคาถา อปทาน”[footnoteRef:445] ก็จะเหลือคำสอนที่เป็นของพระพุทธเจ้า ๘๒,๐๐๐ ในคำสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหมด ๘๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ พระอภิธรรมปิฎกเป็นปิฎกหนึ่งซึ่งมีคำสอนมากเกินครึ่ง มีหลักฐานปรากฏในพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี บทนำ ความว่า [445:  พระคันธสาราภิวงศ์, พระอภิธรรมเป็นพุทธพจน์และประวัติคัมภีร์สัททาวิเสส, (กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ไทยรายวันการพิมพ์, ๒๕๔๗), หน้า ๑๗. ] 

พระอภิธรรมปิฎก เป็นปิฎกที่ว่าด้วยเรื่องจิต เจตสิก รูป นิพพาน และบัญญัติ ... โดยแบ่งออกเป็น ๗ คัมภีร์ คือ ธัมมสังคณี วิภังค์ ธาตุกถา ปุคคลบัญญัติ กถาวัตถุ ยมก และปัฏฐาน จัดเป็นหมวดธรรมได้ ๔๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์[footnoteRef:446] [446:  อภิ.สงฺ. (ไทย) ๓๔/-/๗.] 

	และในช่วงก่อนพุทธปรินิพพาน พระศาสดาได้รับสั่งไว้ว่า “ให้พระธรรมวินัยเป็นศาสดาแทนพระองค์ต่อไป” ดังหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาปรินิพพานสูตร พระปัจฉิมวาจาของพระตถาคต ความว่า
อานนท์บางทีพวกเธออาจจะคิดว่า ‘ปาพจน์มีพระศาสดาล่วงลับไปแล้ว พวกเราไม่มีพระศาสดา’ ข้อนี้พวกเธอไม่พึงเห็นอย่างนั้น ธรรมและวินัยที่เราแสดงแล้วบัญญัติแล้วแก่เธอทั้งหลาย หลังจากเราล่วงลับไป ก็จะเป็นศาสดาของเธอทั้งหลาย[footnoteRef:447]  [447:  ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๑๖/๑๖๔.] 

	และในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี สคาถวรรค เทวตาสังยุต นันทวรรค สมิทธสุตตวัณณนา อธิบายว่า
คำว่า พระธรรมวินัยนี้ (อิม ธมฺมวินย) ... คำแม้ทั้ง ๒ นี้ เป็นชื่อของคำสอนนั่นเอง จริงอยู่

ในพระธรรมและพระวินัยนี้ ปิฎก ๒ ท่านกล่าวไว้โดยชื่อว่าพระธรรม วินัยปิฎกท่านกล่าวไว้โดยชื่อว่าพระวินัย ...[footnoteRef:448] [448:  ส.ส.อ. (ไทย) ๑/๒๐/๖๘.] 

นอกจากนี้ หลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี มหาวรรค มหาปรินิพพานสูตร ตถาคตปัจฉิมวาจาวัณณนา ยังได้อธิบายเพิ่มเติมอีกว่า
... ความว่า ธรรมและวินัยนั้น หลังจากเราล่วงลับไป ก็จะเป็นศาสดาของเธอทั้งหลาย เพราะว่า วินัยที่ชื่อว่า อุภโตวิภังค์พร้อมด้วยขันธกะและบริวาร ในวัตถุอันเกี่ยวข้องด้วยกองอาบัติ ๗ กอง ที่เราผู้ยังมีชีวิตอยู่นั่นแลแสดงแก่เธอทั้งหลายว่า “นี้มีโทษเบา นี้มีโทษหนัก นี้มีโทษที่ยังแก้ไขได้ นี้มีโทษที่แก้ไขไม่ได้ ...” วินัยปิฎกแม้ทั้งหมดนั้น เมื่อเราปรินิพพานแล้ว จักทำกิจของพระศาสดาให้สำเร็จแก่เธอทั้งหลายได้ 
สุตตันตปิฎกที่เราผู้ยังมีชีวิติอยู่ ก็ได้จำแนกแยกธรรมเหล่านี้ออกมา แสดงไว้ด้วยอาการนั้น ๆ ว่า “เหล่านี้คือสติปัฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ โพชฌงค์ ๗ อริยมรรคมีองค์ ๘” สุตตันตปิฎกแม้ทั้งหมดนั้น เมื่อเราปรินิพพานแล้ว จักทำกิจของพระศาสดาให้สำเร็จแก่เธอทั้งหลายได้ และอภิธรรมปิฎกอันมีปัฏฐานรายล้อมด้วยปัจจัย ๒๔ ประดับด้วยมหาปัฏฐานมีนัยหาที่สุดมิได้ ที่เราผู้ยังมีชีวิตอยู่นั่นแลได้จำแนกแยกธรรมเหล่านี้แสดงไว้ว่า “ธรรมเหล่านี้ คือ ขันธ์ ๕ อายตนะ ๑๒ สัจจะ ๔ อินทรีย์ ๒๒ เหตุ ๙ อาหาร ๔ ผัสสะ ๗ เวทนา ๗ สัญญา ๗ สัญเจตนา ๗ จิต ๗” ... อภิธรรมปิฎกแม้ทั้งหมดนั้น เมื่อเราปรินิพพานแล้ว จักทำกิจของพระศาสดาให้สำเร็จแก่เธอทั้งหลายได้ 
พระผู้มีพระภาคเมื่อจะทรงแสดงเหตุเป็นอันมากอย่างนี้ว่า “จริงอยู่ คำทั้งหมดนี้ที่เรากล่าวแล้ว บอกแล้ว ตลอด ๔๕ พรรษา ตั้งแต่ตรัสรู้จนถึงปรินิพพาน มีมากประเภทอย่างนี้ คือ ปิฎก ๓ นิกาย ๕ องค์ ๙ พระธรรมขันธ์ ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ ... เมื่อเราปรินิพพานแล้ว พระธรรมขันธ์ ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์นี้จักกล่าวสอน จักพร่ำสอนเธอทั้งหลาย” ครั้นทรงโอวาทว่า “ธรรมและวินัยนั้น หลังจากเราล่วงลับไป ก็จะเป็นศาสดาของเธอทั้งหลาย” ...[footnoteRef:449] [449:  ที.ม.อ. (ไทย) -/๒๑๖/๒๘๙-๒๙๐.] 

ในมหาปรินิพพานสูตร ระบุว่า ก่อนที่พระผู้มีพระภาคจะดับขันธปรินิพพานได้รับสั่งกับพระอานนท์ไว้ว่าให้พระธรรมวินัยเป็นศาสดาแทนพระองค์ต่อไป ส่วนหลักฐานในอรรถกถาสมิทธสูตร ได้อธิบายคำว่า ธมฺม คือ พระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎก นั่นก็แสดงว่า พระอภิธรรมปิฎกนั้นได้ถูกรวมอยู่ในคำศัพท์ว่า พระธรรมนั่นเอง นอกจากนี้ ในอรรถกถามหาปรินิพพานสูตร ที่ระบุว่า ให้พระธรรมวินัยเป็นศาสดาแทนพระองค์ กล่าวคือ พระผู้มีพระภาคทรงให้คำสอนทั้งหมดที่มีอยู่ในทั้ง ๓ ปิฎกนี้เป็นศาสดาแทนพระองค์ต่อไป ซึ่งต่อมา ในกาลภายหลังพุทธปรินิพพาน พระอภิธรรมปิฎกได้ถูกยกขึ้นสู่การสังคายนาครั้งที่ ๑ มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณีวัณณนา อัฏฐสาลินี นิทานกถา ความว่า
	คณะผู้มีความชำนาญมีพระมหากัสสปะเป็นประธาน เมื่อสังคายนาพระพุทธพจน์ แม้ทั้งหมดนั้น อย่างนั้นนั่นแล จึงได้กำหนดประเภทนี้ไว้ แล้วสังคายนาว่า “นี้พระธรรม นี้พระวินัย ... นี้พระวินัยปิฎก นี้พระสุตตันตปิฎก นี้พระอภิธรรมปิฎก นี้ทีฆนิกาย ฯลฯ นี้ขุททกนิกาย นี้องค์ ๙ มีสุตตะ เป็นต้น เหล่านี้ ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ อนึ่ง ท่านไม่ได้กำหนดประเภทนี้แล้วสังคายนาไว้อย่างเดียวเท่านั้น ท่านยังกำหนดประเภทหมวดแม้อย่างอื่นอีกหลายอย่าง ที่ปรากฏอยู่ในพระไตรปิฎกเป็นต้นว่า “หมวดอุทาน หมวดวรรค หมวดเปยยาล หมวดนิบาต มีเอกกนิบาตและทุกนิบาตเป็นต้น หมวดสังยุต และหมวดปัณณาสก์ ใช้เวลาสังคายนา ๗ เดือนจึงสำเร็จ[footnoteRef:450] [450:  อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/-/๕๓-๕๔.] 

ต่อมา พระสาวกทั้งหลายได้ช่วยกันสืบทอดพระอภิธรรมปิฎกตั้งแต่ครั้งพุทธกาลเรื่อยมาจนถึงการสังคายนาครั้งที่ ๓ ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี นิทานกถา ความว่า
...พระอภิธรรมนี้ถูกพระเถระทั้งหลายมีอาทิอย่างนี้ คือ พระสารีบุตรเถระ พระภัททชิ พระโสภิตะ พระปิยชาลี พระปิยปาละ พระปิยทัสสี พระโกสิยบุตร พระสิคควะ พระสันเทหะ พระโมคคัลลีบุตร พระติสสทัตตะ พระธัมมิยะ พระทาสกะ พระโสณกะ พระเรวตะ นำมาแล้วจนถึงกาลแห่งการสังคายนาครั้งที่ ๓[footnoteRef:451] [451:  อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/-/๖๑.] 

	ในการสังคายนาครั้งที่ ๓ ระบุว่า ได้ยกกถาวัตถุขึ้นสู่การสังคายนาครั้งนี้ด้วย ดังหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ปัญจปกรณ์ กถาวัตถุวัณณนา นิทานกถา ความว่า
ลำดับนั้น ท่านได้คัดเลือกเอาภิกษุสงฆ์ทั้งหลาย ผู้ทรงปริยัติคือพระไตรปิฎกและผู้แตกฉานในปฏิสัมภิทาญาณ จำนวน ๑,๐๐๐ รูปในจำนวนภิกษุ ๖,๐๐๐,๐๐๐ รูป กระทำสังคีติ คือร้อยกรองพระธรรมวินัยครั้งที่ ๓ ชำระมลทินในพระศาสนาเหมือนกับ พระมหากัสสปเถระและพระ ยสเถระสังคายนาพระธรรมวินัย ฉันนั้น ในปิฎกทั้ง ๓ นั้น เมื่อท่านสังคายนาพระอภิธรรมปิฎก ท่านได้ยกกถาวัตถุปกรณ์นี้ขึ้นสงเคราะห์ตามที่ท่านได้ภาษิตไว้แล้ว...[footnoteRef:452] [452:  อภิ.ปฺจ.อ. (ไทย) -/-/๑๖๙-๑๗๐.] 

	นอกจากนี้ ในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี นิทานกถา ยังได้อธิบายเพิ่มเติมอีกว่า
... พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเมื่อจะทรงแสดงปกรณ์ทั้ง ๗ จึงทรงถึงกถาวัตถุปรณ์ แล้วทรงตั้งมาติกาไว้ โดยนัยที่ข้าพเจ้า (พระพุทธโฆสาจารย์) ได้กล่าวไว้แล้ว แต่พระองค์เมื่อจะทรงตั้ง ได้ทรงเห็นเหตุนี้ว่า
“ในที่สุดแต่กาลที่เราปรินิพพานไปได้ ๒๑๘ ปี ภิกษุชื่อว่าโมคคัลลีบุตรติสสเถระจักนั่งในท่ามกลางภิกษุ ๑,๐๐๐ รูป แล้วสั่งให้ประมวลพระสูตรมา ๑,๐๐๐ สูตร คือ ฝ่ายสกวาที ๕๐๐ สูตร ฝ่ายปรวาที ๕๐๐ สูตร แล้วสั่งให้จำแนกกถาวัตถุปกรณ์ให้ยาวเท่ากับทีฆนิกาย
แม้พระโมคคัลลีบุตรติสสเถระ เมื่อจะแสดงกถาวัตถุปกรณ์นี้ จึงไม่ได้แสดงด้วยญาณของตน แต่แสดงแล้วตามมาติกาที่พระผู้มีพระภาคทรงตั้งไว้ โดยนัยที่พระศาสดาประทานไว้แล้ว เพราะเหตุนั้น ปกรณ์แม้ทั้งสิ้นนี้จึงชื่อว่าเป็นปกรณ์ที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้แล้วนั่นเอง เพราะพระเถระแสดงตามมาติกาที่พระผู้มีพระภาคทรงตั้งไว้ โดยนัยที่พระศาสดาประทานไว้แล้ว ปกรณ์ทั้ง ๗ รวมเอากถาวัตถุปกรณ์เข้าด้วย จึงชื่อว่า พระอภิธรรม ...[footnoteRef:453] [453:  อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/-/๑๓-๑๔.] 

	ในพระอภิธรรมปิฎก กถาวัตถุ คำอธิบายและปรับเป็นคำตรรก อธิบายว่า
คำว่า สก. หมายถึง สกวาที ซึ่งในคัมภีร์นี้หมายถึง ภิกษุฝ่ายวิภัชชวาทหรือเถรวาท ส่วนคำว่า ปร. หมายถึง ปรวาที ซึ่งในปุคคลกถา ได้แก่ ภิกษุในนิกายวัชชีปุตตกะ นิกายสมิติยะ เป็นฝ่ายอาจริยวาท และพวกเดียรถีย์ผู้นับถือลัทธิสัสสตวาทะ บางพวก...[footnoteRef:454] [454:  อภิ.ก. ๓๗/-/๕๗.] 

หลังการสังคายนาครั้งที่ ๓ พระอภิธรรมปิฎกได้ถูกนำมายังลังกาทวีป ซึ่งปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี นิทานกถา ความว่า
... ส่วนพระอภิธรรมนี้ถูกพระมหาเถระผู้ประเสริฐเหล่านี้นำมาสู่เกาะนี้ เพราะมีคาถาประพันธ์ว่า “จากนั้นพระเถระผู้ประเสริฐมีปัญญามากเหล่านี้ คือ พระมหินทะ พระอิฏฏิยะ พระอุตติยะ พระสัมพละ และพระภัททบัณฑิต เดินทางจากชมพูทวีปมาที่เกาะสิงหลนี้
ต่อจากนั้น พระอภิธรรมนั้นถูกพระเถระเหล่าอื่น นำมาแล้วโดยการสืบต่อกันของอาจารย์กล่าวคือศิษยานุศิษย์ของพระเถระเหล่านั้นนั่นแล จนถึงทุกวันนี้[footnoteRef:455]  [455:  อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/-/๖๑.] 

ต่อมาราวปี พ.ศ. ๑๕๐๐ ในลังกาทวีปปรากฏหลักฐานว่ามีพระภิกษุนักปราชญ์ท่านหนึ่งได้ประมวลพระอภิธรรมปิฎก ๗ คัมภีร์ให้ย่อเหลืออยู่ในรูปของคัมภีร์พระอภิธัมมัตถสังคหะ[footnoteRef:456] ดังปรากฏหลักฐานในหนังสือชีวิตและผลงานนักปราชญ์พุทธ (Life and Works of Buddhist Scholars) ความว่า [456:  ดูรายละเอียดใน ดร.วิศิษฐ์ ชัยสุวรรณ, พระอภิธรรมใครว่ายาก, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง จำกัด (มหาชน), ๒๕๖๓), หน้า ๔.] 

อภิธัมมัตถสังคหะ จัดเป็นคัมภีร์ประเภทสังคหะของพระอภิธรรมปิฎก แปลว่า การรวบรวมเนื้อหา (อรรถ) ของพระอภิธรรม คือ จิต เจตสิก รูป นิพพาน โดยย่อ” โดยมีความหมายรวม ๆ ว่า จิต เจตสิก รูป นิพพาน และบัญญัติทั้งหลาย ที่ปรากฏในพระอภิธรรมปิฎกทั้ง ๗ คัมภีร์นั้น ได้ถูกรวบรวมเอามาแสดงโดยย่อในคัมภีร์เล่มเดียวนี้ ทั้งนี้ก็เพราะพระอนุรุทธะได้สรุปเนื้อหาสำคัญของพระอภิธรรมทั้งหมดไว้อย่างครบถ้วนสมบูรณ์และจัดเรียงลำดับจากง่ายไปหายากเพื่อให้สั้นเข้า เข้าใจง่าย และสะดวกแก่การกำหนดจดจำพระอภิธรรมของผู้ศึกษาเรียนรู้
คำว่า “สรุปเนื้อหาย่อ” มิใช่หมายถึงการสรุปย่อเนื้อหาของคัมภีร์ทั้ง ๗ คัมภีร์ของพระอภิธรรมปิฎกในแต่ละปิฎก แต่หมายถึงการสรุปย่อเนื้อหาทั้งหมดของพระอภิธรรมปิฎกแบบครอบคลุม โดยวิธีการย่นย่อทำให้สั้นเข้าและกะทัดรัด ทำให้เข้าใจง่าย ...[footnoteRef:457] [457:  อภิวัฒน์ โพธิ์สาน, ชีวิตและผลงานนักปราชญ์พุทธ, หน้า ๑๘๓.] 

	ส่วนในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ยังได้อธิบายเพิ่มเติมอีกว่า
อภิธัมมัตถสังคหะ คัมภีร์ประมวลความในพระอภิธรรมปิฎก สรุปเนื้อหาสาระลงในหลักใหญ่ที่นิยมเรียกกันว่า “ปรมัตถธรรม ๔” พระอนุรุทธาจารย์แห่งมูลโสมวิหารในลังกาทวีป รจนา แต่ไม่ปรากฏเวลาชัดเจน นักปราชญ์สันนิษฐานกันต่าง ๆ บางท่านว่าในยุคเดียวกันหรือใกล้เคียงกับพระพุทธโฆสาจารย์ แต่โดยทั่วไปยอมรับกันว่าแต่งขึ้นไม่ก่อน พ.ศ. ๑๒๕๐ และว่าน่าจะอยู่ในช่วงระหว่าง พ.ศ. ๑๕๐๐-๑๖๕๐; ดู ปรมัตถธรรม, พุทธโฆสาจารย์[footnoteRef:458] [458:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๐๓.] 

นอกจากนี้ ยังมีหลักฐานระบุอีกว่า ภิกษุผู้ที่ทรงพระอภิธรรมเท่านั้น จึงจะได้ชื่อว่า เป็นพระธรรมกถึกโดยส่วนเดียว ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินี นิทานกถา ความว่า
... ภิกษุผู้ทรงพระอภิธรรมเท่านั้นชื่อว่าเป็นพระธรรมกถึก ภิกษุที่เหลือแม้จะบอกธรรมได้ ก็ไม่ชื่อว่าเป็นพระธรรมกถึก เพราะเหตุไร เพราะว่า ภิกษุผู้ไม่ทรงพระอภิธรรมเหล่านั้น เมื่อจะกล่าวธรรม ย่อมกล่าวกระทำลำดับกรรม ลำดับแห่งวิบาก การกำหนดรูปธรรมและอรูปธรรม ลำดับแห่งธรรมให้สับสนได้ ส่วนภิกษุผู้ทรงพระอภิธรรมทั้งหลาย ย่อมไม่ทำลำดับแห่งธรรมให้สับสน เพราะเหตุนั้น ภิกษุผู้ทรงพระอภิธรรม จะกล่าวธรรมหรือมิได้กล่าวธรรมก็ตาม แต่ในเวลาที่เธอถูกถามแล้ว เธอจักตอบปัญหาได้ เพราะเหตุนั้น ภิกษุผู้ทรงพระอภิธรรมนี้เท่านั้นจึงชื่อว่าเป็นพระธรรมกถึกโดยส่วนเดียว พระศาสดาทรงหมายเอาภิกษุผู้ทรงพระอภิธรรมนี้ ...[footnoteRef:459] [459:  อภิ.สงฺ.อ. -/-/๕๖-๕๗.] 

ส่วนบุคคลผู้คัดค้านพระอภิธรรม ชื่อว่าเป็นผู้คัดค้านพระสัพพัญญุตญาณของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาอัฏฐสาลินี นิทานกถา ความว่า
ปรวาทีบุคคลผู้คัดค้านพระอภิธรรม ชื่อว่าย่อมให้การประหารในจักรของชินะนี้ ชื่อว่าย่อมคัดค้านพระสัพพัญญุตญาณ ชื่อว่าย่อมทำเวสารัชชญาณของพระศาสดาให้เคลื่อนถอยหลัง ย่อมทำบริษัทผู้ต้องการสดับให้กล่าวคลาดเคลื่อน ย่อมผูกเครื่องปิดกั้นในอริยมรรคไว้ ย่อมสอนในเรื่องทำความแตกร้าวกันแต่ละประการ บรรดาเรื่องทำความแตกร้าวกัน ๑๘ ประการ เป็นผู้สมควรแก่อุกเขปนียกรรม นิยสกรรม และตัชชนียกรรม เพราะทำกรรมนั้น ๆ เธอจึงควรถูกส่งไปด้วยคำว่า “เธอจงไปเถิด เธอจักมีชีวิตอย่างเป็นคนกินเดน”[footnoteRef:460]  [460:  อภิ.สงฺ.อ. -/-/๕๗.] 

เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดในการวิเคราะห์สมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระอภิธรรมเป็นคำสอนของพระสัพพัญญูพุทธเจ้า
๒) พระอภิธรรมเป็นคำสอนที่แต่งขึ้นใหม่โดยสาวก
ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า พระอภิธรรมเป็นคำสอนที่แต่งขึ้นใหม่โดยสาวก ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ จึงทำให้สมมติฐานในประเด็นที่ ๒ คือ พระอภิธรรมเป็นคำสอนที่แต่งขึ้นใหม่โดยสาวก ตกไป
สรุปความว่า ในสัปดาห์ที่ ๔ หลังการตรัสรู้ พระผู้มีพระภาคได้พิจารณาพระอภิธรรมปิฎกและสมันตปัฏฐาน ซึ่งเมื่อไปตรวจสอบดูคำศัพท์ที่แปลว่า “พระอภิธรรมปิฎก” ในพระไตรปิฎกฉบับบาลีอักษรไทย ใช้คำว่า “อภิธมฺมปิฏก” นั่นแสดงว่า ศัพท์คำว่า “อภิธรรมปิฎก” มีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาลแล้ว ต่อมา ในพรรษาที่ ๗ หลังการแสดงยมกปาฏิหาริย์แล้ว พระองค์เสด็จขึ้นไปจำพรรษาบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ เพื่อแสดงพระอภิธรรมโปรดพระพุทธมารดาและเหล่าเทพยดา ซึ่งพระอภิธรรมทั้ง ๗ คัมภีร์ ที่แสดงโปรดพระพุทธมารดานี้ เรียกว่า พระอภิธรรมวิตถารนัย คือ พระอภิธรรมที่ทรงแสดงโดยละเอียดพิสดาร และเมื่อถึงช่วงเวลาที่ต้องบิณฑบาต พระองค์จะนำอาหารจากอุตตรกุรุทวีปมาเสวยที่ป่าหิมพานต์ โดยพระสารีบุตรจะเข้าไปเป็นพุทธอุปัฏฐาก เมื่อเสร็จภัตกิจแล้ว พระองค์จะแสดงพระอภิธรรมที่ได้แสดงบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ให้กับพระสารีบุตรฟังโดยย่อ เรียกว่า พระอภิธรรมสังเขปนัย ซึ่งพระสารีบุตรได้นำพระอภิธรรมที่ได้ฟังจากพระโอษฐ์ของพระศาสดานี้ไปสอนลูกศิษย์ทั้ง ๕๐๐ รูปอีกทีหนึ่ง โดยพระพุทธองค์ทรงปฏิบัติเช่นนี้ตลอดระยะเวลา ๓ เดือนของโลกมนุษย์ 	
ภายหลัง ลูกศิษย์ของพระสารีบุตรไม่เข้าใจในเนื้อความพระอภิธรรมที่ท่านขยายความในนิกเขปกัณฑ์ จึงพามาเข้าเฝ้าเพื่อทูลถาม ด้วยเหตุนี้พระพุทธองค์จึงทรงแสดงพระอภิธรรมให้ละเอียดพิสดารยิ่งขึ้น แต่คัมภีร์มหาอรรถกถาค้านว่า พระอภิธรรมไม่ใช่วิสัยของพระสาวก แต่เป็นวิสัยของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า นอกจากนี้ ในอัฏฐสาลินีอรรถกถาและพรหมชาลสูตรอรรถกถา ยังระบุอีกว่า พระอภิธรรมเป็นวิสัยของพระพุทธเจ้า ซึ่งก็สอดรับกับหลักฐานในสัมมาสัมพุทธสูตรที่ชี้ให้เห็นข้อแตกต่างระหว่างสัมมาสัมพุทธะกับพระสาวกผู้หลุดพ้นด้วยปัญญาว่า แม้จะหลุดพ้นเช่นเดียวกันก็ตาม แต่พระองค์ทรงสร้างหนทางที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น และเป็นผู้บอกทาง เป็นต้น ส่วนพระสาวกทั้งหลายนั้นเป็นผู้เดินตามมาในภายหลัง นอกจากนี้ ยังปรากฏหลักฐานว่า พระอภิธรรมมีมาตั้งแต่สมัยพระผู้มีพระภาคยังทรงพระชนม์อยู่ ยกตัวอย่างในปฐมทุฏฐโทสสิกขาบท วิเลขนสิกขาบท ฉัตตุปาหนวรรค เป็นต้น ในปฐมทุฏฐโทสสิกขาบท ได้ระบุว่า ได้จัดที่พักโดยแยกไว้สำหรับพระภิกษุผู้ทรงพระสูตร ภิกษุผู้ทรงพระวินัย และภิกษุผู้ทรงพระอภิธรรม ส่วนในวิเลขนสิกขาบท ระบุว่า มีการเรียนพระวินัย พระสูตร พระอภิธรรม และในฉัตตุปาหนวรรค (สิกขาบทที่ ๑๒) ยังระบุอีกว่า เปิดโอกาสให้ถามข้อสงสัยโดยแยกเป็นพระวินัย พระสูตร และพระอภิธรรมเช่นกัน ซึ่งเมื่อพิจารณาทั้ง ๓ พระสูตรแล้ว แสดงให้เห็นว่า คำสอนทั้ง ๓ ปิฎก คือ พระวินัยปิฎก พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎก ได้เกิดขึ้นมาตั้งแต่สมัยที่พระพุทธองค์ยังทรงพระชนม์อยู่แล้ว และเมื่อไปตรวจสอบดูคำศัพท์บาลีที่แปลว่า “พระอภิธรรม” ทั้ง ๓ พระสูตรในพระไตรปิฎกฉบับบาลีอักษรไทย ใช้คำศัพท์ว่า “อภิธมฺม” โดยที่พระอภิธรรมได้จัดเป็นพระพุทธพจน์ ๑ ในองค์ ๙ ซึ่งมีพระอภิธรรมปิฎกทั้งหมด พระสูตรที่ไม่มีคาถา และพระพุทธพจน์อย่างอื่นที่ไม่ได้สงเคราะห์เข้ากับองค์ ๘ จัดเข้าใน เวยยากรณะ
เมื่อศึกษาค้นคว้าเพิ่มเติม ยังพบอีกว่า โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ประการ (กินติสูตร) ก็จัดเป็นพระอภิธรรมเช่นเดียวกัน นอกจากโพธิปักขิยธรรม ๓๗ ที่ปรากฏในกินติสูตรแล้ว ยังมีโพธิปักขิยธรรม ๓๗ ที่ปรากฏหลักฐานในพระสูตรอื่น ๆ อีกหลายพระสูตร ยกตัวอย่าง เช่น สามคามสูตร ภาวนาสูตร ปหาราทสูตร อุโปสถสูตร ชราสุตตนิทเทส เป็นต้น และเมื่อศึกษายิ่งขึ้นไปอีก พบว่า โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ในรูปของพระสูตรที่ปรากฏในพระสุตตันตปิฎกนั้นเป็นเพียงการจำแนกโดยส่วนเดียว แม้คำสอนอื่น ๆ เมื่ออยู่ในพระสุตตันตปิฎกก็ถูกจำแนกโดยส่วนเดียวเช่นกัน แต่ถ้าคำสอนเหล่านั้นอยู่ในรูปของพระอภิธรรมจะถูกจำแนกอย่างละเอียดโดยไม่มีส่วนเหลือ ปรากฏหลักฐานในอัฏฐสาลินีอรรถกถาและพรหมชาลสูตรอรรถกถา เพราะด้วยเหตุนี้จึงทำให้รูปแบบคำสอนที่มีอยู่ในพระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎกมีลักษณะที่ไม่เหมือนกัน 
อนึ่ง ในอรรถกถาเอกปุคคลวรรค ระบุว่า การแสดงธรรมของพระพุทธเจ้ามี ๒ แบบ คือ การแสดงธรรมด้วยสมมติเทศนาและการแสดงธรรมด้วยปรมัตถเทศนา การแสดงธรรมด้วยสมมติเทศนาจะกล่าวถึงสัตว์ ตัวตน บุคคล ส่วนการแสดงธรรมด้วยปรมัตถเทศนานั้นจะไม่กล่าวถึง สัตว์ตัวตน บุคคล ซึ่งก็สอดรับกับหลักฐานที่ปรากฏในพระอภิธรรมปิฎก (บทนำ) ที่ระบุว่า พระอภิธรรมปิฎก ถ้าว่าโดยปรมัตถ์ ได้แก่ จิต เจตสิก รูป และนิพพาน เพราะมิได้กล่าวถึงสัตว์ บุคคล เข้ามาประกอบแต่อย่างใดทั้งสิ้น และด้วยเหตุนี้จึงทำให้คำสอนใน ๒ ปิฎก มีลักษณะและรูปแบบที่ไม่เหมือนกัน
ในอานนทเถรคาถาอรรถกถา จะเห็นว่า พระอานนท์ได้บวชหลังจากพระพุทธเจ้าตรัสรู้ได้ ๑๕ ปี และได้เป็นพุทธอุปัฏฐากภายหลังพระพุทธเจ้าตรัสรู้แล้ว ๒๐ ปี ซึ่งพระอานนท์ได้ขอพรในข้อที่ ๘ ว่า ถ้าพระผู้มีพระภาคแสดงธรรมลับหลังพระอานนท์ ขอให้พระองค์แสดงให้ฟังซ้ำอีกครั้งหนึ่ง นั่นแสดงว่า พระพุทธพจน์ที่ออกจากพระโอษฐ์ของพระพุทธองค์ที่พระอานนท์ไม่เคยได้ยิน ไม่เคยได้ฟังย่อมไม่มี ซึ่งก็ตรงกับหลักฐานในปฐมมหาสังคีติกถา ที่ระบุว่า คณะสงฆ์ไม่สามารถทำสังคายนาได้ ถ้าขาดพระอานนท์ เพราะคำสอนทั้งหมดซึ่งเป็นพระพุทธพจน์มีสุตตะ เคยยะ เป็นต้น ที่พระอานนท์ไม่เคยได้ฟังต่อหน้าพระพักตร์พระศาสดาเป็นไม่มี ในอานนทเถรคาถา ได้ระบุว่า คำสอนทั้งหมดมี ๘๔,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ พระอานนท์ได้เรียนมาจากภิกษุ ๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ ยกตัวอย่าง เช่น เถรคาถา เถรีคาถา อปทาน ก็จะเหลือคำสอนที่เป็นของพระพุทธเจ้า ๘๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ ในคำสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหมด ๘๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ พระอภิธรรมปิฎกเป็นคำสอนที่มีจำนวนมากถึง ๔๒,๐๐๐ พระธรรมขันธ์ ในปัจฉิมวาจาของพระตถาคต ปรากฏข้อความว่า ก่อนที่พระผู้มีพระภาคจะปรินิพพานได้รับสั่งกับพระอานนท์ว่า “ให้พระธรรมวินัยเป็นศาสดาแทนพระองค์ต่อไป” ซึ่งในอรรถกถาสมิทธสูตร อธิบายคำศัพท์คำว่า ธมฺม คือ พระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎก นั่นแสดงว่า พระอภิธรรมปิฎกถูกรวมอยู่ในคำว่า พระธรรมนั่นเอง นอกจากนี้ ในอรรถกถามหาปรินิพพานสูตร ที่ระบุว่า ให้พระธรรมวินัยเป็นศาสดาแทนพระองค์ กล่าวคือ พระองค์ทรงให้คำสอนทั้งหมดที่มีอยู่ในทั้ง ๓ ปิฎกนี้เป็นศาสดาแทนต่อไป ภายหลังพุทธปรินิพพาน พระอภิธรรมปิฎกได้ถูกยกขึ้นสู่การสังคายนาครั้งที่ ๑ 
ต่อมา พระสาวกทั้งหลายได้ช่วยกันสืบทอดพระอภิธรรมปิฎกตั้งแต่สมัยครั้งพุทธกาลเรื่อยมาจนถึงการสังคายนาครั้งที่ ๓ รายนามพระสาวกที่ช่วยกันสืบทอดนั้นมีพระสารีบุตรเถระ เป็นต้น และในการสังคายนาครั้งที่ ๓ ยังระบุอีกว่า เมื่อสังคายนาพระอภิธรรมปิฎกได้ยกกถาวัตถุขึ้นสู่การสังคายนาครั้งนี้ด้วย ซึ่งการยกกถาวัตถุขึ้นสู่การสังคายนา พระโมคคัลลีบุตรติสสเถระได้นั่งท่ามกลางสงฆ์ ๑,๐๐๐ รูป แล้วสั่งให้ประมวลพระสูตรมา ๑,๐๐๐ สูตร คือ ฝ่ายสกวาที ๕๐๐ สูตร ฝ่ายปรวาที ๕๐๐ สูตร โดยจำแนกคัมภีร์กถาวัตถุให้มีความยาวขนาดเท่ากับทีฆนิกาย ซึ่งในหลักฐานยังระบุอีกว่า พระผู้มีพระภาคทรงตั้งกถาวัตถุปกรณ์เป็นมาติกาไว้ก่อนแล้ว เมื่อถึงสมัยพระโมคคัลลีบุตรติสสเถระท่านก็ไม่ได้แสดงด้วยญาณของตน แต่ได้แสดงตามนัยยะที่พระศาสดาได้ทรงประทานไว้ให้ ดังนั้น คัมภีร์กถาวัตถุจึงได้ชื่อว่า พระผู้มีพระภาคทรงได้ตรัสไว้นั่นเอง ภายหลังจากการสังคายนาครั้งที่ ๓ พระอภิธรรมปิฎกได้ถูกนำมาเผยแผ่ยังลังกาทวีป โดยมีพระมหินทะ เป็นต้น ได้เดินทางจากชมพูทวีปไปที่เกาะสิงหล
ต่อมา ภายหลังพระอภิธรรมปิฎกได้ถูกพระเถระทั้งหลายซึ่งเป็นลูกศิษย์ของพระเถระในกาลก่อนช่วยกันรักษาสืบทอดเรื่อยมา ในช่วง พ.ศ. ๑๕๐๐ ในลังกาทวีปปรากฏพระภิกษุนักปราชญ์ ชื่อว่า พระอนุรุทธาจารย์ได้ประมวลพระอภิธรรมปิฎกทั้ง ๗ คัมภีร์ โดยย่อให้เหลืออยู่ในรูปของคัมภีร์พระอภิธัมมัตถสังคหะ โดยทำให้กระชับสั้น เข้าใจง่าย และสะดวกแก่การกำหนดจดจำของผู้ศึกษาเล่าเรียนพระอภิธรรม นอกจากนี้หลักฐานในอัฏฐสาลินีอรรถกถา ยังได้ระบุอีกว่า พระภิกษุผู้ที่ทรงพระอภิธรรมเท่านั้น จึงชื่อว่าเป็นพระธรรมกถึกโดยส่วนเดียว ส่วนบุคคลผู้คัดค้านพระอภิธรรม ชื่อว่าเป็นผู้คัดค้านพระสัพพัญญุตญาณของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดในสมมติฐานทั้ง ๒ ประเด็น ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า พระอภิธรรมเป็นพระพุทธพจน์
๒. วิเคราะห์สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์
ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์ต่อในบทที่ ๔ ซึ่งเป็นหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผ่คำสอนในประเด็นสภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์ โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้
๑. พระศาสดาตรัสว่าฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหาอันใดที่มีอยู่ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ พระองค์เรียกว่า สัตว์ สัตว์ไม่ใช่ขันธ์ ๕ ก็แสดงว่ามีสิ่ง ๒ สิ่ง คือ (๑) สิ่งที่ถูกยึด (ขันธ์ ๕) กับ (๒) สิ่งที่เข้าไปยึดขันธ์ ๕ ที่มันเข้าไปยึดเพราะมันมีอวิชชาความไม่รู้ พระองค์จึงเรียกสิ่งนี้ว่า ผู้ยึดติด 
๒. เมื่อขันธ์ ๕ แตกทำลาย (ตาย) พระอรหันต์ปล่อยวางขันธ์ ๕ ได้สบาย แต่เมื่อนาย ก. ขันธ์ ๕ แตกทำลาย (ตาย) ไม่สามารถปล่อยวางขันธ์ ๕ ได้ เพราะมีอุปาทาน และสิ่งที่เข้าไปยึดในขันธ์ทั้ง ๕ พระองค์เรียกว่า สัตตานัง (ผู้ยึดติด) ซึ่งสัตตานังก็ไม่ใช่ขันธ์ ๕ แต่สัตตานังเป็นผู้เข้าไปยึดในขันธ์ทั้ง ๕ 
๓. ขันธ์ ๕ (คือสังขตธรรมหรือสังขตธาตุ) แล้วมีธรรมชาติอันหนึ่งที่มีฉันทะ ราคะ นันทิ เข้าไปยึดขันธ์ ๕ จึงทำให้ธรรมชาตินี้ (สัตตานัง) ต้องแล่นไป ท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏ เมื่อสัตตานังหมดอวิชชาความไม่รู้แล้ว และถ้าขันธ์ ๕ แตกทำลาย (ตาย) ผู้ยึดติด (สัตตานัง) ก็ไม่ยึดต่อเพราะปล่อยวางขันธ์ ๕ ได้ และตัวของมันก็เป็นอิสระจากขันธ์ ๕ โดยไม่ต้องเวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏอีกต่อไป
๔. พระพุทธเจ้าตรัสว่า เมื่อเธอปล่อยวางขันธ์ ๕ แล้ว สิ่งนี้ (นิพพาน) ยังคงดำรงอยู่ แต่ความดำรงอยู่ตรงนี้ อย่าไปพูดว่ามันเป็นตัวตน (อัตตา) เพราะความดำรงอยู่ตรงนี้มันไม่ใช่ขันธ์ ๕ แต่มัน(ผู้ยึดติด)กำลังปล่อยวางขันธ์ ๕ และขันธ์ ๕ มีแต่การเกิดดับ และอีกฝั่งนึง(นิพพาน) ไม่มีการเกิดดับ
๕. แม้จะกล่าวว่าเป็นความดำรงอยู่ แต่มันไม่ใช่เกิดปรากฏ มันเป็นเพียงบัญญัติศัพท์เพื่อใช้เรียกเปรียบเทียบระหว่างสิ่ง ๒ สิ่งของสังสารวัฏทั้งระบบ คือ สังขตธาตุ (ขันธ์ ๕) ที่สัตว์ท่องเที่ยวอยู่กับสิ่งที่เข้ามายึดขันธ์ ๕ ดังนั้นฝั่งนี้(อสังขตธาตุคือนิพพาน)เป็นหน้าตาเดิมของพวกเรา
๖. เมื่อเราถึงความเป็นอรหันต์แล้ว เราก็จะไปสัมผัสสภาพนั้น ซึ่งจริง ๆ สภาพนั้นมันมีอยู่แล้วในขณะนี้ แต่เราไม่สามารถรู้จักสภาพนั้นได้ เพราะเรามาเพลินพอใจกับสภาพนี้ (ขันธ์ ๕) นี่เป็นปัญหา พอวิญญาณดวงเก่าดับไป เราก็ไปเพลินพอใจกับวิญญาณดวงใหม่อีก นี่คือปัญหาที่ทำให้เราเข้าไปสู่สภาพเดิมของเราไม่ได้ เพราะมีการเข้าไปจับยึดตลอดเลย จึงทำให้ปล่อยวางไม่ได้ 
๗. นิพพาน คือ ช่องว่างในที่คับแคบ ที่จิตดวงเก่าดับไป แล้วจิตดวงใหม่ยังไม่เกิดขึ้น ณ ที่ตรงนั้นไม่มีวิญญาณ วิญญาณดวงเก่าที่เกาะลมหายใจดับไปแล้ว ลมก็ดับ ดังนั้นเมื่อวิญญาณดับ ลมจะดับ วิญญาณดวงเก่าดับไปแล้ว วิญญาณดวงใหม่ยังไม่เกิด ณ เสี้ยววินาทีตรงนี้ คือสุญญตา ความว่าง ที่ตรงนี้ไม่มีวิญญาณ ไม่มีนามรูป ใครหยุดสภาวะตรงนี้ได้ นิพพาน วิชาวิมุติปรากฏ
ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระคึกฤทธิ์จึงกล่าวยืนยันเช่นนั้น ดังนั้น ผู้วิจัยจึงตั้งสมมติฐานเพื่อนำข้อมูลมาวิเคราะห์และวินิจฉัยเป็น ๓ ประเด็น คือ
๑) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเป็นอัตตา (ตัวตน)
๒) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเป็นอุจเฉท (ขาดสูญ)	
๓) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพดับขันธ์ ๕
	โดยผู้วิจัยจะใช้หลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถาเป็นต้น เพื่อนำมาวิเคราะห์และวินิจฉัยในแต่ละประเด็นต่อไป
๑) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเป็นอัตตา (ตัวตน) 
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า อนุปาทิเสส นิพพานมีสภาพเป็นอัตตา (ตัวตน) ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	


ในคลิปชื่อ “พุทธวจน-สัตตานัง คืออะไร?” ช่วงนาทีที่ ๐.๕๓-๒.๕๑ เป็นการสนทนาถาม-ตอบ ดังต่อไปนี้
พระคึกฤทธิ์ : แต่ตอนที่มันยังมีอวิชชาเนี่ยะ มันถูกบัญญัติศัพท์ว่า “สัตตานัง” ดังนั้นสัตตานังมันเป็นเพียงแค่บัญญัติศัพท์แค่นั้นนะ สำหรับใช้เรียกสิ่ง ๆ หนึ่ง ดังนั้นพวกเราทุกคนเป็นสิ่ง ๆ หนึ่ง ก็คือเป็นสภาวะของตัวนี้
อุบาสิกา : คือสิ่ง ๆ นี้คือสิ่งที่ไปเวียนว่ายตายเกิดอยู่ตลอดเวลาใช่มั้ยเจ้าคะ?
พระคึกฤทธิ์ : ถูกต้อง ๆ แต่ยังเรียกนิพพานไม่ได้ เพราะเรายังมีอวิชชาเป็นเครื่องกั้น ... นั่นคือพวกเราน่ะเป็นสภาพธรรมที่เป็นอมตะอยู่แล้ว แต่ไม่สามารถเข้าถึงสภาพธรรมตัวเองได้ เพราะดันไปเพลินพอใจกับขันธ์ ๕ แค่นั้นเอง เราก็เลยต้องมาเกิดตายกับขันธ์ ๕ คราวนี้เราได้เป็นมนุษย์ คราวหน้าเราได้เป็นเทวดา หล่นจากเทวดาไปเป็นเปรต ไปเป็นสัตว์นรก ไปเป็นเดรัจฉาน ผ่านไป ๙๑ กัป ขึ้นมาเป็นมนุษย์ใหม่ เห็นมะ นี้มันไปมา ๆ อย่างนี้ไปเรื่อย ๆ … เมื่อมันรู้มรรค ๘ ได้สดับในคำตถาคต ประพฤติมรรค ๘ อวิชชาหมดไปแล้ว สิ่ง ๆ หนึ่งจะถูกเรียกใหม่ว่า วิมุตติญาณทัสสนะ[footnoteRef:461] [461:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-สัตตานัง คืออะไร?, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=mWGar1sIPHo [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].] 

	ในหลักฐานการบรรยาย พระคึกฤทธิ์ได้อธิบายหลักการเวียนว่ายตายเกิดว่า ในตัวของพวกเราทุกคนมีสิ่ง ๆ หนึ่งอยู่ ซึ่งเป็นสภาพของอมตะธรรมอยู่แล้ว แต่ยังเรียกว่า นิพพานไม่ได้ เพราะเนื่องจากสิ่ง ๆ นี้ยังมีอวิชชาเป็นเครื่องกั้น มันจึงถูกบัญญัติศัพท์เรียกว่า “สัตตานัง” ด้วยไม่สามารถเข้าถึงสภาพธรรมเดิมของตนเองได้ เพราะดันไปหลงเพลินพอใจกับขันธ์ ๕ ก็เลยต้องเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ ไปกับขันธ์ ๕ แต่เมื่อใดที่รู้มรรคมีองค์ ๘ ประพฤติมรรคมีองค์ ๘ แล้ว อวิชชาก็จะหมดไป และสิ่ง ๆ หนึ่งนี้ก็จะถูกเรียกใหม่ว่า วิมุตติญาณทัสสนะ
	เมื่อผู้วิจัยได้สืบค้นข้อมูลเพิ่มเติม พบว่า หลักการเวียนว่ายตายเกิดที่พระคึกฤทธิ์ได้บรรยายข้างต้น มีความเสมือนกับหลักการเวียนว่ายตายเกิดในปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ ซึ่งเป็นหลักการของศังกราจารย์ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มีหลักฐานปรากฏในหนังสือปรัชญาอินเดีย ปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ (ฮินดู) แสดงทรรศนะเรื่องอาตมันและพรหมัน ความว่า
อาตมันคือผู้เสวยสุข เสวยทุกข์ ผู้รู้ ผู้จดจำสิ่งต่าง ๆ ขณะที่ตื่นอยู่และนอนหลับ อาตมันหนึ่งมีอยู่ในคนหนึ่งเท่านั้น ดังนั้นอาตมันจึงมากเท่ากับจำนวนคน แต่ละคนมีอาตมันของตน เมื่อคนตายอาตมันก็จะไปถือกำเนิดใหม่ตามกรรมที่ทำไว้ ...
ปรัชญาเวทานตะถือว่า พรหมันกับอาตมันเป็นอย่างเดียวกัน แต่ที่แตกต่างก็เพราะอาตมันเข้าใจผิด กล่าวคือ เมื่ออาตมันมาอยู่ในร่างของคนดุจถูกคุมขัง ซ้ำถูกกิเลสที่มาเย้ายวนทาง หู ตา จมูก ลิ้น กาย และใจ มากขึ้นเรื่อย ๆ ก็ทำให้อาตมันสำคัญผิดไปยึดมั่นถือมั่นในสิ่งนั้น ๆ ว่าเป็นตัวเป็นตน จึงเกิดอหังการว่านั่นเป็นเรา นั่นของเรา ทำให้อาตมันแยกออกจากร่างกายไม่ได้ แต่กลับหลงผิดคิดว่าร่างกายเป็นตัวตน ร่างกายคืออาตมัน อาตมันคือร่างกาย จึงต้องเสวยสุข ทุกข์ ตามกรรมที่ทำไว้ ทำให้อาตมันต้องเศร้าหมองห่างไกลจากพรหมันมากขึ้นทุกที ต้องเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ 
แต่เมื่อใดอาตมันรู้จักว่าตนไม่ใช่ร่างกาย และสิ่งต่าง ๆ แล้วพยายามสำรอกกิเลสทั้งหลายออกให้หมด อาตมันก็จะบรรลุโมกษะ คือการกลับไปสู่พรหมันตามเดิม ผู้นั้นก็จะทราบชัดว่าตัวเขาเองนั่นแหละคือพรหม
ดุจแม่น้ำต่าง ๆ เมื่อไหลลงทะเลแล้วก็จะละชื่อของตน ๆ กลายเป็นน้ำทะเลเหมือนกันหมด ผู้ที่บรรลุโมกษะแล้ว แม้จะยังมีชีวิตอยู่ แต่กระแสโลกก็หาได้ครอบงำจิตใจของเขาไม่ได้[footnoteRef:462] [462:  อดิศักดิ์ ทองบุญ, ปรัชญาอินเดีย, หน้า ๓๓๐-๓๔๕. อ้างใน รศ.นงเยาว์ ชาญณรงค์, “ปรัชญาอินเดีย”, พิมพ์ครั้งที่ ๒, (กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง, ๒๕๔๒), หน้า ๑๙๗.] 

	นอกจากนี้ ในปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ ยังระบุอีกว่า
การที่อาตมันไม่รู้ว่าเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับพรหมัน ก็เพราะอวิชชามาบังไว้ ท่านศังกราจารย์กล่าวว่า เพราะอวิทยามาบังไว้ และเพราะอาตมันไม่รู้จักตัวเองดีนี่เอง อาตมันจึงต้องเวียนว่ายในสงสารสาครนี้ คืออาตมันออกจากร่างหนึ่ง ไปเข้าร่างอื่นเรื่อย ๆ ไปจนรู้จักตัวเองดี อวิทยาเกิดขึ้นอย่างไร ท่านว่า เกิดเพราะอาตมันสัมพันธ์กับกายแล้วเข้าใจผิดว่า กายเป็นตัวของตัว ... การเข้าใจผิดนี้เองเป็นเหตุให้อาตมันมีอาการเหมือนเป็นทุกข์ เป็นสุข เกิดตาย สลับกันไปเรื่อย ๆ ทั้งหมดนี้เป็นเพียงมายานั่นเอง ความจริงอาตมันตัวจริงหาได้เป็นทุกข์ หาได้เกิดตายไม่ เพราะอาตมันที่แท้เป็นตัวสุข เป็นตัวรู้ เป็นตัวสัตอย่างเดียวกับพรหมันที่กล่าวมาแล้ว และมายาที่ว่านี้จะหมดได้ก็ด้วยความรู้แจ้งเกิดขึ้น กล่าวคือ เมื่ออาตมันรู้จักตัวถูกต้องแล้ว อาตมันก็พ้นทุกข์ และไม่ต้องเวียนว่ายในสงสารสาครนี้อีกต่อไป[footnoteRef:463] [463:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๐๘-๒๐๙.] 

	ในปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ ศังกราจารย์ได้อธิบายหลักการเวียนว่ายตายเกิดว่า ในแต่ละคนจะมีอาตมันของตนเอง อาตมันคือผู้เสวยสุข ทุกข์ ผู้รู้จดจำสิ่งต่าง ๆ และเพราะด้วยอวิชชามาบังไว้ อาตมันจึงไม่รู้ว่าตนเป็นอย่างเดียวกับพรหมัน เมื่ออาตมันเข้ามาอยู่ในร่างของคนประดุจถูกคุมขัง ซ้ำถูกกิเลสที่มาเย้ายวนทางตา หู จมูก เป็นต้น จึงทำให้อาตมันหลงผิดคิดว่าร่างกายเป็นตน ทำให้อาตมันไม่สามารถแยกออกจากร่างกายได้ และต้องเสวยสุข ทุกข์ ตามกรรมที่ทำไว้ ทำให้ต้องเวียนว่ายตายเกิดในภพต่าง ๆ แต่เมื่อใดที่อาตมันมีความรู้แจ้งว่า ตนไม่ใช่ร่างกายแล้ว และพยายามสำรอกกิเลสทั้งหลายออกให้หมดก็จะพ้นจากทุกข์ กลับไปสู่พรหมันตามเดิม โดยไม่ต้องเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏอีกต่อไป
	และเมื่อนำทรรศนะของทั้ง ๒ ฝ่าย มาเทียบเคียงกันแล้ว จะเห็นได้ว่า ในทรรศนะเรื่องหลักการเวียนว่ายตายเกิดของพระคึกฤทธิ์มีความเสมือนโดยหลักการและเนื้อหา แล้วก็เป็นไปในแนวทางเดียวกันกับทรรศนะของศังกราจารย์ในศาสนาพราหมณ์ฮินดู ซึ่งยึดถือว่ามีอัตตา (ตัวตน)  
	นอกจากนี้ ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ยังได้อธิบายอีกว่า
ปรมาตมัน อาตมันสูงสุด หรืออัตตาสูงสุด (บรมอาตมัน หรือบรมอัตตา) เป็นสภาวะแท้จริงและเป็นจุดหมายสูงสุดตามหลักความเชื่อของศาสนาฮินดู (เดิมคือศาสนาพราหมณ์) ซึ่งถือว่า ในบุคคลแต่ละคนนี้ มีอาตมัน คืออัตตาหรือตัวตน สิงสู่อยู่ครอง เป็นสภาวะเที่ยงแท้ถาวร เป็นผู้คิดผู้นึกผู้เสวยเวทนา เป็นต้น ซึ่งเป็นส่วนย่อยที่แบ่งภาคออกมาจากปรมาตมันนั่นเอง เมื่อคนตาย อาตมันนี้ออกจากร่างไปสิงอยู่ในร่างอื่นต่อไป ... สุดแต่กรรมที่ได้ทำไว้ เวียนว่ายตายเกิดเรื่อยไป จนกว่าจะตระหนักรู้ว่าตนเองเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับปรมาตมัน และเข้าถึงความบริสุทธิ์จากบาปโดยสิ้นเชิง จึงจะได้กลับเข้ารวมกับปรมาตมันดังเดิม ไม่เวียนตายเวียนเกิดอีกต่อไป …[footnoteRef:464] [464:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๒๐๕.] 

	จากทรรศนะทั้ง ๒ ฝ่ายข้างต้นที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงนั้นจัดเป็นทรรศนะที่ยึดถือว่า มีอัตตา โดยหลักการทางพระพุทธศาสนาแล้ว จัดเป็นสัสสตทิฏฐิ ซึ่งพระผู้มีพระภาคทรงปฏิเสธทรรศนะเช่นนี้ มีหลักฐานปรากฏในพระอภิธรรมปิฎก กถาวัตถุ มหาวรรค ปุคคลกถา ความว่า
บรรดาศาสดา ๓ จำพวกนั้น ศาสดาที่บัญญัติอัตตาในปัจจุบันโดยความเป็นของมีจริง โดยความเป็นของยั่งยืน และบัญญัติอัตตาในภพหน้าโดยความเป็นของมีจริง โดยความเป็นของยั่งยืน (วาทะ) นี้เรียกว่า สัสสตวาทะ (วาทะว่าอัตตาและโลกเที่ยง) ฯลฯ 
บรรดาศาสดา ๓ จำพวกนั้น ศาสดาที่ไม่บัญญัติอัตตาในปัจจุบันโดยความเป็นของมีจริง โดยความเป็นของยั่งยืน และไม่บัญญัติอัตตาในภพหน้าโดยความเป็นของมีจริง โดยความเป็นของยั่งยืน (วาทะ) นี้เรียกว่า สัมมาสัมพุทธะ...[footnoteRef:465] [465:  อภิ.ก. (ไทย) ๓๗/๒๓๖/๑๐๖-๑๐๗.] 

	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
สัสสตทิฏฐิ ความเห็นว่าเที่ยง คือความเห็นว่าอัตตาและโลก เป็นสิ่งเที่ยงแท้ยั่งยืน คงอยู่ตลอดไป เช่น เห็นว่าคนและสัตว์ตายไปแล้ว ร่างกายเท่านั้นทรุดโทรมไป ส่วนดวงชีพหรือเจตภูตหรือมนัสเป็นธรรมชาติไม่สูญ ย่อมถือปฏิสนธิในกำเนิดอื่นสืบไป เป็นมิจฉาทิฏฐิอย่างหนึ่ง[footnoteRef:466] [466:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๔๓๘.] 

อัตตา ตัวตน, อาตมัน; ปุถุชนย่อมยึดมั่นมองเห็นขันธ์ ๕ อย่างใดอย่างหนึ่งหรือทั้งหมดเป็นอัตตา หรือยึดถือว่ามีอัตตาเนื่องด้วยขันธ์ ๕ โดยอาการอย่างใดอย่างหนึ่ง[footnoteRef:467] [467:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕๓๓.] 

	นอกจากนี้ ผู้วิจัยยังได้ตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระผู้มีพระภาคจึงทรงปฏิเสธความเห็นว่า มีอัตตา ดังนั้นผู้วิจัยจึงทำการสืบค้นข้อมูลเพื่อสร้างความประจักษ์ในประเด็นนี้ต่อไป
	เมื่อผู้วิจัยทำการสืบค้นข้อมูล พบว่า ด้วยเพราะมีความยึดมั่นถือมั่นในรูป เป็นต้น จึงเกิดทรรศนะว่ามีอัตตา ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค ทิฏฐิสังยุต ทุติยคมนวรรค รูปีอัตตาสูตร ความว่า
… “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อมีรูป เพราะถือมั่นรูป เพราะยึดมั่นรูป ทิฏฐิอย่างนี้จึงเกิดขึ้นว่า ‘หลังจากตายแล้ว อัตตาที่มีรูปไม่สลายไป’ เมื่อมีเวทนา ฯลฯ เมื่อมีสัญญา ... เมื่อมีสังขาร ...
เมื่อมีวิญญาณ เพราะถือมั่นวิญญาณ เพราะยึดมั่นวิญญาณ ทิฏฐิอย่างนี้จึงเกิดขึ้นว่า ‘หลังจากตายแล้ว อัตตาที่มีรูปไม่สลายไป’[footnoteRef:468] [468:  ส.ข. (ไทย) ๑๗/๒๔๒/๓๐๗.] 

	ในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค มหาวรรค ทิฏฐิกถา ได้อธิบายว่า
ทิฏฐิ คือ ความยึดมั่นถือมั่น เป็นอย่างไร
ทิฏฐิ คือ ความยึดมั่นถือมั่นรูปว่า “นั่นของเรา เราเป็นนั่น นั่นเป็นอัตตาของเรา” ทิฏฐิ คือ ความยึดมั่นถือมั่นเวทนา ฯลฯ สัญญา ฯลฯ สังขาร ฯลฯ ทิฏฐิ คือ ความยึดมั่นถือมั่นวิญญาณว่า “นั่นของเรา เราเป็นนั่น นั่นเป็นอัตตาของเรา”[footnoteRef:469] [469:  ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๑๒๓/๑๘๘.] 

	และเพราะด้วยความดิ้นรนของผู้ที่ยังมีตัณหา จึงได้บัญญัติว่า มีอัตตาเที่ยง ปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย บรรดาสมณพราหมณ์เหล่านั้น พวกที่มีวาทะว่าเที่ยงบัญญัติอัตตาและโลกว่าเที่ยง ด้วยมูลเหตุ ๔ อย่าง ข้อนั้นเป็นความเข้าใจของพวกเขาผู้ไม่รู้ไม่เห็น เป็นความแส่หา ความดิ้นรนของคนมีตัณหาเท่านั้น[footnoteRef:470] [470:  ที.สี. (ไทย) ๙/๑๐๕/๔๐.] 

	สรุปความว่า พระคึกฤทธิ์ได้อธิบายหลักการเวียนว่ายตายเกิดว่า ในตัวของพวกเราทุกคนมีสิ่ง ๆ หนึ่งอยู่ ซึ่งเป็นสภาพของอมตะธรรมอยู่แล้ว แต่ยังเรียกว่า นิพพานไม่ได้ เพราะเนื่องจากสิ่ง ๆ นี้ยังมีอวิชชาเป็นเครื่องกั้น มันจึงถูกบัญญัติศัพท์เรียกว่า “สัตตานัง” ด้วยไม่สามารถเข้าถึงสภาพธรรมเดิมของตนเองได้ เพราะดันไปหลงเพลินพอใจกับขันธ์ ๕ ก็เลยต้องเวียนว่ายตายเกิดในภพภูมิต่าง ๆ ไปกับขันธ์ ๕ แต่เมื่อใดที่รู้มรรคมีองค์ ๘ ประพฤติมรรคมีองค์ ๘ แล้ว อวิชชาก็จะหมดไป และสิ่ง ๆ หนึ่งนี้ก็จะถูกเรียกใหม่ว่า วิมุตติญาณทัสสนะ
	เมื่อผู้วิจัยได้สืบค้นข้อมูลเพิ่มเติม พบว่า หลักการเวียนว่ายตายเกิดที่พระคึกฤทธิ์ได้บรรยายข้างต้น มีความเสมือนกับหลักการเวียนว่ายตายเกิดในปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ ซึ่งเป็นหลักการของศังกราจารย์ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ในปรัชญาอไทวฺตะเวทานตะ โดยศังกราจารย์ได้อธิบายหลักการเวียนว่ายตายเกิดว่า ในแต่ละคนจะมีอาตมันของตนเอง อาตมันคือผู้เสวยสุข ทุกข์ ผู้รู้จดจำสิ่งต่าง ๆ และเพราะด้วยอวิชชามาบังไว้ อาตมันจึงไม่รู้ว่าตนเป็นอย่างเดียวกับพรหมัน เมื่ออาตมันเข้ามาอยู่ในร่างของคนดุจถูกคุมขัง ซ้ำถูกกิเลสที่มาเย้ายวนทางตา หู จมูก เป็นต้น จึงทำให้อาตมันหลงผิดคิดว่าร่างกายเป็นตน ทำให้อาตมันไม่สามารถแยกออกจากร่างกายได้ และต้องเสวยสุข ทุกข์ ตามกรรมที่ทำไว้ ทำให้ต้องเวียนว่ายตายเกิดในภพต่าง ๆ แต่เมื่อใดที่อาตมันมีความรู้แจ้งว่า ตนไม่ใช่ร่างกายแล้ว และพยายามสำรอกกิเลสทั้งหลายออกให้หมดก็จะพ้นจากทุกข์ กลับไปสู่พรหมันตามเดิม โดยไม่ต้องเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏอีกต่อไป
	และเมื่อนำทรรศนะของทั้ง ๒ ฝ่าย มาเทียบเคียงกันแล้ว จะเห็นได้ว่า ในทรรศนะเรื่องหลักการเวียนว่ายตายเกิดของพระคึกฤทธิ์มีความเสมือนโดยหลักการและเนื้อหา แล้วก็เป็นไปในแนวทางเดียวกันกับทรรศนะของศังกราจารย์ในศาสนาพราหมณ์ฮินดูซึ่งยึดถือว่ามีอัตตา และเมื่อกล่าวโดยหลักการทางพระพุทธศาสนาแล้ว ทรรศนะทั้ง ๒ ฝ่ายข้างต้นนั้น จัดเป็นทรรศนะที่ยึดถือว่ามีอัตตา เรียกว่า สัสสตทิฏฐิ ซึ่งพระผู้มีพระภาคทรงปฏิเสธทรรศนะเช่นนี้ ผู้วิจัยยังได้ตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระผู้มีพระภาคจึงทรงปฏิเสธความเห็นว่า มีอัตตา เมื่อทำการสืบค้นข้อมูล พบว่า ทรรศนะที่บัญญัติว่า มีอัตตา เพราะยังมีความยึดมั่นถือมั่นในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ จึงเกิดทรรศนะว่ามีอัตตา และพระศาสดายังตรัสอีกว่า ผู้ที่บัญญัติว่ามีอัตตา ก็ด้วยความไม่รู้ความดิ้นรนแส่หาของคนที่มีตัณหา
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในการวิเคราะห์สมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเป็นอัตตา (ตัวตน) จึงตกไป
๒) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเป็นอุจเฉท (ขาดสูญ)
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า อนุปาทิเสส นิพพานมีสภาพเป็นอุจเฉท (ขาดสูญ) ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	เมื่อผู้วิจัยทำการศึกษาค้นคว้าข้อมูล พบว่า ในสมัยครั้งพุทธกาลมีพระภิกษุผู้มีความเห็นว่า “พระอรหันต์หลังจากตายแล้วขาดสูญ พินาศ ไม่เกิดอีก” มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค ขันธสังยุต มัชฌิมปัณณาสก์ เถรวรรค ยมกสูตร ความว่า 
สมัยที่พระสารีบุตรพักอาศัยอยู่ ณ วัดพระเชตวันมหาวิหาร ครั้งนั้นมีพระภิกษุรูปหนึ่ง ชื่อว่าพระยมกะเกิดความเห็นผิดว่า “เรารู้ทั่วถึงธรรมที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงไว้ว่า ‘ภิกษุขีณาสพหลังจากตายแล้วย่อมขาดสูญ พินาศ ไม่เกิดอีก”
เมื่อภิกษุทั้งหลายได้ยินเช่นนี้จึงได้พากันเข้าไปหาพระยมกะถึงที่อยู่ แล้วสอบถามได้ความว่า เป็นความจริง ภิกษุทั้งหลายจึงกล่าวกับพระยมกะว่า ท่านอย่าได้กล่าวอย่างนั้น อย่ากล่าวตู่พระผู้มีพระภาค เพราะการกล่าวตู่พระผู้มีพระภาคไม่ดีเลย แม้พระยมกะจะถูกตักเตือนอยู่เช่นนี้ แต่พระยมกะก็ยังยึดถือความเห็นผิดนั้นอย่างมั่นคงเช่นเดิม พระภิกษุทั้งหลายจึงพากันเข้าไปหาพระสารีบุตรถึงที่อยู่ เพื่อขอให้ช่วยอนุเคราะห์และปรับทัศนคติของพระยมกะให้มีความเห็นตรง พระสารีบุตรรับนิมนต์โดยอาการนิ่ง 
ต่อมา ในเวลาเย็น พระสารีบุตรได้เข้าไปหาพระยมกะถึงที่อยู่ แล้วได้ถามพระยมกะว่า “ท่านยมกะ ทราบว่า ท่านเกิดความเห็นผิดเช่นนี้ว่า ‘เรารู้ทั่วถึงธรรมที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงไว้ว่า ‘ภิกษุขีณาสพหลังจากตายแล้วย่อมขาดสูญ พินาศ ไม่เกิดอีก’ จริงหรือ”
พระยมกะตอบว่า “จริง ขอรับ”
ท่านยมกะ ท่านจะเข้าใจความข้อนั้นว่าอย่างไร ท่านพิจารณาเห็นรูปว่า ‘เป็นตถาคต’ หรือ” 
“ไม่ใช่ ขอรับ”
“ท่านพิจารณาเห็นเวทนาว่า ‘เป็นตถาคต’ หรือ”
“ไม่ใช่ ขอรับ”
“ท่านพิจารณาเห็นสัญญา ... สังขาร ... วิญญาณว่า ‘เป็นตถาคต’ หรือ”
“ไม่ใช่ ขอรับ”
“ท่านยมกะ แท้จริง ท่านจะค้นหาตถาคต[footnoteRef:471] ในขันธ์ ๕ ประการนี้ในปัจจุบันไม่ได้เลย ควรหรือที่ท่านจะกล่าวว่า ‘เรารู้ทั่วถึงธรรมที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงไว้ว่า ‘ภิกษุขีณาสพหลังจากตายแล้วย่อมขาดสูญ พินาศ ไม่เกิดอีก”[footnoteRef:472] [471:  ตถาคต เป็นคำที่ลัทธิอื่น ๆ ใช้มาก่อนพุทธกาลหมายถึงอัตตา (อาตมัน) ไม่ได้หมายถึงพระพุทธเจ้า ในที่นี้หมายถึงสัตว์ (เทียบ ที.สี.อ. (ไทย) -/๖๕-๖๖/๑๖๘, ม.ม.อ. (ไทย) -/๑๒๒/๑๓๕).]  [472:  ดูรายละเอียดใน ส.ข. (ไทย) ๑๗/๘๕/๑๔๗-๑๔๙.] 

	ในยมกสูตร ความว่า พระยมกะมีความเห็นและเข้าใจว่า ตนรู้ทั่วถึงธรรมที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงไว้ว่า “พระอรหันต์ขีณาสพ หลังจากตายแล้วขาดสูญ พินาศ ไม่เกิดอีก” เมื่อภิกษุทั้งหลายทราบข่าวจึงพากันเข้าไปหาพระยมกะเพื่อปรับทัศนคติ แต่ไม่เป็นผล ภิกษุเหล่านั้นจึงพากันไปขอความอนุเคราะห์จากพระสารีบุตรให้ช่วยเหลือ พระสารีบุตรรับนิมนต์ และต่อมา ในเวลาเย็น พระสารีบุตรเข้าไปหาพระยมกะเพื่อปรับทัศนคติ โดยถามว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ เป็นตัวตนหรือ พระยมกะตอบว่า ไม่ใช่ ขอรับ พระสารีบุตรจึงกล่าวว่า ท่านจะหาความเป็นตัวตนของขันธ์ ๕ ในปัจจุบันไม่ได้เลย แล้วควรหรือที่จะกล่าวว่า พระอรหันต์หลังจากตายแล้วขาดสูญ ด้วยเพราะในทีแรก พระยมกะมีความคิดว่า สัตว์ขาดสูญ สัตว์พินาศ เพราะความคิดเช่นนี้จึงเป็นทิฏฐิ ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี ขันธวารวรรค ขันธสังยุต เถรวรรค ยมกสุตตวัณณนา อธิบายว่า
... คำว่า ทิฏฐิ (ทิฏฺิคต) ความว่า ก็ถ้าพระยมกะนั้นจะพึงมีความคิดอย่างนี้ว่า “สังขารทั้งหลายเกิดขึ้นและดับไป ความเป็นไปแห่งสังขารนั่นแลที่ไม่เป็นไป มีอยู่” (ความคิดดังว่ามานี้) ยังไม่ควรเป็นทิฏฐิ ควรเป็นญาณที่ท่องเที่ยวไปในคำสอน แต่เพราะเหตุที่พระยมกะนั้นได้มีความคิดว่า “สัตว์ขาดสูญ สัตว์พินาศ” ฉะนั้น ความคิดนั้นจึงเป็นทิฏฐิ ...[footnoteRef:473] [473:  ส.ข.อ. (ไทย) ๒/๘๕/๔๕๕.] 

	คัมภีร์อรรถกถา อธิบายว่า เมื่อบุคคลยังมีความเห็นว่าขาดสูญอยู่ การเจริญมรรคก็ไม่มีประโยชน์ ด้วยเหตุนี้ พระผู้มีพระภาคจึงตรัสว่า การประพฤติพรหมจรรย์ย่อมไม่มี ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี นิทานวรรค นิทานสังยุต กฬารขัตติยวรรค อวิชชาปัจจยสุตตวัณณนา อธิบายว่า
... แต่ถ้าจะพึงยึดถือเอาว่า “สังขารทั้งหลายแลย่อมเกิดขึ้นและดับไป” ความเห็นที่หยั่งลงในพระศาสนาพึงเป็นสัมมาทิฏฐิ ก็ชื่อว่า อริยมรรคนี้เกิดขึ้นดับวัฏฏะ ตัดขาดวัฏฏะ เมื่อสภาวะแห่งอาการที่ถือเอาด้วยอุจเฉททิฏฐิยังมีอยู่ (ถ้า) เว้นมรรคภาวนาเสีย วัฏฏะนั้นแลย่อมดับได้ เพราะเหตุนั้นมรรคภาวนา (การเจริญมรรค) ย่อมไม่มีประโยชน์ ด้วยเหตุนั้น พระผู้มีพระภาคจึงตรัสว่า “การประพฤติพรหมจรรย์ย่อมไม่มี”[footnoteRef:474] [474:  ส.นิ.อ. (ไทย) ๒/๓๕/๑๐๕.] 

	จากทรรศนะข้างต้นที่ผู้วิจัยได้ยกมาแสดงนั้น จัดเป็นทรรศนะที่ยึดถือว่า มีความขาดสูญ โดยหลักการทางพระพุทธศาสนาแล้ว จัดเป็นอุจเฉททิฏฐิ ซึ่งพระผู้มีพระภาคทรงปฏิเสธทรรศนะเช่นนี้ มีหลักฐานปรากฏในพระอภิธรรมปิฎก กถาวัตถุ มหาวรรค ปุคคลกถา ความว่า
บรรดาศาสดา ๓ จำพวกนั้น ศาสดาที่บัญญัติอัตตาในปัจจุบันโดยความเป็นของมีจริง โดยความเป็นของยั่งยืน แต่ไม่บัญญัติอัตตาในภพหน้าโดยความเป็นของมีจริง โดยความเป็นของยั่งยืน (วาทะ) นี้เรียกว่า อุจเฉทวาทะ (วาทะว่าอัตตาและโลกขาดสูญ)
บรรดาศาสดา ๓ จำพวกนั้น ศาสดาที่ไม่บัญญัติอัตตาในปัจจุบันโดยความเป็นของมีจริง โดยความเป็นของยั่งยืน และไม่บัญญัติอัตตาในภพหน้าโดยความเป็นของมีจริง โดยความเป็นของยั่งยืน (วาทะ) นี้เรียกว่า สัมมาสัมพุทธะ...[footnoteRef:475] [475:  อภิ.ก. (ไทย) ๓๗/๒๓๖/๑๐๗.] 

	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
	อุจเฉททิฏฐิ ความเห็นว่าขาดสูญ เช่น เห็นว่าคนและสัตว์จุติจากอัตภาพนี้แล้วขาดสูญ[footnoteRef:476] [476:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๕๙.] 

	นอกจากนี้ ผู้วิจัยยังได้ตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระผู้มีพระภาคจึงทรงปฏิเสธความเห็นว่า ขาดสูญ ดังนั้นผู้วิจัยจึงทำการสืบค้นข้อมูลเพื่อสร้างความประจักษ์ในประเด็นนี้ต่อไป
	เมื่อผู้วิจัยทำการสืบค้นข้อมูล พบว่า ด้วยเพราะมีความยึดมั่นถือมั่นว่ามีอัตตาเฉพาะในปัจจุบัน จึงเกิดทรรศนะว่าหลังสิ้นชีวิตขาดสูญ ปรากฏหลักฐานในพระอภิธรรมปิฎก วิภังค์ ทุกนิทเทส ขุททกวัตถุวิภังค์ อุจเฉททิฏฐิ ความว่า
อุจเฉททิฏฐิ เป็นไฉน
ความเห็นว่า อัตตาและโลกขาดสูญ ดังนี้ ทิฏฐิ ความเห็นผิด ฯลฯ ความยึดถือโดยวิปลาส มีลักษณะเช่นว่านี้ นี้เรียกว่า อุจเฉททิฏฐิ[footnoteRef:477] [477:  อภิ.วิ. (ไทย) ๓๕/๘๙๗/๕๖๓.] 

	และในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มูลปัณณาสก์ มูลปริยายรรค สัพพาสวสุตตวัณณนา อธิบายว่า
... ส่วน ทิฏฐินี้ว่า อัตตาของเราไม่มี ชื่อว่า อุจเฉททิฏฐิ เพราะยึดถือความไม่มีภพนั้น ๆ ของสัตว์ที่มีอยู่ ... ทิฏฐิที่ยึดถือว่า สรรพสิ่งมีอยู่เฉพาะปัจจุบันเท่านั้น ชื่อว่า อุจเฉททิฏฐิ เพราะยึดถือว่าสรรพสิ่งไม่มีในอดีตและอนาคต ดุจอุจเฉททิฏฐิของเหล่าชนผู้ยึดถือทิฏฐิว่า การบูชาทั้งหลายมีเถ้าเป็นที่สุด ...[footnoteRef:478] [478:  ม.มู.อ. (ไทย) ๑/๑๙/๑๑๕.] 

	และเพราะด้วยความดิ้นรนของผู้ที่ยังมีตัณหา จึงได้บัญญัติว่า มีอัตตาขาดสูญ ในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร ความว่า
พวกที่มีวาทะว่า หลังจากตายแล้วอัตตาขาดสูญ บัญญัติความขาดสูญ ความพินาศ และความไม่เกิดอีกของสัตว์ ด้วยมูลเหตุ ๗ อย่าง ข้อนั้นเป็นความเข้าใจของพวกเขาผู้ไม่รู้ไม่เห็น เป็นความแส่หา ความดิ้นรนของคนมีตัณหาเหมือนกัน[footnoteRef:479] [479:  ที.สี. (ไทย) ๙/๑๑๔/๔๑.] 

	สรุปความว่า ในยมกสูตร ระบุว่า พระยมกะมีความเห็นและเข้าใจว่า ตนรู้ทั่วถึงธรรมที่พระผู้มีพระภาคทรงแสดงไว้ว่า “พระอรหันต์ขีณาสพ หลังจากตายแล้วขาดสูญ พินาศ ไม่เกิดอีก” เมื่อภิกษุทั้งหลายทราบข่าวจึงพากันเข้าไปหาพระยมกะเพื่อปรับทัศนคติ แต่ไม่เป็นผล ภิกษุเหล่านั้นจึงพากันไปขอความอนุเคราะห์จากพระสารีบุตรให้ช่วยเหลือ พระสารีบุตรรับนิมนต์ และต่อมา ในเวลาเย็น พระสารีบุตรเข้าไปหาพระยมกะเพื่อปรับทัศนคติ โดยถามว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ เป็นตัวตนหรือ พระยมกะตอบว่า ไม่ใช่ ขอรับ พระสารีบุตรจึงกล่าวว่า ท่านจะหาความเป็นตัวตนของขันธ์ ๕ ในปัจจุบันไม่ได้เลย แล้วควรหรือที่จะกล่าวว่า พระอรหันต์หลังจากตายแล้วขาดสูญ ด้วยเพราะในทีแรก พระยมกะมีความคิดว่า สัตว์ขาดสูญ สัตว์พินาศ เพราะความคิดเช่นนี้จึงเป็นทิฏฐิ 
	ในอรรถกถาอวิชชาปัจจยสูตร ยังอธิบายอีกว่า เมื่อถือเอาอุจเฉททิฏฐิ คือยังมีความเห็นว่าขาดสูญอยู่ จะเข้าใจว่า ถึงแม้เว้นจากการเจริญมรรค วัฏฏะสงสารก็สามารถดับได้ เพราะเหตุนั้นมรรคภาวนา (การเจริญมรรค) ย่อมไม่มีประโยชน์ ด้วยเหตุนี้พระผู้มีพระภาคจึงตรัสว่า “การประพฤติพรหมจรรย์ย่อมไม่เกิดขึ้น” และเมื่อกล่าวโดยหลักการทางพระพุทธศาสนาแล้ว ทรรศนะข้างต้นนั้นจัดเป็นทรรศนะที่ยึดถือว่า มีความขาดสูญ เรียกว่า อุจเฉททิฏฐิ ซึ่งพระผู้มีพระภาคทรงปฏิเสธทรรศนะเช่นนี้ ผู้วิจัยยังได้ตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระผู้มีพระภาคจึงทรงปฏิเสธความเห็นว่าขาดสูญ เมื่อผู้วิจัยทำการสืบค้นข้อมูล พบว่า ด้วยเพราะมีความยึดมั่นถือมั่นว่า มีอัตตาเฉพาะในปัจจุบัน จึงเกิดทรรศนะว่า หลังสิ้นชีวิตขาดสูญ และพระศาสดายังตรัสอีกว่า ผู้ที่บัญญัติว่าอัตตาขาดสูญ ก็ด้วยความไม่รู้ความดิ้นรนแส่หาของคนที่มีตัณหา
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในการวิเคราะห์สมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพเป็นอุจเฉท (ขาดสูญ) จึงตกไป
๓) อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพดับขันธ์ ๕
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า อนุปาทิเสส นิพพานมีสภาพดับขันธ์ ๕ ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยจะศึกษาข้อมูลตั้งแต่ช่วงการเปลี่ยนถ่ายภพของสัตว์ผู้ที่ใกล้จะตาย มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก วิภังควัณณนา สัมโมหวิโนทนี ปฏิจจสมุปบาทวิภังค์ พรรณนาสุตตันตภาชนีย์ วิญญาณนิทเทส (ว่าด้วยจุติจิตและปฏิสนธิจิต) อธิบายว่า
ความจริง เมื่อสัตว์ใกล้ต่อความตาย ... เมื่อสรีระซูบซีดโดยลำดับดุจใบตาลสดที่ตากไว้กลางแดด เมื่ออินทรีย์มีจักขุเป็นต้นดับไปแล้ว เมื่อกายินทรีย์ มนินทรีย์ และชีวิตินทรีย์ ยังดำรงอยู่ ในฐานสักว่าหทยวัตถุวิญญาณอาศัยหทยวัตถุที่ยังเหลือในขณะนั้น ก็ปรารภกรรมกล่าว คือ ... บรรดาครุกรรม อาจิณณกรรม อาสันนกรรม และกรรมที่ทำไว้ก่อน หรือปรารภอารมณ์กล่าวคือกรรม กรรมนิมิต คตินิมิต ที่เข้าไปปรากฏแล้วนั้นเป็นไป ...[footnoteRef:480] [480:  อภิ.วิ.อ. (ไทย) ๒๒๗/๒๗๑-๒๗๒.] 

(ว่าด้วยอารมณ์ของปฏิสนธิ)
ว่าโดยสังเขป อารมณ์ของปฏิสนธิจิต มี ๓ คือ กรรม กรรมนิมิต คตินิมิต บรรดาอารมณ์ทั้ง ๓ เหล่านั้น เจตนาที่เป็นกุศลและอกุศลที่ถูกประมวลมา ชื่อว่ากรรม วัตถุที่ถูกกรรมประมวลมาทำให้เป็นอารมณ์ ชื่อว่ากรรมนิมิต ในกรรมและกรรมนิมิตนั้น เมื่อสัตว์ทำกรรมไว้ในอดีต แม้ในที่สุดแห่งแสนโกฏิกัป กรรมก็ดี กรรมนิมิตก็ดี ย่อมมาปรากฏได้ในขณะนั้น[footnoteRef:481] [481:  อภิ.วิ.อ. (ไทย) -/๒๒๗/๒๖๐.] 

ภาพ (วรรณะ) อย่างหนึ่ง ปรากฏในภูมิ (โอกาส) ของสัตว์ที่จะบังเกิดขึ้น ชื่อว่าคตินิมิต ในคตินิมิตนั้น เมื่อนรกจะปรากฏ ภาพก็จะปรากฏเป็นเช่นกับโลหกุมภีนรก (นรกหม้อทองแดง) เมื่อมนุษย์โลกจะปรากฏ ท้องของมารดาก็จะปรากฏเป็นภาพเช่นกับผ้ากัมพลและยาน เมื่อเทวโลกจะปรากฏ ภาพสถานที่ เช่น ต้นกัลปพฤกษ์ วิมาน และที่นอน เป็นต้น จะปรากฏ ปฏิสนธิมีอารมณ์ ๓ อย่าง โดยสังเขป คือ (๑) กรรม (๒) กรรมนิมิต (๓) คตินิมิต ด้วยประการฉะนี้[footnoteRef:482] [482:  อภิ.วิ.อ. (ไทย) -/๒๒๗/๒๖๒.] 

วิญญาณนั้นนั่นแล เมื่อเป็นไป เพราะยังละตัณหาและอวิชชาไม่ได้จึงถูกตัณหาให้น้อมไป ... วิญญาณนั้นเมื่อถูกตัณหาให้น้อมไปอยู่ ถูกสังขารทั้งหลายซัดไปอยู่ ด้วยอำนาจการสืบต่อ ย่อมละหทัยอันเป็นที่อาศัยอันมีมาก่อน และ ... อันกรรมให้ตั้งขึ้นอื่นอีก ย่อมเป็นไปด้วยปัจจัยทั้งหลายมีอารมณ์เป็นต้นทีเดียว เหมือนบุรุษเหนี่ยวเชือกที่ผูกกับต้นไม้ฝั่งนี้แล้วข้ามเหมืองไป ฉะนั้น
อนึ่ง ในวิญญาณทั้งหลายนี้ วิญญาณดวงก่อน เรียกว่า จุติ เพราะเคลื่อนไป ดวงหลัง เรียกว่า ปฏิสนธิ เพราะสืบต่อภพอื่นเป็นต้น ปฏิสนธิวิญญาณนี้นั้น บัณฑิตพึงทราบว่า มิใช่จากภพก่อนแล้วมาในภพนี้ ...[footnoteRef:483] [483:  อภิ.วิ.อ. (ไทย) -/๒๒๗/๒๗๒.] 

	ในพจนานุกรมพระอภิธรรมเจ็ดคัมภีร์ พระอภิธรรมเป็นพุทธพจน์ อธิบายว่า
จุติจิต (ก) จิตสุดท้ายในปัจจุบันภพ เกิดขึ้นแก่บุคคลที่จะตายในระยะใกล้ที่สุด ในสุดท้ายแห่งวิถีจิต หรือในเมื่อภวังคจิตสิ้นสุดลง แล้วก็ดับไปด้วยอำนาจการทำหน้าที่ย้ายจากภพเก่า และเมื่อจุติจิตดับลง ในลำดับแห่งจุติจิตโดยไม่มีระหว่างคั่นจิตที่ชื่อว่าปฏิสนธิ เพราะเนื่องด้วยสืบต่อชาติใหม่ และชาติเก่าทั้ง ๒ ต่อกัน ตั้งอยู่ในภพใหม่ทันทีขณะที่เกิดขึ้นนั่นเอง …[footnoteRef:484] [484:  ส. บุญอารักษ์, ในพจนานุกรมพระอภิธรรมเจ็ดคัมภีร์ พระอภิธรรมเป็นพุทธพจน์, (กรุงเทพมหานคร: อภิธรรมโชติกะวิทยาลัย วัดมหาธาตุ), ม.ป.ป., หน้า ๙๓.] 

ปฏิสนธิจิต (ก) การสืบต่อของจิตที่เกิดขึ้นในภพใหม่ ต่อจากจุติจิตซึ่งเป็นจิตสุดท้ายของปัจจุบันภพ คือเมื่อจุติจิตดับลง (ตาย) ในลำดับแห่งจุติจิตโดยไม่มีระหว่างคั่นนั้นเอง จิตที่ชื่อว่าปฏิสนธิ เพราะเนื่องด้วยสืบต่อชาติใหม่ และชาติเก่าทั้ง ๒ ต่อกันตั้งขึ้นในภพใหม่ทันที ...[footnoteRef:485]  [485:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๕๐.] 

	ในวิญญาณนิทเทส อธิบายว่า เมื่อสัตว์ (มนุษย์) ใกล้จะเสียชีวิตร่างกายจะซูบซีดอ่อนแรง เมื่อประสาทตาเป็นต้นหยุดทำงานไปแล้ว เมื่อร่างกาย ใจ และชีวิตยังดำรงอยู่ วิญญาณที่ยังเหลือในขณะนั้นซึ่งตั้งอาศัยอยู่ที่หัวใจ จะประมวลการกระทำที่ได้ทำไว้ มีครุกรรม เป็นต้น นี้ชื่อว่ากรรม “สิ่งที่ถูกกรรมประมวลมาทำให้เป็นอารมณ์ ชื่อว่ากรรมนิมิต”[footnoteRef:486] ในกรรมและกรรมนิมิตที่สัตว์ได้เคยทำไว้แม้ในอดีตแสนโกฏิกัปก็ตาม จักมาปรากฏในขณะนั้น และภาพที่ปรากฏซึ่งเป็นภูมิที่เกิด (ภพ) ใหม่ของสัตว์ผู้ใกล้จะตาย เช่น ภาพนรก เป็นต้น นี้ชื่อว่าคตินิมิต ดังนั้นในขณะจุติจิตเกิดขึ้นร่างกายจะดับ (ตาย) ไปพร้อมกับนามขันธ์ (เวทนา สัญญา สังขาร รวมวิญญาณคือจุติจิตด้วย) ทันที และเมื่อจุติจิตดับลงไป เนื่องจากยังเป็นผู้ที่มีกิเลส คือ ยังละตัณหาและอวิชชาไม่ได้ จึงถูกตัณหาชักนำให้เกิดในภพใหม่โดยตัณหาจะชักนำปฏิสนธิจิตให้เกิดขึ้น ซึ่งปฏิสนธิจิตนี้จะเกิดขึ้นสืบต่อจากจุติจิตทันที ทำให้สัตว์ผู้ยังมีตัณหาและอวิชชาเกิดและได้อัตภาพร่างกายในภพใหม่อีก และด้วยอำนาจแห่งกรรมจึงทำให้สัตว์ถูกจำแนกอยู่ในคติ ๕ ปรากฏหลักฐานในอรรถกถกาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถทีปนี อุทาน มุจจลินทวรรค สุปปวาสาสุตตวัณณนา อธิบายว่า [486:  ดูรายละเอียดใน ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๕๔/๘๖.] 

... ธรรมดาว่าคตินี้ ย่อมเกิดจากกรรมชื่อนี้ และหมู่สัตว์เหล่านี้ย่อมแตกต่างกันอย่างนี้เป็นแผนก ๆ เพราะแตกต่างกันโดยวิภาคอย่างนี้ ด้วยปัจจัยพิเศษแห่งกรรมนั้น ด้วยเหตุนั้น พระผู้มีพระภาคจึงตรัสคำเป็นต้นว่า สารีบุตร คติเหล่านี้มีอยู่ ๕ แล คติ ๕ เป็นไฉน คือ (๑) นรก (๒) กำเนิดสัตว์ดิรัจฉาน (๓) เปรตวิสัย (๔) มนุษย์ (๕) เทพ ...[footnoteRef:487]  [487:  ขุ.อุ.อ. (ไทย) -/๑๘/๑๗๐.] 

	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
คติ ... ๒. ที่ไปเกิดของสัตว์, ภพที่สัตว์ไปเกิด, แบบการดำเนินชีวิต มี ๕ คือ ๑. นิรยะ นรก ๒. ติรัจฉานโยนิ กำเนิดดิรัจฉาน ๓. เปตวิสัย แดนเปรต ๔. มนุษย์ สัตว์มีใจสูงรู้คิดเหตุผล ๕. เทพ ชาวสวรรค์ ตั้งแต่ชั้นจาตุมมหาราชิกาถึงอกนิษฐพรหม ... คติ ๕ เมื่อจัดเข้าใน ภพ ๓ พึงทราบว่า ๔ คติแรกเป็นกามภพทั้งหมด ส่วนคติที่ ๕ คือ เทพ มีทั้งกามภพ รูปภพ และอรูปภพ (เทพนั้น แบ่งออกไปเป็น ก.เทวดาในสวรรค์ ๖ ชั้น อยู่ในกามภพ ข.รูปพรหม ๑๖ ชั้น อยู่ในรูปภพ และ ค.อรูปพรหม ๔ ชั้น อยู่ในอรูปภพ); เทียบ ภพ[footnoteRef:488] [488:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๓๗-๓๘.] 

	ซึ่งในบรรดาสัตว์ผู้เกิดในคติทั้ง ๕ ดังที่กล่าวมาแล้วข้างต้น ยังจำแนกลักษณะการเกิดได้อีกเป็น ๔ ชนิด ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย ปปัญจสูทนี มูลปัณณาสก์ มูลปริยายวรรค สัมมาทิฏฐิสุตตวัณณนา (พรรณนาวาระแห่งชาติ) อธิบายว่า
... ความหยั่งลง เพราะก้าวลง (สู่ครรภ์) ความหยั่งลงนั้นประกอบแล้วด้วยอัณฑชะ (เกิดในไข่) และชลาพุชะ (เกิดในครรภ์) อธิบายว่า เพราะสัตว์เหล่านั้นหยั่งลง คือถือปฏิสนธิ เหมือนก้าวลงเข้าไปสู่กระเปาะฟองไข่และรังมดลูก ชื่อว่า ความบังเกิดเฉพาะ เพราะเกิดผุดขึ้น ความบังเกิดเฉพาะนั้นประกอบแล้วด้วยสังเสทชะ (เกิดในเถ้าไคล) และโอปปาติกะ (เกิดผุดขึ้น) จริงอยู่สัตว์เหล่านั้นเกิดปรากฏขึ้นทันที ...
	นอกจากนี้ สัตว์ผู้ที่อยู่ในกำเนิดทั้ง ๔ คติ ๕ เมื่อจุติและปฏิสนธิบ่อย ๆ ย่อมไม่พ้นไปจากอบาย มีหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี มหาวรรค มหาปทานสูตร อปสาทนาวัณณนา ความว่า
... หมู่สัตว์ย่อมล่วงเลย คือ ย่อมก้าวพ้นอบายเป็นต้นแม้ทั้งปวงนั้นไปไม่ได้เลย โดยที่แท้ หมู่สัตว์เมื่อจุติและปฏิสนธิบ่อย ๆ อย่างนี้ คือ จากจุติสู่ปฏิสนธิ จากปฏิสนธิสู่จุติ ย่อมหมุนเวียนไปในภพ ๓ ในกำเนิด ๔ ในคติ ๕ ในวิญญาณฐิติ ๗ ในสัตตาวาส ๗ เท่านั้น ดุจเรือที่ถูกลมซัดไปในมหาสมุทร และดุจโคที่ถูกเทียมไว้ในยนต์ (ยาน) ...[footnoteRef:489] [489:  ที.ม.อ. (ไทย) -/๙๕/๑๓๕.] 

	และเมื่อยังเป็นผู้ที่จะต้องท่องเที่ยวอยู่ในสังสารวัฏ คติที่ไปย่อมมีความไม่แน่นอน มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค สัจจสังยุต สีสปาวนวรรค ทัณฑสูตร ความว่า 
ภิกษุทั้งหลาย ท่อนไม้ที่ขว้างไปบนอากาศ บางคราวเอาโคนลงมา บางคราวเอาตรงกลางลงมา บางคราวเอาปลายลงมา แม้ฉันใด สัตว์ทั้งหลายผู้มีอวิชชาปิดกั้น มีตัณหาโยงใยจึงแล่นไป ท่องเที่ยวไป บางคราวจากโลกนี้ไปสู่โลกอื่น บางคราวจากโลกอื่นมาสู่โลกนี้ ก็ฉันนั้นเหมือนกัน[footnoteRef:490] [490:  ส.ม. (ไทย) ๑๙/๑๑๐๓/๖๑๔.] 

	ส่วนในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สารัตถปกาสินี มหาวารวรรค สัจจสังยุต สีสปาวนวรรค ทัณฑสุตตวัณณนา อธิบายว่า
... คำว่า จากโลกนี้ไปสู่โลกอื่น (อสฺมา โลกา ปร โลก) ความว่า จากโลกนี้ไปสู่โลกอื่น คือ นรกบ้าง กำเนิดสัตว์ดิรัจฉานบ้าง เปรตวิสัยบ้าง มนุษยโลกบ้าง เทวโลกบ้าง อธิบายว่า เกิดในวัฏฏะนั่นแหละบ่อย ๆ[footnoteRef:491]  [491:  ส.ม.อ. (ไทย) ๓/๑๑๐๓/๕๑๐.] 

	ในอรรถกถาสุปปวาสาสูตร ระบุว่า คติที่ไปเกิดของสัตว์ทั้งหลายย่อมแตกต่างกันเพราะด้วยอำนาจแห่งกรรม ซึ่งในคติ ๕ นี้ยังสามารถจำแนกลักษณะการเกิดออกเป็น ๔ ชนิด หรือเรียกอีกอย่างว่า กำเนิด ๔ นอกจากนี้ ในอรรถกถามหาปทานสูตร ยังระบุอีกว่า บรรดาสัตว์ผู้ที่อยู่ในกำเนิดทั้ง ๔ คติ ๕ นั้น เมื่อจุติและปฏิสนธิบ่อย ๆ ย่อมไม่พ้นไปจากอบายภูมิ ซึ่งในทัณฑสูตรและอรรถกถา ยังได้กล่าวอีกว่า เพราะด้วยอาศัยอำนาจแห่งกิเลส คือ ตัณหาและอวิชชา จึงทำให้สัตว์ผู้ที่ยังจะต้องท่องเที่ยวอยู่ในสังสารวัฏมีคติที่ไปเกิดไม่แน่นอน เปรียบเสมือนด้วยท่อนไม้ที่โยนขึ้นไปในอากาศ ไม่แน่ว่าจะเอาส่วนใดตกลงมาก่อน 
	ส่วนบุคคลผู้ที่ได้ชื่อว่า เป็นพระอรหันต์ขีณาสพ เป็นผู้ที่ไม่ต้องเวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏอีกต่อไป ดังหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปารายนวรรค มาณวปัญหานิทเทส อชิตมาณวปัญหานิทเทส ความว่า
ปัญญา สติ นามและรูป ย่อมดับ คือ เข้าไปสงบ ถึงความตั้งอยู่ไม่ได้ระงับไปในที่นั้น เพราะ จริมวิญญาณของพระอรหันต์ผู้ปรินิพพานด้วยอนุปาทิเสสปรินิพพานธาตุดับไป รวมความว่า นามและรูปนั้นดับไปในที่นั้นเพราะวิญญาณดับ ด้วยเหตุนั้น พระผู้มีพระภาคจึงตรัสตอบว่า
อชิตะ เธอได้ถามปัญหานั้นใด
เราจะกล่าวแก้ปัญหานั้นแก่เธอ
นามและรูปนั้นดับไม่มีส่วนเหลือในที่ใด
นามและรูปนั้นดับไปในที่นั้นเพราะวิญญาณดับ[footnoteRef:492]  [492:  ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๖/๖๑-๖๒.] 

อีกนัยหนี่ง ท่านเหล่านั้นดำรงอยู่ในที่สุดแห่งขันธ์ ในที่สุดแห่งธาตุ ในที่สุดแห่งอายตนะ ในที่สุดแห่งคติ ในที่สุดแห่งอุปบัติ ในที่สุดแห่งปฏิสนธิ ในที่สุดแห่งภพ ในที่สุดแห่งสงสาร ในที่สุดแห่งวัฏฏะ ดำรงอยู่ในภพสุดท้าย อัตภาพสุดท้าย เป็นพระอรหันต์ ผู้ทรงร่างกายสุดท้ายไว้
พระอรหันตขีณาสพเหล่านั้นมีภพนี้เป็นภพสุดท้าย
มีการประชุมแห่งขันธ์เป็นครั้งสุดท้าย
ไม่มีการเวียนเกิด เวียนตาย และภพใหม่ก็ไม่มีอีก[footnoteRef:493]  [493:  ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๗/๖๒-๖๓.] 

	ในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย สัทธัมมปัชโชติกา จูฬนิทเทส ปารายวรรค อชิตมาณวสุตตนิทเทสวัณณนา อธิบายว่า 
คำว่า ของพระอรหันต์ (อรหโต) ได้แก่ ของพระขีณาสพผู้ได้ชื่อว่าพระอรหันต์เพราะเป็นผู้ไกลจากกิเลสทั้งหลาย คำว่า ด้วยอนุปาทิเสสนิพพานธาตุ (อนุปาทิเสสายนิพฺพานธาตุยา) คือ … ชื่อว่าอนุปาทิเสส เพราะไม่มีเบญจขันธ์เหลืออยู่ ... คำว่าผู้ปรินิพพาน (นิพฺพายนฺตสฺส) ได้แก่ ดับ คือเข้าถึงความเป็นไปไม่ได้ เหมือนไฟหมดเชื้อ ฉะนั้น … อนึ่ง ธรรมเหล่าใดเกิดพร้อมกับจิตดวงที่ ๑๖ ก่อนหน้าจุติจิต ธรรมเหล่านั้นย่อมดับไปพร้อมกับจุติจิต นี้ชื่อว่าจุติจริมะ จุติจริมะนี้ประสงค์เอาว่า จริมะ ในที่นี้ พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า พระอริยสาวกทั้งหลาย โดยที่สุดแม้แต่มดดำมดแดงทั้งหมด ย่อมกระทำกาละด้วยภวังคจิตนั่นแหละ อันเป็นอัพยากฤต ... เพราะฉะนั้น คำว่า เพราะจริมวิญญาณ ... ดับไป (จริมวิญฺฺาณสฺส นิโรเธน) ความว่า เพราะดับจุติจิต
พึงกำหนดเอาอรูปขันธ์ ๔ ด้วยคำนี้ว่า ปัญญา สติ นาม (ปญฺา จ สติ จ นามญฺจ) พึงกำหนดเอามหาภูตรูป ๔ และอุปาทายรูป ๒๔ ด้วยคำนี้ว่า และรูป (รูปญฺจ) บัดนี้ พระผู้มีพระภาคเมื่อจะทรงแสดงถึงอุบายเป็นเครื่องดับนามรูปนั้น จึงตรัสว่า เพราะวิญญาณดับ นามและรูปนี้จึงดับ ณ ที่นี้ (วิญฺาณสฺส นิโรเธน เอตฺเถต อุปรุชฺฌติ) ในคาถานั้น คำว่า วิญญาณ (วิญฺาณ) ได้แก่ จริมวิญญาณบ้าง อภิสังขารวิญญาณบ้าง อธิบายว่า เพราะละและดับอภิสังขารวิญญาณ นามและรูปนี้จึงดับ ณ ที่นี้ ย่อมถึงความไม่มีบัญญัติ ดุจเปลวประทีปดับไป ฉะนั้น เพราะความที่จริมวิญญาณเป็นปัจจัยแห่งความไม่เกิด นามและรูปจึงดับไปด้วยอำนาจความไม่เกิดขึ้น ด้วยความดับ คือ ความไม่เกิด[footnoteRef:494] (แห่งจริมวิญญาณ)[footnoteRef:495] [494:  ที.สี.อ. (ไทย) -/๔๙๙/๔๗๔-๔๗๕.]  [495:  ขุ.จู.อ. (ไทย) -/๖/๘-๙.] 

	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ อธิบายว่า
	อนุปาทิเสสนิพพาน นิพพานไม่มีอุปาทิเหลือ, ดับกิเลสไม่มีเบญจขันธ์เหลือ คือ สิ้นทั้งกิเลสและชีวิต หมายถึง พระอรหันต์สิ้นชีวิต, นิพพานในแง่ที่เป็นภาวะดับภพ[footnoteRef:496] [496:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๔๙๒.] 

	การท่องเที่ยวในสังสารวัฏสิ้นสุดลง เพราะนามรูป (ขันธ์ ๕) ไม่เกิดขึ้นก็ด้วยไม่มีปฏิสนธิวิญญาณ อันเนื่องมาจากการละได้ตัณหา ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถโชติกา สุตตนิบาต จูฬวรรค รตนสุตตวัณณนา อธิบายว่า
... และชนทั้งหลายเหล่าใด ชื่อว่าคายกำหนัดในภพต่อไปได้แล้ว เพราะละเสียได้ซึ่งตัณหานั้นเอง ชนทั้งหลายเหล่านั้น ชื่อว่าเป็นภิกษุขีณาสพ ชื่อว่ามีพืชสิ้นแล้ว เพราะสิ้นปฏิสนธิวิญญาณ ซึ่งพระผู้มีพระภาคตรัสไว้ในคาถานี้ว่า กรรมจึงชื่อว่าเป็นไร่นา วิญญาณจึงชื่อว่าเป็นพืช (กมฺม เขตฺต วิฺาณ พีช) เป็นต้น เพราะความสิ้นกรรมนั้นเอง แม้ความพอใจด้วยอำนาจตัณหา กล่าวคือตัณหาในภพใหม่ ซึ่งเจริญขึ้นแม้อันใด ได้มีแล้วในกาลก่อน เพราะตัณหาที่เจริญขึ้นแม้นั้นอันตนละเสียได้ ด้วยการละสมุทัยนั่นเอง พระอริยบุคคลเหล่านั้น จึงชื่อว่าเป็นผู้มีความพอใจอันไม่เจริญขึ้น เพราะไม่มีสมภพ (ความเกิด) ในเวลาจุติ เหมือนในกาลก่อน ... เพราะความดับแห่งวิญญาณดวงสุดท้าย เหมือนดวงประทีปนี้ที่ดับไปฉะนั้น คือย่อมล่วงบทบัญญัติมีอาทิอย่างนี้ว่า “เป็นรูปหรืออรูปอีก” ...[footnoteRef:497] [497:  ขุ.สุ.อ. (ไทย) ๒/๒๓๘/๔๕.] 

	การดับขันธ์ของพระอรหันต์เปรียบด้วยไฟที่ดับสนิทเพราะเชื้อคือหญ้าและไม้มอดไหม้หมดสิ้นไป ดังปรากฏหลักฐานใน พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์ ปริพพาชกวรรค อัคคิวัจฉโคตตสูตร ความว่า 
“ถ้าใคร ๆ จะพึงถามท่านอย่างนี้ว่า ‘ไฟที่ลุกโพลงอยู่ต่อหน้าท่านนี้ อาศัยอะไรจึงลุกโพลง’ ท่านถูกถามอย่างนี้แล้ว จะพึงตอบอย่างไร”
“ถ้าใคร ๆ ถามข้าพระองค์อย่างนี้ว่า ‘ไฟที่ลุกโพลงอยู่ต่อหน้าท่านนี้ อาศัยอะไรจึงลุกโพลง’ ข้าพระองค์ถูกถามอย่างนี้แล้ว ก็จะตอบอย่างนี้ว่า ‘ไฟที่ลุกโพลงอยู่ต่อหน้าข้าพระองค์นี้ อาศัยเชื้อคือหญ้าและไม้จึงลุกโพลง ท่านพระโคดม”
“ถ้าไฟนั้นจะพึงดับไปต่อหน้าท่าน ท่านรู้ได้ไหมว่า ‘ไฟนี้ดับไปต่อหน้าท่านแล้ว”
“ถ้าไฟนั้นจะพึงดับไปต่อหน้าข้าพระองค์ ข้าพระองค์ก็รู้ได้ว่า ‘ไฟนี้ดับไปต่อหน้าข้าพระองค์แล้ว ท่านพระโคดม”
“วัจฉะ ถ้าใคร ๆ จะพึงถามท่านว่า ‘ไฟที่ดับไปแล้วต่อหน้าท่านนั้น ดับจากทิศนี้แล้วไปยังทิศไหน คือ ทิศตะวันออก ทิศตะวันตก ทิศใต้ หรือ ทิศเหนือ’ ท่านถูกถามอย่างนี้แล้วจะพึงตอบอย่างไร”
“ข้าแต่ท่านพระโคดม ไม่ควรถามเช่นนั้น เพราะไฟอาศัยเชื้อคือหญ้าและไม้จึงลุกโพลง แต่เพราะเชื้อนั้นถูกไฟเผามอดไหม้และเพราะไม่มีของอื่นเป็นเชื้อ ไฟนั้นจึงนับได้ว่าไม่มีเชื้อ ดับสนิทแล้ว”[footnoteRef:498] [498:  ม.ม. (ไทย) ๑๓/๑๙๑/๒๒๕.] 

	ในอชิตมานวปัญหานิทเทสและอรรถกถา อธิบายว่า พระอรหันต์ดำรงอยู่ในที่สุดแห่งขันธ์ ธาตุ อายตนะ คติ อุปปัติ ปฏิสนธิ ภพ สงสาร วัฏฏะ มีการประชุมขันธ์เป็นครั้งสุดท้าย ไม่มีการเวียนเกิดเวียนตายในภพใหม่อีกด้วยอนุปาทิเสสนิพพาน 
	อนึ่ง ธรรมเหล่าใดเกิดพร้อมกับจิตดวงที่ ๑๖ ก่อนหน้าจุติจิต ธรรมเหล่านั้นจะดับไปพร้อมกับจุติจิต พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า พระอริยสาวกทั้งหลายจะทำกาละ (ตาย) ด้วยภวังคจิตที่เป็นกลางนี้ เพราะจริมวิญญาณ (จิตดวงสุดท้าย) ดับไป ในที่นี้เจาะจงเอาเฉพาะนามขันธ์ทั้ง ๔ คือ ปัญญา สติ นาม และรูปขันธ์ คือ มหาภูตรูป ๔ และอุปาทายรูป ๒๔ เมื่อพระผู้มีพระภาคจะทรงแสดงวิธีดับนามรูป จึงตรัสว่า เพราะวิญญาณดับ นามและรูปจึงดับ คำว่า วิญญาณในที่นี้ คือ จริมวิญญาณ เพราะจริมวิญญาณดับไป นามและรูปจึงดับไป ย่อมไม่มีบัญญัติ ดุจประทีปดับไปเช่นนั้น ในอรรถกถารตนสูตร ยังอธิบายอีกว่า พระขีณาสพคายความกำหนัดในภพต่อไปได้แล้วด้วยการละตัณหาได้ เพราะละตัณหาคือสมุทัย พระอริยบุคคลเหล่านั้นจะไม่มีการเกิดอีกในเวลาที่จุติ (ตาย) เหมือนในครั้งก่อน เพราะวิญญาณดวงสุดท้ายดับไป เสมือนดวงประทีปที่ดับไปเช่นนั้น จะไม่สามารถบัญญัติได้ว่าเกิดในรูปภพหรืออรูปภพ ในอัคคิวัจฉโคตตสูตร เปรียบการดับขันธ์ของพระอรหันต์ว่า เหมือนไฟที่มอดดับสนิท เพราะเชื้อคือหญ้าและไม้ถูกไฟเผาไหม้หมดไปและไม่มีเชื้ออื่น ๆ อีก จึงไม่สามารถระบุได้ว่าดับไปทางทิศใด นอกจากนี้ยังมีหลักฐานระบุว่า หลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์จะไม่มีผู้ใดได้พบเห็นอีก ดังปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค พรหมชาลสูตร (ว่าด้วยไม่มีวัฏฏะเป็นต้น) ความว่า
ภิกษุทั้งหลาย กายของตถาคตขาดตัณหาที่พาไปสู่ภพเสียแล้ว เทวดาและมนุษย์จักเห็นกายของตถาคตได้ชั่วเวลายังดำรงอยู่ หลังจากกายแตกสลายไปเพราะสิ้นชีวิตแล้ว เทวดาและมนุษย์จักไม่เห็นกายนั้นอีก[footnoteRef:499] [499:  ที.สี. (ไทย) ๙/๑๔๗/๔๖.] 

	สรุปความว่า จิตดวงสุดท้ายของผู้ที่ยังมีกิเลส เรียกว่า จุติจิต ขณะจุติจิตเกิดขึ้นในร่างกาย ร่างกาย (รูปขันธ์) จะดับ(ตาย)ลงไปพร้อมกันกับการดับลงของนามขันธ์ทั้ง ๔ (เวทนา สัญญา สังขาร รวมวิญญาณคือจุติจิตด้วย) ซึ่งในขณะที่จุติจิตเกิดขึ้น นามขันธ์ทั้ง ๔ จะไม่สามารถตั้งอาศัยอยู่ในร่างกายได้ จะดับลงไปพร้อมกันกับการตายของร่างกายทันที เมื่อการทำงานของขันธ์ทั้ง ๕ (รวมจุติจิต) ดับลง เนื่องจากผู้ที่มีกิเลสยังกำจัดตัณหาและอวิชชาไม่ได้ ตัณหาจะชักนำให้ปฏิสนธิจิต (จิตดวงแรกในชาติใหม่) เกิดขึ้นอีก ซึ่งปฏิสนธิจิตนี้จะเกิดขึ้นสืบต่อจากจุติจิตในทันที โดยไม่มีจิตดวงอื่นมาคั่นระหว่างกลาง ซึ่งปฏิสนธิจิตจะเป็นเหตุให้ร่างกายหรือขันธ์เกิดขึ้นในภพใหม่อีก จึงทำให้ผู้ที่ยังมีกิเลสคือตัณหาและอวิชชาได้การเกิดในภพใหม่อีกต่อไป ดังนั้น การเวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏจึงยังไม่สิ้นสุดลง 
	ส่วนจิตดวงสุดท้ายของพระอรหันต์ เรียกกว่า จริมจิต ขณะจริมจิตเกิดขึ้นในร่างกาย ร่างกาย (รูปขันธ์) จะดับ (ตาย) ลงไปพร้อมกันกับการดับลงของนามขันธ์ทั้ง ๔ (เวทนา สัญญา สังขาร รวมวิญญาณคือจริมจิตด้วย) ซึ่งในขณะที่จริมจิตเกิดขึ้น นามขันธ์ทั้ง ๔ จะไม่สามารถตั้งอาศัยอยู่ในร่างกายได้ จะดับลงไปพร้อมกันกับการดับ (ตาย) ของร่างกายทันที เมื่อการทำงานของขันธ์ทั้ง ๕ (รวมจริมจิต) ดับลง เนื่องจากเป็นผู้ที่หมดกิเลส คือกำจัดตัณหาและอวิชชาได้แล้ว จะไม่มีตัณหาชักนำให้ปฏิสนธิจิต (จิตดวงแรกในชาติใหม่) เกิดขึ้นอีก เมื่อตัณหาซึ่งเป็นต้นเหตุให้เกิดปฏิสนธิจิตได้ดับหมดแล้ว จึงไม่มีปฏิสนธิจิตที่เป็นเหตุให้ร่างกายหรือขันธ์เกิดขึ้นในภพใหม่อีก จึงทำให้พระอรหันต์ไม่มีการเกิดในภพใหม่อีกต่อไป 
	ดังนั้น ในขณะจริมจิต (จิตดวงสุดท้าย) เกิดขึ้นในร่างกาย ร่างกาย (รูปขันธ์) จะตายไปพร้อมกันกับการดับลงของนามขันธ์ทั้ง ๔ ทันที เมื่อการทำงานของขันธ์ทั้ง ๕ (รวมจริมจิต) ดับลง การเวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏจึงสิ้นสุดลงเพียงเท่านี้ เปรียบเสมือนไฟที่ลุกโพลงเพราะอาศัยเชื้อคือหญ้าและไม้ เมื่อเชื้อคือหญ้าและไม้ถูกไฟมอดไหม้หมดไป ไฟที่ลุกโพลงก็มอดดับสนิท ไฟที่มอดดับสนิทเพราะเชื้อคือหญ้าและไม้มอดไหม้หมดสิ้นไปมีสภาพเป็นเช่นใด การดับไปซึ่งขันธ์ทั้ง ๕ ของพระอรหันต์เพราะหมดเชื้อคือตัณหาก็มีสภาพเป็นเช่นนั้น การดับขันธ์ด้วยอนุปาทิเสสนิพพานก็มีด้วยอาการอย่างนี้ 
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในการวิเคราะห์สมมติฐานประเด็นที่ ๓ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพดับขันธ์ ๕
	เมื่อผู้วิจัยพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นวิเคราะห์ที่ ๑ ถึงประเด็นวิเคราะห์ที่ ๓ แล้ว ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า อนุปาทิเสสนิพพานมีสภาพดับขันธ์ทั้ง ๕
	๔.๑.๔ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกา
	ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปประเด็นไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์และวินิจฉัย โดยแบ่งออกเป็น ๑ ประเด็น คือ ๑. วิเคราะห์คัมภีร์อรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ ซึ่งมีการศึกษาวิเคราะห์และวินิจฉัย ดังต่อไปนี้
๑. วิเคราะห์คัมภีร์อรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแย้งกับพระพุทธพจน์
	ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมและสรุปไว้แล้วในบทที่ ๓ มาเพื่อศึกษาวิเคราะห์ต่อในบทที่ ๔ ซึ่งเป็นหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เกี่ยวกับการเผยแผ่คำสอนในประเด็นการตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายของสาวกที่ขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้
๑. คำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นอกาลิโก พระองค์เป็นสัพพัญญูมองทะลุเป็นกัป เป็นแสนกัป เป็นอสงไขย พระองค์ได้วางระบบทุกอย่างครอบคลุมไว้หมดแล้ว ส่วนเรื่องของการตีความ จริง ๆ แล้ว ธรรมะที่จะต้องตีความนั้นมีไม่กี่พระสูตร
๒. ที่มีปัญหาข้อถกเถียงกันมีไม่กี่พระสูตร พระสูตรที่ชัดเจนมีจำนวนมากมาย อย่างพระสูตรที่ไม่ต้องตีความเลยและเหมือนกันทั่วโลก เช่น “สุตตันตะเหล่าใดที่นักกวีแต่งขึ้นใหม่” พระสูตรนี้ ไม่เห็นจะต้องตีความเลย หรือศีล ๕ ก็ไม่ต้องตีความอะไร ไม่ฆ่าสัตว์ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดโกหก ไม่ดื่มสุรายาเมา พระสูตรตรง ๆ เช่นนี้มีมากมายไปหมด 
๓. อาตมาดูแล้วไม่ค่อยมีพระสูตรอะไรที่จะต้องตีความเลย อาตมาว่ามีไม่ถึง ๑ หรือ ๒ เปอร์เซ็นต์ของพระสูตรทั้งหมด เรามักจะไปดิสเครดิตคำสอนของพระพุทธเจ้าว่า คงจะต้องตีความ
๔. อุบาสิกาถามว่า แม้แต่พระด้วยกันเอง ไม่ทราบว่าคำสอนมีการตีความผิดพลาดบ้างหรือเปล่าคะ พระคึกฤทธิ์ตอบว่า ตรงนี้จริง ๆ ก็ไม่ได้ยากในการตีความอะไรเลย และที่ถกเถียงกันไม่ลงตัวทุกวันนี้ก็เพราะถือคัมภีร์อรรถกถา ถืออาจารย์รุ่นหลัง ถ้าใช้พุทธวจนะแล้วทุกอย่างชัดเจนเลย
๕. หลักฐานที่มีอยู่ในพุทธวจนปิฎก อาตมา(พระคึกฤทธิ์)ใช้ข้อมูลจาก ๒ ตัวนี้ (ชี้นิ้วไปที่พระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐและพระไตรปิฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง) เพียงแต่ดึงเอาคำที่พระพุทธเจ้าไม่ได้บัญญัติไว้ออก เพราะหน้าปกก็เขียนอยู่แล้วว่า พระสูตรและอรรถกถา พระสูตรคือคำสอนของพระพุทธเจ้า อรรถกถาคือคำที่สาวกรุ่นหลังแต่งอธิบายขึ้นมาใหม่ เช่น ถ้าอ่านพระสูตร จบไป ๑ หน้า อรรถกถาจะบอกว่า ที่พระพุทธเจ้าตรัสอย่างนี้ขออธิบายว่าอย่างนี้ คำสอนที่ต่ำกว่าคำของพระพุทธเจ้าเราดึงออก ซึ่งเขาแยกไว้ให้แล้ว เรารวบรวมเฉพาะคำสอนของพระศาสดา 
๖. อุบาสิกาขอให้พระคึกฤทธิ์ช่วยอธิบายคำว่า อรรถกถาและพยัญชนะ และกล่าวอีกว่า เท่าที่ได้ฟังมาในสมัยพุทธกาลเหมือนกับว่าพยัญชนะเป็นคำพูด ส่วนอรรถกถาคือคำอธิบาย อธิบายโดยพระพุทธเจ้าหรืออรรถกถาทั่ว ๆ ไป พระคึกฤทธิ์ตอบว่า พยัญชนะคือคำตรัสของพระพุทธเจ้าทุกคำ ส่วนอรรถกถา คือ พยัญชนะที่มาอธิบายบทพยัญชนะของพระองค์เองไม่ใช่คำของผู้อื่น อุบาสิกาจึงถามอีกว่า แล้วคำอธิบายที่ต่อเนื่องโดยผู้อื่นก็เป็นอรรถกถาที่เราบอกว่าไม่ใช่พุทธวจนะ ใช่มั้ยคะ พระคึกฤทธิ์ตอบว่า ถูกต้อง
๗. คำอธิบายที่แต่งขึ้นมาใหม่ของอรรถกถาจารย์ที่มีอยู่ในพระไตรปิฎก ถามว่าใครแต่ง เมื่อไม่รู้ก็เขียนว่า พระโบราณจารย์รจนาไว้ว่า พระสังคีติกาจารย์รจนาไว้ว่า แล้วชื่ออะไรละ นาย ก. นาย ข. ภิกขุ ก. ภิกขุ ข. เมื่อไม่รู้ก็ตีคลุม ๆ รวม ๆ ไป แล้วผู้ที่ทำคำพูดได้ไม่ผิดพลาด มีพระพุทธเจ้าองค์เดียว แสดงว่าที่เหลือ(นอกเหนือจากพระพุทธเจ้า)ข้อมูลเหล่านั้นต้องมีข้อผิดพลาดแน่นอน
	ด้วยเหตุนี้ผู้วิจัยจึงตั้งข้อสังเกตอีกว่า เพราะเหตุใดพระคึกฤทธิ์จึงกล่าวยืนยันเช่นนั้น ดังนั้น ผู้วิจัยจึงตั้งสมมติฐานเพื่อนำข้อมูลมาวิเคราะห์และวินิจฉัยเป็น ๒ ประเด็น คือ
	๑) คัมภีร์อรรถกถาไม่สมควรตัดทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายขยายความพระพุทธพจน์
	๒) คัมภีร์อรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแย้งกับพระพุทธพจน์
	โดยผู้วิจัยจะใช้หลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถาเป็นต้น เพื่อนำมาวิเคราะห์และวินิจฉัยในแต่ละประเด็นต่อไป
๑) คัมภีร์อรรถกถาไม่สมควรตัดทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายขยายความพระพุทธพจน์
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า คัมภีร์อรรถกถาไม่สมควรตัดทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายขยายความพระพุทธพจน์ ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	ในสมัยพุทธกาลนั้นอรรถกถาได้แบ่งออกเป็น ๒ ประเภท มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค บทนำ ความว่า
อรรถกถา หมายถึง ถ้อยคำที่เรียกกันว่า กถามรรค ทำหน้าที่อธิบายพระบาลีพุทธพจน์ เริ่มมีปรากฏตั้งแต่สมัยพุทธกาลเป็นต้นมา สมด้วยกับคำที่พระธรรมปาลเถระแห่งอินเดียใต้ ผู้มีชีวิตอยู่ในราวพุทธศตวรรษที่ ๑๖ กล่าวไว้ว่า
“ปฐมสงฺคีติย ยา อฏฺกถา สงฺคีตาติ วจเนน สา ภควโต ธรมานกาเลปิ อฏฺกถา สวิชฺชติ. 
อรรถกถาที่พระสังคีติกาจารย์ร้อยกรองไว้ เมื่อคราวปฐมสังคายนา คือ อรรถกถาที่มีมาแต่สมัยที่พระผู้มีพระภาคยังทรงพระชนม์อยู่”
อรรถกถานั้นแบ่งออกเป็น ๒ ประเภท ดังนี้
๑. พุทธสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไขความด้วยพระองค์เอง นิยมเรียกอรรถกถาประเภทนี้ว่าปกิณณกเทศนา ต่อมา ภายหลังพระสงฆ์สาวกจึงได้ถือเอาเป็นกถามรรคคือแบบอย่างในการอธิบายสืบทอดต่อ ๆ กันมา ในรูปแบบของการสังคายนาเป็นต้น 
๒. อนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถา หรือ สาวกสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระสาวกทั้งหลายมีพระอัครสาวก เป็นต้น ซึ่งเป็นผู้ตรัสรู้ตามจนได้นามว่า “อนุพุทธะ” อธิบายไว้[footnoteRef:500] [500:  ที.สี.อ. (ไทย) -/-/๖.] 

	ในสุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค (บทนำ) ได้อธิบายว่า อรรถกถา หมายถึง ถ้อยคำที่เรียกกันว่า กถามรรค ทำหน้าที่อธิบายพระบาลีพุทธพจน์ ซึ่งอรรถกถานั้นได้แบ่งออกเป็น ๒ ประเภท คือ ๑. พุทธสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระพุทธเจ้าทรงไขความด้วยพระองค์เอง นิยมเรียกว่า ปกิณณกเทศนา ต่อมา ภายหลังบรรดาพระสงฆ์สาวกได้ยึดถือเอาเป็นแบบอย่างในการอธิบาย และ ๒. อนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระสาวกทั้งหลายมีพระอัครสาวก เป็นต้น ได้อธิบายไว้ ซึ่งอรรถกถาทั้ง ๒ ประเภทนี้ได้มีมาตั้งแต่สมัยที่พระผู้มีพระภาคยังทรงพระชนม์อยู่แล้ว นอกจากนี้ ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ยังได้อธิบายเพิ่มเติมอีกว่า
... อรรถกถามีมาเดิมสืบแต่พุทธกาลเป็นของเนื่องอยู่ด้วยกันกับการศึกษาคำสอนของพระพุทธเจ้า ดังที่เข้าใจง่าย ๆ ว่า “อรรถกถา” ก็คือคำอธิบายพุทธพจน์ ...คำอธิบายพุทธพจน์นั้น ก็เริ่มต้นที่พุทธพจน์ คือพระดำรัสของพระพุทธเจ้านั่นเอง ซึ่งเป็นพระดำรัสที่ตรัสประกอบเสริมขยายความในเรื่องที่ตรัสเป็นหลักในคราวนั้น ๆ บ้าง เป็นข้อที่ทรงชี้แจงอธิบายพุทธพจน์อื่นที่ตรัสไว้ก่อนแล้วบ้าง เป็นพระดำรัสปลีกย่อยที่ตรัสอธิบายเรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ ทำนองเรื่องเบ็ดเตล็ดบ้าง ... ส่วนที่เป็นพระดำรัสรายละเอียดหรือข้อปลีกย่อยขยายความ ซึ่งเรียกว่าปกิณก-เทศนา (จะเรียกว่าปกิณกธรรมเทศนา ปกิณกธรรมกถา ปกิณกกถา หรือบาลีมุตธรรมกถาก็ได้) แม้จะไม่ได้รวมไว้เป็นส่วนของพระไตรปิฎก แต่พระสาวกก็ถือว่าสำคัญยิ่ง คือเป็นส่วนอธิบายขยายความที่ช่วยให้เข้าใจพุทธพจน์ที่บันทึกไว้เป็นพระสูตรเป็นต้นนั้นได้ชัดเจนขึ้น พระสาวกทั้งหลายจึงกำหนดจดจำปกิณกเทศนาเหล่านี้ไว้ประกอบพ่วงคู่มากับพุทธพจน์ในพระไตรปิฎก เพื่อเป็นหลักฐานที่ช่วยให้เข้าใจชัดเจนในพระพุทธประสงค์ของหลักธรรมที่ตรัสในคราวนั้น ๆ และเฉพาะอย่างยิ่งจะได้ใช้ในการชี้แจ้งอธิบายหลักธรรมในพุทธพจน์นั้นแก่ศิษย์เป็นต้น พระปกิณกเทศนานี้แหละ ที่เป็นแกนหรือเป็นที่ก่อรูปของสิ่งที่เรียกว่าอรรถกถา ...[footnoteRef:501] [501: 	 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๐๗-๕๐๘.] 

	เมื่อผู้วิจัยทำการสืบค้นข้อมูลเพิ่มเติม ยังพบอีกว่า พระผู้มีพระภาคทรงประกาศว่า พระองค์แสดงธรรมพร้อมด้วยอรรถะ มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค สามัญญผลสูตร ผลแห่งความเป็นสมณะที่ประณีตกว่าที่ผ่านมา ความว่า
ภควา เอตทโวจ อิธ มหาราช ตถาคโต โลเก อุปฺปชฺชติ อรห สมฺมาสมฺพุทฺโธ 
วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน สุคโต โลกวิทู อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ สตฺถา เทวมนุสฺสาน พุทฺโธ 
ภควาติ โส อิม โลก สเทวก สมารก สพฺรหฺมก สสฺสมณพฺราหฺมณึ ปช สเทวมนุสฺส สย อภิญฺา สจฺฉิกตฺวา ปเวเทติ ฯ โส ธมฺม เทเสติ อาทิกลฺยาณ มชฺเฌกลฺยาณ ปริโยสานกลฺยาณ สาตฺถ สพฺยญฺชน เกวลปริปุณฺณ ปริสุทฺธ พฺรหฺมจริย ปกาเสติ ฯ[footnoteRef:502] [502: 	 ที.สี. (บาลี) ๙/๑๙๐/๖๓.] 

พระผู้มีพระภาคตรัสว่า มหาบพิตร ตถาคตอุบัติขึ้นมาในโลกนี้ เป็นพระอรหันต์ … แสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลางและมีความงามในที่สุด ประกาศพรหมจรรย์พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะ บริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน[footnoteRef:503] [503: 	 ที.สี. (ไทย) ๙/๑๙๐/๖๔.] 

	นอกจากพระผู้มีพระภาคเจ้าจะทรงแสดงธรรมพร้อมด้วยอรรถะแล้ว พระองค์ยังรับสั่งให้พระสาวกทั้งหลายแสดงธรรมพร้อมด้วยอรรถะดังเช่นเดียวกันกับพระองค์ด้วย ปรากฏหลักฐานในพระวินัยปิฎก มหาวรรค มหาขันธกะ มารกถา ส่งพระอรหันต์ ๖๐ รูป ไปประกาศศาสนา ความว่า
… จรถ ภิกฺขเว จาริก พหุชนหิตาย พหุชนสุขาย โลกานุกมฺปาย อตฺถาย หิตาย สุขาย 
เทวมนุสฺสาน มา เอเกน เทฺว อคมิตฺถ เทเสถ ภิกฺขเว ธมฺม อาทิกลฺยาณ มชฺเฌกลฺยาณ ปริโยสานกลฺยาณ สาตฺถ สพฺยญฺชน เกวลปริปุณฺณ ปริสุทฺธ พฺรหฺมจริย ปกาเสถ[footnoteRef:504] [504:  วิ.ม. (บาลี) ๔/๓๒/๒๗.] 

... ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชน์สุขแก่ชนจำนวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก ... จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน ...[footnoteRef:505] [505:  วิ.ม. (ไทย) ๔/๓๒/๔๐.] 

	ในสามัญญผลสูตร ระบุว่า พระผู้มีพระภาคได้ตรัสกับพระราชาว่า พระองค์แสดงธรรมพร้อมทั้งอรรถะและพยัญชนะ ส่วนในมารกถา ยังระบุอีกว่า พระองค์ยังรับสั่งกำชับให้พระสาวกทั้งหลาย แสดงธรรมพร้อมทั้งอรรถะและพยัญชนะดังเช่นเดียวกันกับพระองค์ ซึ่งคำว่า อรรถะ เมื่อไปตรวจสอบข้อมูลในสามัญญผลสูตรและมารกถา (ฉบับบาลีอักษรไทย) ใช้คำศัพท์ว่า สาตฺถ ซึ่งคำว่า สาตฺถ นี้มีคำอธิบายปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถโชติกา สุตตนิบาต มหาวรรค เสลสุตตวัณณนา อธิบายว่า
ในคำมีอาทิว่า พร้อมทั้งอรรถ พร้อมทั้งพยัญชนะ (สาตฺถ สพฺยญฺชน) ... เพราะพระผู้มีพระภาค เมื่อจะทรงแสดงธรรมนี้ย่อมประกาศศาสนพรหมจรรย์และมรรคพรหมจรรย์ ทรงแสดงโดยนัยต่าง ๆ ชื่อว่าพร้อมทั้งอรรถ เพราะสมบูรณ์ด้วยอรรถตามเหตุเกิด ชื่อว่าพร้อมทั้งพยัญชนะ เพราะความสมบูรณ์ด้วยพยัญชนะ ชื่อว่าพร้อมทั้งอรรถ เพราะประกอบเสมอด้วยการประกาศ การขยายความ การเปิดเผย การจำแนก การทำให้ง่าย การบัญญัติและบทแห่งอรรถ ชื่อว่าพร้อมทั้งพยัญชนะ เพราะสมบูรณ์ด้วยอักขระ บท พยัญชนะ อาการ ภาษา และการแนะนำ ... ชื่อว่าพร้อมทั้งอรรถ เพราะเป็นวิสัยแห่งการแตกฉานด้วยอรรถและปฏิภาณ ชื่อว่าพร้อมทั้งพยัญชนะ เพราะเป็นวิสัยแห่งการแตกฉานด้วยธรรมและภาษา ...[footnoteRef:506] [506:  ขุ.สุ.อ. (ไทย) ๒/-/๓๑๒-๓๑๓.] 

	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ยังได้อธิบายอีกว่า
อัตถะ ... ความหมาย, ความหมายแห่งพุทธพจน์, พระสูตร พระธรรมเทศนา หรือพุทธพจน์ ว่าโดยการแปลความหมาย แยกเป็น อัตถะ ๒ คือ ๑. เนยยัตถะ (พระสูตร) ซึ่งมีความหมายที่จะต้องไขความ, พุทธพจน์ที่ตรัสตามสมมติ อันจะต้องเข้าใจความจริงแท้ที่ซ้อนอยู่อีกชั้นหนึ่ง เช่นที่ตรัสเรื่องบุคคล ตัวตน เรา-เขา ว่า บุคคล ๔ ประเภท ... เป็นต้น ๒. นีตัตถะ (พระสูตร) ซึ่งมีความหมายที่แสดงชัดโดยตรงแล้ว, พุทธพจน์ที่ตรัสโดยปรมัตถ์ ซึ่งมีความหมายตรงไปตรงมาตามสภาวะ เช่นที่ตรัสว่า รูป เสียง กลิ่น รส เป็นต้น; อรรถ ก็เขียน[footnoteRef:507] [507:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๓๓-๕๓๔.] 

	และยังปรากฏหลักฐานว่า การแสดงธรรมของพระสาวกสาวิกาทั้งหลาย เมื่อเทียบโดยอรรถะกับอรรถะ พยัญชนะกับพยัญชนะแล้ว เข้ากันได้ ลงกันได้กับคำสอนของพระศาสดา ไม่มีผิดเพี้ยนเลย โดยผู้วิจัยจะยกตัวอย่างหลักฐานบางส่วนมาแสดง ดังต่อไปนี้
	ในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย เอกาทสกนิบาต นิสสยวรรค ปฐมสัญญาสูตร ความว่า
ผู้มีอายุ น่าอัศจรรย์จริง ไม่เคยปรากฏ การที่อรรถกับอรรถ พยัญชนะกับพยัญชนะของพระศาสดาและพระสาวก เปรียบเทียบกันได้ เสมอกัน ไม่ผิดกัน ในบทอันเลิศ ท่านผู้มีอายุ เมื่อสักครู่นี้ ผมเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคได้ทูลถามเนื้อความนี้แล้ว แม้พระผู้มีพระภาคก็ทรงตอบเนื้อความนี้แก่ผมด้วยบทเหล่านี้ ด้วยพยัญชนะเหล่านี้ เหมือนที่ท่านสารีบุตรตอบ …[footnoteRef:508] [508:  องฺ.เอกาทสก. (ไทย) ๒๔/๗/๔๐๐-๔๐๑.] 

	ในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย อปทาน พุทธวรรค เถราปทาน สารีปุตตเถราปทาน ความว่า
คุณวิเศษเหล่านี้คือ ปฏิสัมภิทา ๔ วิโมกข์ ๘ และอภิญญา ๖ ข้าพเจ้าได้ทำให้แจ้งแล้ว คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า ข้าพเจ้าก็ได้ทำสำเร็จแล้ว ดังนี้แล ได้ทราบว่า ท่านพระสารีบุตรเถระได้ภาษิตคาถาเหล่านี้ ด้วยประการฉะนี้[footnoteRef:509] [509:  ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๓๗๔/๕๘.] 

	

นอกจากนี้ ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค อัพยากตสังยุต เขมาสูตร พระเจ้าปเสนทิโกศลได้กล่าวว่า
ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ น่าอัศจรรย์จริง ไม่เคยปรากฏ ที่อรรถกับอรรถ พยัญชนะกับพยัญชนะของพระศาสดากับของพระสาวิกาเทียบเคียงกันได้ เหมือนกันไม่ผิดเพี้ยนในบทที่สำคัญ ... ข้าพระองค์เข้าไปหานางเขมาภิกษุณีได้ถามเรื่องนี้ แม้พระแม่เจ้ารูปนั้นก็ได้ตอบเรื่องนี้ด้วยบทและพยัญชนะเหล่านี้แก่ข้าพระองค์เหมือนพระผู้มีพระภาค[footnoteRef:510] [510:  ส.สฬา. (ไทย) ๑๘/๔๑๐/๔๗๒.] 

	ในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย อปทาน เอกูโปสถิกวรรค เขมาเถริยาปทาน ความว่า
คุณวิเศษเหล่านี้ คือ ปฏิสัมภิทา ๔ วิโมกข์ ๘ และอภิญญา ๖ หม่อมฉันก็ได้ทำให้แจ้งแล้วคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า หม่อมฉันก็ได้ทำสำเร็จแล้ว ดังนี้แล ได้ทราบว่า พระเขมาภิกษุณีได้ภาษิตคาถาเหล่านี้ ด้วยประการฉะนี้[footnoteRef:511] [511:  ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๓๘๓/๔๓๘.] 

	ในสารีปุตตเถราปทานและเขมาเถริยาปทานข้างต้น ปรากฏข้อความว่า พระเถระเถรีทั้ง ๒ ประกอบด้วยปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ซึ่งคำศัพท์ว่า ปฏิสัมภิทา ๔ มีการอธิบายไว้ในพระอภิธรรมปิฎก วิภังค์ ปฏิสัมภิทาวิภังค์ สุตตันตภาชนีย์ สังคหวาร ความว่า
ปฏิสัมภิทา ๔ คือ
๑. อัตถปฏิสัมภิทา (ปัญญาแตกฉานในอรรถ)
๒. ธัมมปฏิสัมภิทา (ปัญญาแตกฉานในธรรม)
๓. นิรุตติปฏิสัมภิทา (ปัญญาแตกฉานในนิรุตติ)
๔. ปฏิภาณปฏิสัมภิทา (ปัญญาแตกฉานในปฏิภาณ)[footnoteRef:512] [512:  อภิ.วิ. (ไทย) ๓๕/๗๑๘/๔๕๙.] 

	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม ได้อธิบายว่า
๑. อัตถปฏิสัมภิทา (ปัญญาแตกฉานในอรรถ, ปรีชาแจ้งในความหมาย, เห็นข้อธรรมหรือความย่อ ก็สามารถแยกแยะอธิบายขยายออกไปได้โดยพิสดาร เห็นเหตุอย่างหนึ่ง ก็สามารถคิดแยกแยะกระจายเชื่อมโยงต่อออกไปได้จนล่วงรู้ถึงผล ...)
๒. ธัมมปฏิสัมภิทา (ปัญญาแตกฉานในธรรม, ปรีชาแจ้งในหลัก, เห็นอรรถาธิบายพิสดาร ก็สามารถจับใจความมาตั้งเป็นกระทู้หรือหัวข้อได้ เห็นผลอย่างหนึ่ง ก็สามารถสืบสาวกลับไปหาเหตุได้ ...)
๓. นิรุตติปฏิสัมภิทา (ปัญญาแตกฉานในนิรุกติ, ปรีชาแจ้งในภาษา, รู้ศัพท์ ถ้อยคำบัญญัติและภาษาต่าง ๆ เข้าใจใช้คำพูดชี้แจงให้ผู้อื่นเข้าใจและเห็นตามได้ ...)
๔. ปฏิภาณปฏิสัมภิทา (ปัญญาแตกฉานในปฏิภาณ, ปรีชาแจ้งในความคิดทันการ, มีไหวพริบซึมซาบในความรู้ที่มีอยู่ เอามาเชื่อมโยงเข้าสร้างความคิดและเหตุผลขึ้นใหม่ ใช้ประโยชน์ได้สบเหมาะ เข้ากับกรณีเข้ากับเหตุการณ์ ...)[footnoteRef:513] [513:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, หน้า ๑๒๑.] 

	จากหลักฐานในปฐมสัญญาสูตรและเขมาสูตร ชี้ให้เห็นว่า การแสดงธรรมของพระสาวกสาวิกามีพระสารีบุตรเถระและพระเขมาเถรี เป็นต้น เมื่อเทียบโดยอรรถะกับอรรถะ และเทียบโดยพยัญชนะกับพยัญชนะแล้ว เข้ากันได้ ลงกันได้กับคำสอนของพระศาสดา ซึ่งในสารีปุตตเถราปทานและเขมาเถริยาปทาน ยังระบุอีกว่า พระสารีบุตรเถระและพระเขมาเถรีทั้ง ๒ ล้วนเป็นพระอรหันต์ผู้แตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ซึ่งปฏิสัมภิทา ๔ นี้มีคุณสมบัติอย่างหนึ่ง คือ ปัญญาแตกฉานในอรรถ (อัตถปฏิสัมภิทา) และด้วยคุณสมบัติทั้ง ๔ ในปฏิสัมภิทาจึงทำให้พระสาวกสาวิกาผู้เป็นพระอรหันต์ทั้งหลาย ยกตัวอย่าง เช่น พระโมคคัลลานเถระ[footnoteRef:514] พระมหากัสสปเถระ[footnoteRef:515] พระอนุรุทธเถระ[footnoteRef:516] พระปุณณมันตานีบุตรเถระ[footnoteRef:517] พระสุเมธาเถรี[footnoteRef:518] พระเมขลทายิกาเถรี[footnoteRef:519] พระมัณฑปทายิกาเถรี[footnoteRef:520]   พระสังกมนทาเถรี[footnoteRef:521] เป็นต้น เข้าใจพุทธประสงค์และสามารถอรรถาธิบายเข้ากันได้ ลงกันได้กับคำสอนของพระศาสดา นอกจากนี้ยังมีพระอรหันตสาวกสาวิกาผู้แตกฉานในปฏิสัมภิทา ๔ อีกเป็นจำนวนมากที่ไม่ได้ยกมาแสดง ณ ที่นี้[footnoteRef:522]  [514:  ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๓๙๗/๖๑.]  [515:  ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๔๒๐/๖๔.]  [516:  ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๔๓๓/๖๖.]  [517:  ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๔๔๐/๖๘.]  [518:  ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๑๙/๓๖๘.]  [519:  ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๒๕/๓๖๙.]  [520:  ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๓๐/๓๗๐.]  [521:  ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๓๖/๓๗๑.]  [522:  ดูรายละเอียดใน ขุ.อป. (ไทย) ๓๒/๓๗๓/๕๘.-๓๒/๓๗๘/๗๐๓, ๓๓/๓๐/๕.-๓๓/๒๓๓/๕๕๒.] 

	นอกจากพระอรหันตสาวกสาวิกาผู้แตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ผู้ตั้งอยู่ในอเสกขภูมิแล้ว ยังมีพระอริยสาวกสาวิกาชั้นอื่น ๆ ผู้ตั้งอยู่ในเสกขภูมิ อีกเป็นจำนวนมากที่แตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ส่วนปุถุชนแม้จะเรียนพระพทธพจน์มากมาย ก็ไม่สามารถบรรลุปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ได้ มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย สัทธรรมปกาสินี ปฏิสัมภิทามรรค คันถารัมภกถา ความว่า
... ก็ปุถุชนถึงจะเรียนเอาพระพุทธพจน์แม้มากมาย จะชื่อว่ามีการบรรลุปฏิสัมภิทาก็หาไม่ ส่วนพระอริยสาวกชื่อว่าจะไม่บรรลุปฏิสัมภิทาย่อมไม่มี ... 
...พึงทราบปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ประการนี้ว่า ย่อมถึงความแตกฉานในฐานะ ๒ ประการ ย่อมผ่องใสด้วยเหตุ ๕ ประการ ย่อมถึงความแตกฉานในฐานะ ๒ ประการ ๒ ประการ เป็นไฉน คือ ในเสกขภูมิและอเสกขภูมิ ในภูมิทั้ง ๒ นั้น ปฏิสัมภิทาของพระมหาเถระ ๘๐ องค์ ซึ่งมีนามอย่างนี้ คือ พระสารีบุตรเถระ พระมหาโมคคัลลานเถระ พระมหากัสสปเถระ พระมหากัจจายนเถระ พระมหาโกฏฐิตเถระ เป็นต้น ถึงความแตกฉานในอเสกขภูมิ ปฏิสัมภิทาของพระอริยบุคคลผู้มีนามอย่างนี้ คือ พระอานนทเถระ จิตตคหบดี ธัมมิกอุบาสก อุบาลีคหบดี ขุชชุตตราอุบาสิกา เป็นต้น ถึงความแตกฉานในเสกขภูมิ ปฏิสัมภิทาย่อมถึงความแตกฉานในภูมิทั้ง ๒ เหล่านี้ ดังกล่าวมานี้[footnoteRef:523] [523:  ขุ.ป.อ. (ไทย) ๑/-/๘.] 

	นอกจากนี้ พระผู้มีพระภาคยังมีพระดำรัสรับสั่งให้ผู้ที่เข้ามาบวชเป็นภิกษุในพระศาสนาจะต้องศึกษาเล่าเรียนพระบาลีและอรรถจากพระอุปัชฌาย์อาจารย์ ดังหลักฐานต่อไปนี้
	ในพระวินัยปิฎก มหาวรรค มหาขันธกะ อุปัชฌายวัตตกถา ความว่า
สเจ อุทฺทิสาเปตุกาโม โหติ อุทฺทิสาเปตพฺโพ สเจ ปริปุจฺฉิตุกาโม โหติ ปริปุจฺฉิตพฺโพ ฯ[footnoteRef:524] [524:  วิ.ม. (บาลี) ๔/๖๖/๖๑.] 

ถ้าอุปัชฌาย์ต้องการจะให้เรียน พึงเรียน
ถ้าอุปัชฌาย์ต้องการจะให้สอบถามอรรถ พึงสอบถาม[footnoteRef:525] [525:  วิ.ม. (ไทย) ๔/๖๖/๘๔.] 

	ในพระวินัยปิฎก มหาวรรค มหาขันธกะ อาจริยวัตตกถา ความว่า
สเจ อุทฺทิสาเปตุกาโม โหติ อุทฺทิสาเปตพฺโพ สเจ ปริปุจฺฉิตุกาโม โหติ ปริปุจฺฉิตพฺโพ ฯ[footnoteRef:526] [526:  วิ.ม. (บาลี) ๔/๗๘/๘๐.] 

ถ้าอาจารย์ต้องการจะให้เรียน พึงเรียน
ถ้าอาจารย์ต้องการจะให้สอบถามอรรถ พึงสอบถาม[footnoteRef:527] [527:  วิ.ม. (ไทย) ๔/๗๘/๑๐๙.] 

	ในอุปัชฌายวัตตกถาและอาจริยวัตตกถา มีพระพุทธดำรัสว่า ภิกษุจะต้องศึกษาเล่าเรียนบาลีและอรรถจากพระอุปัชฌาย์อาจารย์ และคำว่า อรรถ ในที่นี้พระบาลีใช้คำศัพท์ว่า ปริปุจฺฉิตุกาโม ซึ่งในอรรถกถาสัทธิวิหาริกวัตตกถา อธิบายว่า ปริปุจฉา ได้แก่ การพรรณนาเนื้อความบาลี มีหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระวินัยปิฎก สมันตปาสาทิกา มหาวรรค มหาขันธกะ สัทธิวิหาริกวัตตกถา อธิบายว่า
	ที่ชื่อว่า อุทเทส ได้แก่ การบอกบาลี
	ที่ชื่อว่า ปริปุจฉา ได้แก่ การพรรณนาเนื้อความบาลี[footnoteRef:528] [528:  วิ.ม.อ. (ไทย) ๓/๖๗/๕๒.] 

	ในพจนานุกรมไทย ฉบับทันสมัยและสมบูรณ์ อธิบายว่า
	พรรณนา [พันนะ-] ก. บรรยายหรือกล่าวไว้โดยละเอียดเพื่อให้ผู้อ่านหรือผู้ฟังนึกเห็นภาพ[footnoteRef:529] [529:  ฝ่ายวิชาการภาษาไทย บริษัท ซีเอ็ดยูเคชั่น จำกัด (มหาชน), พจนานุกรมไทย ฉบับทันสมัยและสมบูรณ์, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์ดี จำกัด, ๒๕๕๒), หน้า ๗๔๔. ] 

	หลักฐานในอุปัชฌายวัตตกถาและอาจริยวัตตกถาข้างต้น ระบุว่า ให้ภิกษุเรียนบาลีและอรรถจากพระอุปัชฌาย์อาจาย์ ซึ่งการเรียนอรรถในที่นี้หมายถึง การเรียนอรรถกถานั่นเอง เพราะคำว่า อรรถ (ปริปุจฉา) ที่มีปรากฏอยู่ทั่วไปในพระไตรปิฎกฉบับแปลภาษาไทย ก็คืออรรถกถา มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย จูฬนิทเทส ปฐมวรรค ขัคควิสาณสุตตนิทเทส ความว่า
	... แม้บรรพชิตบางพวกในธรรมวินัยนี้ เมื่ออุปัชฌาย์อาจารย์กำลังให้นิสัย ให้อุทเทส(บาลี) ให้ปริปุจฉา(อรรถกถา) ให้จีวร ให้บาตร ...[footnoteRef:530] [530:  ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๑๒๙/๔๓๐.] 

	นอกจากนี้ ยังปรากฏหลักฐานที่ชี้ให้เห็นว่า คำว่า อรรถ ที่ปรากฏอยู่ทั่วไปในพระไตรปิฎก ก็คือ อรรถกถา ยกตัวอย่างหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต ปฐมปัณณาสก์ ภัณฑคามวรรค อัปปัสสุตสูตร ความว่า
	... บุคคลบางคนในโลกนี้มีสุตะ คือ สุตตะ เคยยะ เวยยากรณะ คาถา อุทาน อิติวุตตกะ ชาตกะ อัพภูตธรรม เวทัลละน้อย ทั้งเขาก็หารู้อรรถ รู้ธรรม ...[footnoteRef:531] [531:  องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒๑/๖/๑๐.] 

	ในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี จตุกกนิบาต ปฐมปัณณาสก์ ภัณฑคามวรรค อัปปัสสุตสุตตวัณณนา อธิบายว่า
	... คำว่า หารู้อรรถรู้ธรรม ... ไม่ (น อตฺถมญฺาย ธมฺมมญฺาย) ได้แก่ ไม่รู้ทั้งอรรถกถาทั้งพระบาลี ...[footnoteRef:532] [532:  องฺ.จตุกฺก.อ. (ไทย) ๒/๖/๓๘๔.] 

	ต่อมา ภายหลังได้มีพระพุทธดำรัสรับสั่งให้พระสาวกสอบทานอรรถกถาแล้วให้ยกขึ้นสู่การสังคายนา มีหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฎิกวรรค ปาสาทิกสูตร ธรรมที่ควรสังคายนา ความว่า
จุนทะ ... พึงพร้อมเพรียงกันประชุม สอบทานอรรถกับอรรถ พยัญชนะกับพยัญชนะในธรรมนั้น แล้วพึงสังคายนา ไม่พึงวิวาทกัน เพื่อให้พรหมจรรย์นี้ตั้งอยู่ได้นาน ดำรงอยู่ได้นาน ข้อนั้นพึงเป็นไปเพื่อเกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อสุขแก่คนหมู่มาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์ เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย[footnoteRef:533] [533:  ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๑๗๗/๑๓๘.] 

	ภายหลังการพระพุทธเจ้าปรินิพพาน พระอรหันตสาวกทั้ง ๕๐๐ ได้ยกอรรถกถาขึ้นสู่การสังคายนา ดังหลักฐานปรากฏในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี เอกนิบาต บทนำและคันถารัมภกถา ความว่า
พระอรหันต์ผู้เชี่ยวชาญ ๕๐๐ องค์ ได้สังคายนาอรรถกถาใดไว้ตั้งแต่ต้น และได้สังคายนาอรรถกถาใดไว้ โดยลำดับแม้ในภายหลัง แท้จริง พระมหามหินทเถระผู้เชี่ยวชาญได้นำอรรถกถานั้นมาสู่เกาะสีหล จารึกไว้ด้วยภาษาสีหล เพื่อประโยชน์แก่ชาวเกาะ[footnoteRef:534] [534:  องฺ.เอกก.อ. (ไทย) -/-/๒.] 

	ความเสียหายที่เกิดจากการตัดและทำลายคัมภีร์อรรถกถาพระไตรปิฎก
	ต่อมา เมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพพานล่วงไปได้ ๑๐๐ ปี ภายหลังการสังคายนาครั้งที่ ๒ พวกภิกษุชาววัชชีบุตรทั้งหลายได้บัญญัติข้อปฏิบัติขึ้นมาใหม่ ๑๐ ข้อ เรียกว่า วัตถุ ๑๐ ประการ[footnoteRef:535] นอกจากนี้ พวกภิกษุชาววัชชีบุตรทั้งหลายยังได้พากันทำลายพระธรรมวินัยให้เสียหาย ดังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ปัญจปกรณ์ กถาวัตถุวัณณนา นิทานกถา ความว่า [535:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๔๖/๓๙๓.] 

ภิกษุผู้ลามกทั้งหลาย ผู้เป็นชาววัชชีบุตร ผู้เป็นอธรรมวาที ถูกพระเถระผู้เป็นธรรมวาทีทั้งหลายขับออกแล้ว ได้พวกอื่นจึงตั้งคณาจารย์ใหม่ ภิกษุเหล่านั้นมีประมาณหมื่นรูปได้ประชุมกันรวบรวม คือ ทำการร้อยกรองพระธรรมวินัย เพราะฉะนั้นการร้อยกรองพระธรรมวินัยนี้ ท่านจึงเรียกว่า มหาสังคีติ ภิกษุทั้งหลายผู้ทำมหาสังคีติได้ทำความขัดแย้งไว้ในพระศาสนา ทำลายสังคายนาเดิม แล้วทำการรวบรวมธรรมวินัยไว้เป็นอีกอย่างหนึ่ง ภิกษุเหล่านั้นได้แต่งพระสูตรที่สังคายนาไว้แล้วให้เป็นอย่างอื่น และทำลายอรรถและธรรมในพระวินัยในนิกายทั้ง ๕ ด้วย
อนึ่ง ... ภิกษุเหล่านั้น ๆ ได้กำหนดอรรถไว้เป็นอย่างอื่นจากอรรถที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้โดยหมายเอาอย่างหนึ่ง ได้ยังอรรถมากมายให้พินาศไป เพราะฉายาแห่งพยัญชนะ ภิกษุเหล่านั้นละทิ้งพระสูตรบางอย่างและพระวินัยอันลึกซึ้งเสียแล้วแต่งพระสูตรเทียม พระวินัยเทียมทำให้เป็นอย่างอื่น ... แต่กาลนั้นมาได้เกิดแตกแยกกันขึ้นในมหาสังฆิกะนั้น ... ก็นิกายทั้ง ๕ เหล่านี้ทั้งหมดมีมูลมาจากพวกทำมหาสังคีติที่ทำลายอรรถและธรรม และทำลายการสงเคราะห์ธรรมวินัยบางอย่าง ภิกษุเหล่านั้นละทิ้งคัมภีร์บางคัมภีร์ และกระทำให้เป็นอย่างอื่นทั้ง นาม ลิงค์ บริขาร และอากัปปกรณียะ 
อนึ่ง ในเถรวาทผู้บริสุทธิ์ เหล่าภิกษุผู้ละทิ้งปกติภาวะและกระทำให้เป็นอย่างอื่นนั้นได้เกิดการแตกแยกกันขึ้นอีก ... ได้แตกแยกกันมาโดยลำดับดังนี้ วาทะ คือนิกายเหล่านี้ทั้ง ๑๑ นิกายแตกแยกออกไปจากเถรวาททั้งสิ้น ภิกษุเหล่านั้นทำลายทั้งอรรถและธรรม ทำการรวบรวมอรรถธรรมไว้บางอย่าง และได้ทอดทิ้งคัมภีร์บางคัมภีร์ ทั้งกระทำให้เป็นอย่างอื่น ตลอดทั้งนาม ลิงค์ บริขาร และอากัปปกรณียะ ได้พากันละทิ้งความเป็นปกติเสียแล้ว นิกายที่แตกแยกกัน ๑๗ นิกาย นิกายที่ไม่แตกแยกกันมี ๑ นิกาย คือเถรวาท รวมนิกายทั้งหมดเป็น ๑๘ นิกาย ... นิกายที่เหลือ คือนอกจากเถรวาท เกิดขึ้นแล้วเป็นดุจกาฝากเกิดอยู่ที่ต้นไม้ นิกายที่แตกแยกกันมาทั้ง ๑๗ นิกายนี้ ไม่มีใน ๑๐๐ ปีแรก แต่ในระหว่าง ๑๐๐ ปี ที่ ๒ คือภายในพระพุทธศักราช ๒๐๐ ปี ได้เกิดขึ้นแล้วในศาสนาของพระชินะพุทธเจ้า ด้วยประการฉะนี้แล[footnoteRef:536] [536:  อภิ.ปฺจ.อ. (ไทย) -/-/๑๖๒-๑๖๖.] 

	ในอรรถกถากถาวัตถุ กล่าวว่า พวกภิกษุชาววัชชีบุตรผู้เป็นอธรรมวาทีได้รวบรวมภิกษุจำนวน ๑๐,๐๐๐ รูป แล้วประชุมสังคายนาพระธรรมวินัย เรียกว่า มหาสังคีติ และเรียกคณะตนว่า มหาสังฆิกะ ภิกษุทั้งหลายผู้ทำมหาสังคีติได้ทำความขัดแย้งไว้ในพระศาสนา ด้วยการทำให้พระไตรปิฎกและอรรถกถาผิดเพี้ยนไปจากพุทธประสงค์ ทำอรรถกถามากมายให้พินาศเสียหาย และแต่งพระสูตรพระวินัยเทียมขึ้นมาแทน ภายหลังมีนิกายที่แตกออกไปจากมหาสังฆิกะอีก ๕ นิกาย ส่วนในฝ่ายเถรวาท เหล่าภิกษุได้ละทิ้งความเป็นเถรวาทแล้วแยกตัวออกไปตั้งนิกายต่าง ๆ รวมได้ ๑๑ นิกาย ภิกษุเหล่านี้ได้ทำลายอรรถกถาและธรรมให้ผิดเพี้ยนไปเป็นต้น ซึ่งต่อมาในภายหลังได้มีนิกายต่าง ๆ แตกแยกออกมาทั้งหมด ๑๗ นิกาย โดยยังไม่รวมกับนิกายที่ยังยึดถือหลักการเดิม คือ เถรวาท โดยสาเหตุหลักของการแตกแยกเป็นนิกายต่าง ๆ ก็เนื่องมาจากภิกษุทั้งหลายได้พากันทำลายพระไตรปิฎกและอรรถกถา โดยการแก้ไขและเพิ่มเติมให้ผิดเพี้ยนไปจากพุทธประสงค์ ซึ่งเหตุการณ์เช่นนี้ก็ตรงกับพระพุทธดำรัสที่ปรากฏในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต ปฐมปัณณาสก์ อักโกสวรรค วิวาทสูตร (ว่าด้วยเหตุให้เกิดวิวาทขึ้นในสงฆ์) ความว่า 
พระผู้มีพระภาคตรัสว่า อุบาลี ภิกษุทั้งหลายในธรรมวินัยนี้
... แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ ไม่ได้กล่าวไว้ว่า ‘ตถาคตได้ภาษิตไว้ ได้กล่าวไว้’
แสดงสิ่งที่ตถาคตได้ภาษิตไว้ ได้กล่าวไว้ว่า ‘ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ ไม่ได้กล่าวไว้’
แสดงกรรมที่ตถาคตไม่ได้ประพฤติมาว่า ‘ตถาคตได้ประพฤติมา’
แสดงกรรมที่ตถาคตได้ประพฤติมาว่า ‘ตถาคตไม่ได้ประพฤติมา’
แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้บัญญัติไว้ว่า ‘ตถาคตได้บัญญัติไว้’
แสดงสิ่งที่ตถาคตได้บัญญัติไว้ว่า ‘ตถาคตไม่ได้บัญญัติไว้’
อุบาลี นี้เป็นเหตุ นี้เป็นปัจจัยให้เกิดความบาดหมาง ทะเลาะ แก่งแย่ง และวิวาทกันขึ้นในสงฆ์ ซึ่งเป็นเหตุให้ภิกษุทั้งหลายอยู่ไม่สำราญ[footnoteRef:537] [537:  องฺ.ทสก. (ไทย) ๒๔/๔๑/๙๓.] 

	เมื่ออรรถกถาถูกแก้ไขให้ผิดเพี้ยนไป ชื่อว่าเป็นการทำลายพระสัทธรรมให้เสื่อมสูญ ซึ่งปรากฏหลักฐานในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ทุกนิบาต ตติยปัณณาสก์ อธิกรณวรรค ความว่า
ธรรม ๒ ประการนี้ย่อมเป็นไปเพื่อความเสื่อมสูญหายไปแห่งสัทธรรม 
ธรรม ๒ ประการ อะไรบ้าง คือ
	๑. บทพยัญชนะที่สืบทอดกันมาไม่ดี 
	๒. อรรถที่สืบทอดขยายความไม่ดี
แม้อรรถแห่งบทพยัญชนะที่ตั้งไว้ไม่ดีก็ชื่อว่าเป็นการสืบทอดขยายความไม่ดี
ภิกษุทั้งหลาย ธรรม ๒ ประการนี้แลย่อมเป็นไปเพื่อความเสื่อมสูญหายไปแห่งสัทธรรม[footnoteRef:538] [538:  องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๒๐/๗๒.] 

	และบุคคลผู้คัดค้านอรรถกถาโดยสูตรที่ตนเรียนไว้ไม่ดี ด้วยบทพยัญชนปฏิรูป ชื่อว่าได้ทำลายพระสัทธรรมให้เสื่อมสูญด้วยเช่นกัน ดังหลักฐานปรากฏในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย ทุกนิบาต สมจิตตวรรค บุคคลผู้ทำให้ศาสนาเสื่อมและเจริญ ความว่า
ภิกษุพวกที่คัดค้านอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไว้ไม่ดีด้วยพยัญชนปฏิรูปนั้นชื่อว่าปฏิบัติเพื่อไม่เกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อไม่ใช่สุขแก่คนหมู่มาก เพื่อไม่ใช่ประโยชน์แก่คนหมู่มาก เพื่อไม่เกื้อกูล เพื่อทุกข์แก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ภิกษุย่อมประสพสิ่งไม่ใช่บุญเป็นอันมาก และชื่อว่าทำให้สัทธรรมนี้สูญหายไป ...[footnoteRef:539] [539:  องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๔๒/๘๗.] 

	นอกจากนี้ หลักฐานทางคัมภีร์ฯ ยังระบุอีกว่า คัมภีร์อรรถกถานั้นได้รับการยกขึ้นสู่การสังคายนาถึง ๓ ครั้ง คือ ตั้งแต่การสังคายนาครั้งที่ ๑ จนถึงการสังคายนาครั้งที่ ๓ ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค บทนำและคันถารัมภกถา ความว่า
... พุทธสังวัณณิตอรรถกถากับอนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถาซึ่งเป็นอรรถกถาที่อธิบายพุทธพจน์ด้วยภาษามคธ ที่พระสังคีติกาจารย์ได้ยกขึ้นทำการสังคายนาถึง ๓ ครั้ง ซึ่งต่อมาพระมหามหินทเถระผู้เป็นโอรสของพระเจ้าอโศกมหาราชได้นำอรรถกถาดังกล่าวมาจากชมพูทวีป มาเผยแผ่ที่เกาะลังกาหรือประเทศศรีลังกา ภายหลังพระมหาเถระชาวสิงหลได้แปลอรรถกถานั้นเป็นภาษาสิงหลเพื่อหลีกเลี่ยงการกลืนจากลัทธินิกายอื่น[footnoteRef:540] [540:  ที.สี.อ. (ไทย) -/-/๖.] 

	ในสุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค อธิบายว่า อรรถกถาทั้ง ๒ คือ พุทธสังวัณณิตอรรถกถาและอนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถาได้ถูกยกขึ้นสู่การสังคายนาทั้ง ๓ ครั้ง ภายหลังการสังคายนาครั้งที่ ๓ พระมหินทเถระได้นำอรรถกถาทั้ง ๒ นี้จากชมพูทวีปไปเผยแผ่ที่เกาะลังกา ต่อมา ภายหลังได้มีการแปลอรรถกถาภาษามคธเป็นภาษาสิงหล ซึ่งปรากฏหลักฐานในเอกสารประกอบการสอนรายวิชาวรรณคดีบาลี ความว่า
... ต่อมาในปี พ.ศ. ๓๕๐ ในรัชสมัยของพระเจ้าวัฏฏคามินีอภัยแห่งศรีลังกา พระมหาเถระชาวศรีลังกาผู้แตกฉานในพระไตรปิฎกได้แปลเรียบเรียงและจารึกอรรถกถา (พร้อมทั้งพระไตรปิฎก) ภาษาบาลีมคธนั้นเป็นภาษาสิงหล เพื่อหลีกเลี่ยงการกลืนจากลัทธินิกายและเพื่อสะดวกแก่วงการการศึกษาของชาวศรีลังกา เรียกอรรถกถาฉบับแปลจารึกนี้ว่า “สีหลัฏฐกถา” ซึ่งมีทั้งอรรถกถาพระวินัยปิฎก อรรถกถาพระสุตตันตปิฎก อรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ดังนี้[footnoteRef:541] [541:  คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, เอกสารประกอบการสอนรายวิชาวรรณคดีบาลี, (กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐), หน้า ๘๒.] 

	หลักฐานข้างต้น ระบุว่า ในปี พ.ศ. ๓๕๐ พระมหาเถระชาวศรีลังกาผู้แตกฉานในพระไตรปิฎกได้แปลเรียบเรียงและจารึกอรรถกถา (พร้อมทั้งพระไตรปิฎก) จากภาษามคธเป็นภาษาสิงหล แต่ในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ คำปรารภ ระบุว่า
...หลังจากพุทธปรินิพพานพระมหาสาวกทั้งหลายได้ทำสังคายนาพระธรรมวินัยครั้งแรกด้วยการรวบรวมคำสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าจัดเป็นพระไตรปิฎก คือ พระวินัยปิฎก พระสุตตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎก พระสงฆ์สาวกต่อ ๆ มา ก็ทรงจำเป็นแบบจากปากต่อปาก เรียกว่า มุขปาฐะ ต่อมาได้มีการสังคายนาพระธรรมวินัย คือ พระไตรปิฎก โดยการจารึกเป็นลายลักษณ์อักษร เมื่อสังคายนา ครั้งที่ ๕ ประมาณพุทธศักราช ๔๓๓ ที่ประเทศศรีลังกา ในรัชสมัยของพระเจ้าวัฏฏคามณีอภัย[footnoteRef:542] [542:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/-/๑.] 

	ในปี พ.ศ. ๓๕๐ รัชสมัยพระเจ้าวัฏฏคามณีอภัย คณะสงฆ์ได้ทำสังคายนาครั้งที่ ๕ แต่ในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์(คำปรารภ) ระบุว่า การสังคายนาครั้งที่ ๕ ประมาณ พ.ศ. ๔๓๓ ซึ่งการสังคายนาในครั้งนี้ พระมหาเถระชาวศรีลังกาได้แปลและจารึกอรรถกถาภาษามาคธี เป็นภาษาสิงหล[footnoteRef:543] เพื่อหลีกเลี่ยงการกลืนของลัทธินิกายอื่น และเพื่อสะดวกแก่การศึกษาของชาวศรีลังกา ต่อมา พระพุทธโฆสาจารย์ได้เดินทางจากชมพูทวีปไปยังประเทศศรีลังกาเพื่อคัดลอกอรรถกถาพระไตรปิฎก ปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย สุมังคลวิลาสินี สีลขันธวรรค บทนำ ความว่า [543:  ดูรายละเอียดใน ขุ.ป.อ. (ไทย) -/-/๗-๘.] 

… ประมาณปี พ.ศ. ๙๐๐ เศษ ... ในช่วงที่ท่านอาศัยอยู่กับพระอุปัชฌาย์ ท่านได้รจนาคัมภีร์ไว้ ๓ คัมภีร์ คือ 
๑. ญาโณทยะ 		คัมภีร์แรกที่ท่านแต่ง
๒. อัฏฐสาลินีอรรถกถา	แก้พระอภิธรรมปิฎกธัมมสังคณี
๓. ปริตรตอรรถกถา		อธิบายพระไตรปิฎกฉบับกะทัดรัด	
เมื่อพระเรวตเถระทราบเรื่องจึงแนะนำให้ท่านเดินทางไปเกาะสิงหล เพื่อแปลอรรถกถา ด้วยว่าในยุคนั้นในชมพูทวีปมีเหลืออยู่เฉพาะพระบาลีไตรปิฎก ขาดอรรถกถาและอาจริยวาทต่าง ๆ ซึ่งคัมภีร์ที่ขาดอยู่นี้ จะหาได้แต่ที่เกาะสิงหลเท่านั้น
ดังนั้น พระพุทธโฆสาจารย์จึงเดินทางไปยังเกาะสิงหล และได้ศึกษาอรรถกถา ตลอดถึง
อาจริยวาทต่าง ๆ จนหมดสิ้น หลังจากนั้นจึงได้รจนาอรรถกถาใหม่ (อภินวอรรถกถา) ... โดยยึดอรรถกถาเก่า (โบราณอรรถกถา) เป็นต้นแบบแล้วตั้งชื่อขึ้นใหม่ว่า “อภินวอรรถกถา” ส่วนอรรถกถาที่มีข้อความพิสดารยืดยาวมาก ท่านก็จะรจนาในเชิงเรียบเรียงตามของเดิม แต่ตัดข้อความอธิบายที่ซ้ำ ๆ กันออกเสีย เหลือไว้เพียงคำอธิบาย และข้อวินิจฉัยที่เห็นว่ามีประโยชน์จริง ๆ โดยให้ชื่ออรรถกถาประเภทนี้ว่า “สังคหอรรถกถา”
อนึ่ง แม้อรรถกถาทั้งหลายที่ท่านอาจารย์รูปอื่น เช่น พระธรรมปาลเถระ พระอุปเสนเถระ รจนาไว้ก็เป็น “อภินวอรรถกถา” เช่นกัน[footnoteRef:544] [544:  ที.สี.อ. (ไทย) -/-/๘-๙.] 

	และเมื่อกล่าวโดยยุคสมัยแล้ว คัมภีร์อรรถกถาจำแนกได้เป็น ๒ ยุค ดังปรากฏหลักฐานในอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ปรมัตถโชติกา ขุททกปาฐะ บทนำ ความว่า
๑. โปราณอรรถกถา อรรถกถาเก่า
๒. อภินวอรรถกถา หรือสังคหอรรถกถา อรรถกถาใหม่
	๑.๑ โปราณอรรถกถา (ก) หมายถึง พุทธสังวัณณิตอรรถกถากับอนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถาซึ่งเป็นอรรถกถาที่อธิบายพุทธพจน์ด้วยภาษามคธ ที่พระสังคีติกาจารย์ได้ยกขึ้นทำการสังคายนาถึง ๓ ครั้ง ซึ่งต่อมาพระมหามหินทเถระ...ได้นำอรรถกถาดังกล่าวมาจากชมพูทวีป มาเผยแผ่ที่เกาะลังกาหรือประเทศศรีลังกา ภายหลังพระมหาเถระชาวสิงหลได้แปลอรรถกถานั้นเป็นภาษาสิงหลเพื่อหลีกเลี่ยงการกลืนจากลัทธินิกายอื่น (ข) หมายถึง มหาอรรถกถา หรือมูลอรรถกถา หรือที่นิยมเรียกกันว่า สิงหลอรรถกถา ซึ่งได้รับการแปลไว้เป็นภาษาสิงหลภายหลัง
	๒.๑ อภินวอรรถกถา หมายถึง อรรถกถาที่พระพุทธโฆสาจารย์แต่งไว้ และที่แปลจากมหาอรรถกถาและมูลอรรถกถา ซึ่งบันทึกไว้ด้วยภาษาสิงหล[footnoteRef:545] [545:  ขุ.ขุ.อ. (ไทย) -/-/๖-๗.] 

	ในพจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ยังได้อธิบายเพิ่มเติมอีกว่า
... พระพุทธโฆสเริ่มงานแปลใน พ.ศ. ๙๗๓ ตั้งต้นที่อรรถกถาแห่งพระวินัยปิฎก (คือ สมันต-ปาสาทิกา, คำนวณปีจาก วินย. ๓/๖๓๕) เมื่อทำงานแปลเสร็จพอควรแล้ว ก็เดินทางกลับไปยังชมพูทวีป งานแปลของพระพุทธโฆสนั้น แท้จริง มิใช่เป็นการแปลอย่างเดียว แต่เป็นการแปลและเรียบเรียง ดังที่ท่านเองเขียนบอกไว้ว่า ในการสังวรรณนาพระวินัยท่านใช้มหาอรรถกถาเป็นเนื้อหาหลัก (เป็นสรีระ) พร้อมทั้งเก็บเอาอรรถะที่ควรกล่าวถึงจากข้อวินิจฉัยที่มีในอรรถกถามหาปัจจรี และอรรถกถากุรุนที เป็นต้น (คือรวมตลอดถึงอันธกัฏฐกถา และสังเขปัฏฐกถา) อธิบายให้ครอบคลุมประดาเถรวาทะ (คือข้อวินิจฉัยของพระมหาเถระวินัยธรโบราณในลังกาทวีปถึง พ.ศ. ๖๕๓), แต่ในส่วนของพระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎก อรรถกถาโบราณ (โปราณัฏฐกถา) ภาษาสิงหฬ มีเพียงมหาอรรถกถาอย่างเดียว (มีมหาอรรถกถาในส่วนของคัมภีร์แต่ละหมวดนั้น ๆ ซึ่งถือว่าเป็นมูลัฏฐกถา) พระพุทธโฆสจึงใช้มหาอรรถกถานั้นเป็นแกน ข้อความที่ยืดยาวกล่าวซ้ำ ๆ ก็จับเอาสาระมาเรียบเรียงแปลเป็นภาษามคธ โดยเก็บเอาวาทะ เรื่องราว และข้อวินิจฉัยของพระเถระสิงหฬโบราณ ถึง พ.ศ. ๖๕๓ มารวมไว้ด้วย[footnoteRef:546] [546:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๑๑.] 

… ในการอธิบายหลักหรือสาระบางอย่าง บางทีก็ยกเรื่องราวมาประกอบหรือเป็นตัวอย่าง ประเภทเรื่องปนอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์บ้าง เรื่องในวิถีชีวิตและความเชื่อของชาวบ้านบ้างตลอดจนเหตุการณ์ในยุคสมัยต่าง ๆ ซึ่งมากทีเดียวเป็นเรื่องความเป็นไปของบ้านเมืองในลังกาทวีป ซึ่งในอดีตผ่านยุคสมัยต่าง ๆ ระหว่างที่พระสงฆ์เล่าเรียนกัน คงมีการนำเอาเรื่องราวในยุคสมัยนั้น ๆ มาเล่าสอนและบันทึกไว้สืบกันมา จึงเป็นเรื่องตำนานบ้าง ประวัติศาสตร์บ้าง แห่งกาลเวลาหลายศตวรรษอันเห็นได้ชัดว่า พระอรรถกถาจารย์ดังเช่นพระพุทธโฆสาจารย์ ไม่อาจรู้ไปถึงได้ นอกจากยกเอาจากคัมภีร์ที่เรียกว่า โปราณัฏฐกถาขึ้นมาถ่ายทอดต่อไป
สำหรับผู้ที่เข้าใจรู้จักอรรถกถา สิ่งสำคัญที่เขาต้องการจากอรรถกถา ก็คือส่วนที่เป็นคำบอกความหมายไขความอธิบายเนื้อหาในพระไตรปิฎก ซึ่งก็คือต้องการตัวอรรถกถาแท้ ๆ นั่นเอง และก็ตรงกันกับหน้าที่การงานของอรรถกถาอันได้แก่การรักษาสืบทอดคำบอกความหมายที่เป็นอัตถะในพระไตรปิฎก ส่วนอื่นนอกเหนือจากนี้ เช่นเรื่องราวเล่าขานต่าง ๆ เป็นเพียงเครื่องเสริมประกอบ ที่จริงมันไม่ใช่อรรถกถา แต่เป็นสิ่งที่พ่วงมาด้วยในหนังสือหรือคัมภีร์ที่เรียกว่า อรรถ-กถา เนื่องจากผู้อ่านพระไตรปิฎกบาลีต้องพบศัพท์ที่ตนไม่รู้เข้าใจบ่อยครั้งและจึงต้องปรึกษาอรรถกถา คล้ายคนปรึกษาพจนานุกรม เมื่อแปลพระไตรปิฎกเป็นภาษาไทย เป็นต้น จึงมักแปลไปตามคำไขความหรืออธิบายของอรรถกถา พระไตรปิฎกแปลภาษาไทยเป็นต้นนั้น จึงมีส่วนที่เป็นคำแปลผ่านอรรถกถา หรือเป็นคำแปลของอรรถกถาอยู่เป็นอันมาก และผู้อ่านพระไตรปิฎกแปลก็ไม่รู้ตัวว่าตนกำลังอ่านอรรถกถาพร้อมไปด้วย หรือว่าตนกำลังอ่านพระไตรปิฎกตามคำแปลอรรถกถา[footnoteRef:547] [547:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕๑๒-๕๑๓.] 

	ในพุทธศตวรรษที่ ๑๐ ช่วงที่พระพุทธโฆสาจารย์อาศัยอยู่กับพระเรวตถระซึ่งเป็นพระอุปัชฌาย์ ท่านได้รจนาคัมภีร์ขึ้นมา ๓ คัมภีร์ เมื่อพระเรวตเถระทราบเรื่องจึงมอบงานให้ท่านเดินทางไปที่เกาะสิงหลเพื่อแปลและคัดลอกอรรถกถา เพราะในตอนนั้นชมพูทวีปเหลือแต่พระไตรปิฎกบาลี ส่วนอรรถกถาและอาจริยวาทมีอยู่ที่เกาะสิงหลเท่านั้น “เมื่อท่านเดินทางไปถึงที่เกาะสิงหล ท่านได้รับการทดสอบความสามารถจากพระภิกษุสงฆ์ชาวมหาวิหาร และเมื่อท่านผ่านการทดสอบแล้วคณะสงฆ์มหาวิหารจึงมอบอรรถกถาให้ทั้งหมด”[footnoteRef:548] ในปี พ.ศ. ๙๗๓ พระพุทธโฆสาจารย์ได้เริ่มแปลและเรียบเรียงอรรถกถาพระวินัยปิฎก โดยท่านใช้มหาอรรถกถาเป็นแกนหลักแล้วเสริมด้วยมหาปัจจรีอรรถกถาและกุรุนทีอรรถกถาเป็นต้น ส่วนในการแปลและเรียบเรียงอรรถกถาพระสุตตันตปิฎกและอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ท่านใช้มหาอรรถกถาเพียงอย่างเดียว ซึ่งการรจนาคัมภีร์อรรถกถาครั้งนี้เป็นการเรียบเรียงเนื้อความตามของเดิม แต่ตัดข้อความที่อธิบายซ้ำ ๆ กันออกไป เหลือไว้แต่เพียงคำอธิบายและข้อวินิจฉัยที่เห็นว่ามีประโยชน์จริง ๆ แม้พระอรรถกถาจารย์ท่านอื่น ๆ เช่น พระธรรมปาลเถระ พระอุปเสนเถระ เป็นต้น ก็แปลและเรียบเรียงในรูปแบบเดียวกัน การแปลและเรียบเรียงอรรถกถาพระไตรปิฎกในครั้งนี้เป็นการแปลและเรียบเรียงจากภาษาสิงหลเป็นภาษามาคธี โดยเรียกอรรถกถาประเภทนี้ว่า “สังคหอรรถกถา” และได้ตั้งชื่อคัมภีร์อรรถกถาที่ถูกแปลและเรียบเรียงขึ้นมาใหม่นี้ว่า “อภินวอรรถกถา”  [548:  ดูรายละเอียดใน วิสุทฺธิ. (ไทย) -/๑๑-๑๓. (ประวัติพระพุทธโฆสะ).] 

	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในการวิเคราะห์สมมติฐานประเด็นที่ ๑ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า คัมภีร์อรรถกถาไม่สมควรตัดทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายขยายความพระพุทธพจน์
๒) คัมภีร์อรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแย้งกับพระพุทธพจน์
	ในสมมติฐานประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยตั้งข้อสังเกตว่าอาจมีความเป็นไปได้ว่า คัมภีร์อรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ ดังนั้น ผู้วิจัยจะสืบค้นข้อมูลเพื่อนำหลักฐานมาแสดงต่อไป
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ จึงทำให้สมมติฐานในประเด็นที่ ๒ คือ คัมภีร์อรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ ตกไป 
	สรุปความว่า ในสมัยครั้งพุทธกาลนั้น อรรถกถาได้แบ่งออกเป็น ๒ ประเภท คือ ๑. พุทธสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระพุทธเจ้าทรงไขความด้วยพระองค์เอง นิยมเรียกว่า ปกิณณกเทศนา ต่อมา ภายหลังบรรดาพระสงฆ์สาวกได้ยึดถือเอาเป็นแบบอย่างในการอธิบายคำสอน ๒. อนุพุทธสังวัณณิตอรรถกถา คือ อรรถกถาที่พระสาวกทั้งหลายมีพระอัครสาวก เป็นต้น ได้อธิบายไว้ ซึ่งอรรถกถาทั้ง ๒ นี้เรียกว่า โบราณอรรถกถา อรรถกถาทั้ง ๒ ประเภทนี้ได้เกิดขึ้นมาตั้งแต่สมัยที่พระผู้มีพระภาคยังทรงพระชนม์อยู่แล้ว ในสามัญญผลสูตร ระบุว่า พระผู้มีพระภาคทรงประกาศว่า พระองค์แสดงธรรมพร้อมด้วยอรรถและพยัญชนะ ส่วนในมารกถา ยังระบุอีกว่า พระองค์ยังทรงรับสั่งให้พระสาวกทั้งหลายแสดงธรรมพร้อมด้วยอรรถและพยัญชนะเช่นเดียวกันกับพระองค์ และยังปรากฏหลักฐานว่า การแสดงธรรมของพระอริยสาวกสาวิกาทั้งหลาย เมื่อเทียบโดยอรรถกับอรรถ เทียบโดยพยัญชนะกับพยัญชนะ ปรากฏว่า การแสดงธรรมของพระอริยสาวกสาวิกานั้นเข้ากันได้ ลงกันได้กับคำสอนของพระศาสดา ด้วยความที่พระอริยสาวกสาวิกาทั้งหลายล้วนเป็นพระอรหันต์ผู้แตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ และด้วยคุณสมบัตินี้จึงทำให้พระอริยสาวกสาวิกาทั้งหลาย เช่น พระสารีบุตรเถระ พระเขมาเถรี เป็นต้น นอกจากนี้ ยังมีพระอรหันตสาวกสาวิกาผู้แตกฉานในปฏิสัมภิทา ๔ อีกเป็นจำนวนมาก ที่เข้าใจพุทธประสงค์และสามารถจะอธิบายขยายความเข้ากันได้ ลงกันได้กับคำสอนของพระศาสดาเช่นกัน 
	นอกจากพระอรหันตสาวกสาวิกาผู้แตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ผู้ตั้งอยู่ในอเสกขภูมิแล้ว ยังมีพระอริยสาวกชั้นอื่น ๆ ผู้ตั้งอยู่ในเสกขภูมิ อีกเป็นจำนวนมากที่แตกฉานในปฏิสัมภิทาทั้ง ๔ ยกตัวอย่าง เช่น พระอานนทเถระ จิตตคหบดี ธัมมิกอุบาสก อุบาลีคหบดี ขุชชุตตราอุบาสิกา เป็นต้น  และยังมีพระพุทธดำรัสรับสั่งให้ผู้ที่เข้ามาบวชเป็นภิกษุในพระศาสนา จะต้องศึกษาเล่าเรียนบาลีและอรรถจากพระอุปัชฌาย์และอาจารย์ คำว่า อรรถ ในที่นี้พระบาลีใช้คำศัพท์ว่า ปริปุจฉา ซึ่งได้แก่ การพรรณนาเนื้อความบาลี ซึ่งการเรียนอรรถในที่นี้หมายถึง การเรียนอรรถกถานั่นเอง เพราะคำว่า อรรถ (ปริปุจฉา) ที่มีปรากฏอยู่ทั่วไปในพระไตรปิฎกฉบับแปลภาษาไทย ก็คืออรรถกถา ดังตัวอย่างหลักฐานในอรรถกถาอัปปัสสุตสูตร เป็นต้น ต่อมา ภายหลังได้มีพระดำรัสรับสั่งให้พระสาวกสอบทานอรรถกถาแล้วให้ยกขึ้นสู่การสังคายนา 
	ภายหลังพุทธปรินิพพาน พระอรหันตสาวกทั้ง ๕๐๐ ได้ยกอรรถกถาทั้ง ๒ นี้ขึ้นสู่การสังคายนาครั้งที่ ๑ ต่อมา หลังการสังคายนาครั้งที่ ๒ คณะสงฆ์ได้เกิดการแตกแยกเป็นนิกายต่าง ๆ ถึง ๑๘ นิกาย โดยมีมูลเหตุมาจากพวกภิกษุวัชชีบุตรได้แยกตนออกจากคณะสงฆ์ แล้วทำสังคายนาพระธรรมวินัย เรียกว่า มหาสังคีติ และเรียกคณะตนว่า มหาสังฆิกะ ภิกษุเหล่านี้ได้ทำให้พระไตรปิฎกและอรรถกถาผิดเพี้ยนไปจากพระพุทธพจน์ ทั้งยังทำลายพระไตรปิฎกและอรรถกถาให้พินาศเสียหาย ภายหลังมีนิกายแตกออกจากมหาสังฆิกะอีก ๕ นิกาย ส่วนฝ่ายของเถรวาท เหล่าภิกษุผู้ทิ้งความเป็นเถรวาทได้แยกตัวออกไปเป็นนิกายต่าง ๆ รวมได้ ๑๑ นิกาย ภิกษุเหล่านี้ได้ทำลายพระไตรปิฎกและอรรถกถาให้ผิดเพี้ยนไปจากพระพุทธพจน์เป็นต้น ซึ่งต่อมาในภายหลังได้มีนิกายต่าง ๆ แตกแยกออกมาทั้งหมด ๑๗ นิกาย โดยยังไม่รวมกับนิกายที่ยังยึดถือหลักการเดิม คือ เถรวาท โดยสาเหตุหลักของการแตกแยกเป็นนิกายต่าง ๆ ก็เนื่องมาจากบรรดาภิกษุทั้งหลาย ได้พากันทำลายพระไตรปิฎกและอรรถกถา โดยการแก้ไขและเพิ่มเติมให้คลาดเคลื่อนไปจากพุทธประสงค์ ภายหลังการสังคายนาครั้งที่ ๓ พระมหินทเถระได้นำพระไตรปิฎกและอรรถกถาจากแผ่นดินชมพูทวีปไปเผยแผ่ที่เกาะลังกาทวีป ในปี พ.ศ. ๓๕๐ รัชสมัยพระเจ้าวัฏฏคามณีอภัย คณะสงฆ์ได้ทำสังคายนาครั้งที่ ๕ แต่ในพระวินัยปิฎก มหาวิภังค์(คำปรารภ) ระบุว่า การสังคายนาครั้งที่ ๕ ประมาณ พ.ศ. ๔๓๓ ซึ่งการสังคายนาในครั้งนี้ พระมหาเถระชาวศรีลังกาได้แปลและจารึกอรรถกถาจากภาษามาคธีเป็นภาษาสิงหล เพื่อหลีกเลี่ยงการกลืนของลัทธินิกายอื่น และเพื่อสะดวกแก่การศึกษาของชาวศรีลังกา โดยเรียกคัมภีร์อรรถกถานี้ว่า มูลอรรถกถาหรือมหาอรรถกถา 
	ในพุทธศตวรรษที่ ๑๐ พระเรวตเถระผู้เป็นอุปัชฌาย์ของพระพุทธโฆสาจารย์ได้เห็นความสามารถในการแต่งคัมภีร์ของท่าน จึงมอบงานให้เดินทางไปที่เกาะสิงหล เพื่อแปลและคัดลอกอรรถกถากลับมา เพราะ ณ ขณะนั้นในชมพูทวีปเหลือแต่เพียงพระไตรปิฎกบาลี ส่วนอรรถกถาและอาจริยวาทมีอยู่ที่เกาะสิงหลเท่านั้น เมื่อเดินทางไปถึงเกาะสิงหล ท่านได้รับการทดสอบความสามารถจากพระภิกษุสงฆ์ชาวมหาวิหาร และเมื่อผ่านการทดสอบแล้วคณะสงฆ์จึงมอบอรรถกถาให้ท่านทั้งหมด ในปี พ.ศ. ๙๗๓ พระพุทธโฆสาจารย์ได้เริ่มแปลและเรียบเรียงอรรถกถาพระวินัยปิฎก โดยท่านได้ใช้มหาอรรถกถาเป็นแกนหลักแล้วเสริมด้วยมหาปัจจรีอรรถกถาและกุรุนทีอรรถกถาเป็นต้น ส่วนในการแปลและเรียบเรียงอรรถกถาพระสุตตันตปิฎกและอรรถกถาพระอภิธรรมปิฎก ท่านได้ใช้มหาอรรถกถาเพียงอย่างเดียว ซึ่งการรจนาครั้งนี้เป็นการเรียบเรียงเนื้อความตามของเดิม แต่ตัดข้อความที่อธิบายซ้ำ ๆ กันออกไป เหลือไว้แต่เพียงคำอธิบายและข้อวินิจฉัยที่เห็นว่ามีประโยชน์จริง ๆ แม้พระอรรถกถาจารย์ท่านอื่น ๆ เช่น พระธรรมปาลเถระ พระอุปเสนเถระ เป็นต้น ก็แปลและเรียบเรียงในรูปแบบเดียวกัน ซึ่งการแปลและเรียบเรียงอรรถกถาในครั้งนี้เป็นการแปลและเรียบเรียงจากภาษาสิงหลเป็นภาษามาคธี โดยเรียกอรรถกถาประเภทนี้ว่า สังคหอรรถกถา และตั้งชื่ออรรถกถาที่ถูกแปลและเรียบเรียงขึ้นมาใหม่นี้ว่า “อภินวอรรถกถา”
	อนึ่ง อรรถกถาเป็นคู่มือศึกษาพระไตรปิฎกที่มีมาแต่สมัยพุทธกาล ซึ่งคัมภีร์อรรถกถาถูกเรียบเรียงขึ้นมาเพื่ออธิบายความหมายของคำศัพท์ที่เข้าใจยาก ความหมายวลี ประโยค หรือข้อความที่มีนัยสลับซับซ้อน ซึ่งอาจทำให้แปลและเข้าใจผิดความหมายผิดไปจากพุทธประสงค์ในบริบทนั้น ๆ ได้ ด้วยเหตุนี้บรรดาพระเถระทั้งหลายได้เล็งเห็นความสำคัญยิ่ง จึงได้ช่วยกันรักษาและสืบทอดกันเรื่อยมาจวบจนถึงทุกวันนี้ 
	เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐานทั้งหมดที่มีอยู่ในสมมติฐานประเด็นที่ ๑ และประเด็นที่ ๒ ผู้วิจัยจึงวินิจฉัยว่า คัมภีร์อรรถกถาไม่สมควรตัดทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายขยายความพระพุทธพจน์
๔.๒ ผลกระทบที่เกิดจากการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล
	จากการศึกษาค้นคว้าในงานวิจัยเรื่องนี้ ทำให้ผู้วิจัยสามารถสรุปผลกระทบที่เกิดจากการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ออกเป็น ๓ ประเด็นด้วยกัน คือ 
	๔.๒.๑ ผลกระทบที่มีต่อพระธรรมวินัย
	๔.๒.๒ ผลกระทบที่มีต่อคณะสงฆ์
	๔.๒.๓ ผลกระทบที่มีต่อสังคมฆราวาส
๔.๒.๑ ผลกระทบที่มีต่อพระธรรมวินัย
	คำว่า พระธรรมวินัยในที่นี้ หมายถึง คำสอนที่มีอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎก[footnoteRef:549] และนอกจากคำสอนที่มีอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกแล้ว ยังหมายรวมถึงคำสอนที่อยู่ในคัมภีร์อื่น ๆ ที่มีความเกี่ยวข้องเชื่อมโยงกับคัมภีร์พระไตรปิฎกอีกด้วย เช่น คัมภีร์อรรถกถา คัมภีร์ฎีกา เป็นต้น[footnoteRef:550] และจากการที่ผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าในประเด็นการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัยแล้ว ในประเด็นนี้ยังสามารถแยกออกได้อีกเป็น ๔ ประเด็น คือ  [549:  ส.ส.อ. (ไทย) ๑/๒๐/๖๘.]  [550:  ที.ม.อ. (ไทย) -/-/๕.] 

	๑. การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย
	๒. การเผยแผ่คำสอนที่มีที่มีผลกระทบต่อพระสูตร
	๓. การเผยคำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม
	๔. การเผยคำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา 
	โดยในการศึกษาการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัยทั้ง ๔ ประเด็นข้างต้น ผู้วิจัยได้ยกประเด็นต่าง ๆ ที่อยู่ใน ๔ ประเด็นข้างต้น มาทำการศึกษาแล้วแยกประเด็นวิเคราะห์ไว้ทั้งหมด ๘ ประเด็น ซึ่งอยู่ในหัวข้อ ๔.๑ นอกจากนี้ เมื่อผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าเพิ่มเติม ปรากฏว่า ยังมีคำสอนในอีกหลายประเด็นที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย แต่ไม่สามารถนำข้อมูลที่ได้ศึกษาค้นคว้าทั้งหมดมาลงไว้ในวิทยานิพนธ์เล่มนี้ได้ เพราะในแต่ละประเด็นมีเนื้อความค่อนข้างมาก จึงจำเป็นจะต้องตัดข้อมูลส่วนนั้นออกไป และทำได้แต่เพียงนำข้อมูลส่วนที่ได้ศึกษาค้นคว้าไว้แล้วมาลงได้เพียงบางส่วนเท่านั้น 
	เมื่อผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัยแล้ว จึงทำให้ผู้วิจัยสามารถสรุปประเด็นผลกระทบที่มีต่อพระธรรมวินัยได้เป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้
๑. กล่าวถ้อยคำเพื่อพยายามลดทอนและทำลายความน่าเชื่อถือคำสอนที่มีอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถา เป็นต้น 
	พระคึกฤทธิ์และคณะได้นำคัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐ และพระไตรปิฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง มาเป็นต้นฉบับเพื่อจัดทำเป็นพุทธวจนปิฎก ซึ่งการจัดทำพุทธวจนปิฎกนั้นได้ตัดคำสอนในส่วนที่(เชื่อและเข้าใจว่า)ไม่ใช่พุทธวจนะออกไป “โดยได้ตัดคัมภีร์พระไตรปิฎกจาก ๔๕ เล่ม ให้เหลือเพียง ๓๓ เล่ม คำสอนในส่วนที่ถูกตัดออกไป คือ พระอภิธรรมปิฎก ๑๒ เล่ม”[footnoteRef:551] ซึ่งพระคึกฤทธิ์ได้ให้เหตุผลว่า เป็นคำสอนที่แต่งขึ้นมาใหม่ เพราะไม่มีคำว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เป็นต้น ทั้งยังได้กล่าวว่า ในพระไตรปิฎก ๓๓ เล่มที่เหลือ โดยเฉพาะพระวินัยปิฎก “ในส่วนของคัมภีร์ปริวารก็เป็นคำสอนที่แต่งขึ้นใหม่”[footnoteRef:552] นอกจากนี้ยังได้กล่าวอีกว่า “พุทธวจนปิฎกจะมาแทนพระไตรปิฎกทั้งหมดในประเทศไทยและในโลก”[footnoteRef:553] และด้วยเหตุข้างต้นดังที่ได้กล่าวมาแล้วนี้ จึงทำให้มีพระภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกาส่วนหนึ่ง ซึ่งเป็นผู้ที่มีความรู้ไม่ทั่วถึงในพระธรรมวินัย เข้าใจว่าคำสอนที่มีอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกนั้น มีความไม่น่าเชื่อถือ เพราะมีคำสอนที่ถูกแต่งขึ้นมาใหม่ปะปนอยู่ด้วย  [551:  ดูรายละเอียดใน The Buddha Code, พุทธวจนปิฎก–ธรรมและวินัยจากพระโอษฐ์, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=C0UTxQ-UNdc [๒๗ ธันวาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๓.๕๓-๔.๒๕].]  [552: 	 พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ์, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&feature=youtu.be [๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๕๔.๐๐-๕๔.๐๘].]  [553:  Jaima Mama, คึกพุทธวจนปิฎก, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watc h?v=zpP-r50n97E [๒๓ มิถุนายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๑๖-๐.๒๑].] 

	และพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ยังได้กล่าวอีกว่า “คัมภีร์อรรถกถาเป็นคำสอนที่แต่งขึ้นมาใหม่ของสาวก อรรถกถา คือ คำแต่งใหม่ที่สาวกรุ่นหลังอธิบายขึ้น” ด้วยการยกหลักฐานอ้างอิงที่นำมาจากปริสวรรคว่า “พระศาสดาห้ามไม่ให้ฟังคำสาวก” นี่คือหลักฐานที่พระศาสดาห้ามฟังคำสาวก ให้ฟังเฉพาะคำสอนของพระพุทธเจ้าเท่านั้น ทั้งยังกล่าวอีกว่า “ที่ถกเถียงกันไม่ลงตัวก็เพราะอรรถกถา เพราะถือคำสอนของอาจารย์รุ่นหลัง” และยังบอกอีกว่า “อรรถกถานั้นทำให้คณะสงฆ์เกิดความแตกแยกกัน” ซึ่งพระคึกฤทธิ์ยังกล่าวสำทับไปอีกว่า “เห็นมั้ยครับว่า การที่เรายอมอรรถกถาแม้คนเดียวมันจะบานไปขนาดเนี่ยะ เห็นมั้ยครับ และมันจะเกิดการแตกแยกของสงฆ์”[footnoteRef:554] และการที่พระคึกฤทธิ์ได้ใช้ถ้อยคำทำลายความน่าเชื่อถือคัมภีร์อรรถกถา จึงเป็นการกล่าวขัดแย้งและคัดค้านกับคำสอนพระศาสดาที่ตรัสว่า “อรรถกถาเป็นไปเพื่อความสุขแก่มนุษย์และเทวดาทั้งหลาย และชื่อว่าได้ดำรงพระสัทธรรม” ซึ่งปรากฏหลักฐานในสมจิตตวรรค ความว่า  [554:  Sodaban Buddhist, ความเข้าใจผิดและความยึดมั่นใน “อรรถกถา”, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=3isd_WcBOqQ [๙ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒๖.๐๒-๒๖.๑๑].] 

ภิกษุพวกที่อนุโลมอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไว้ดีด้วยพยัญชนปฏิรูปนั้น ชื่อว่าปฏิบัติเพื่อเกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อสุขแก่คนหมู่มาก เพื่อประโยชน์แก่คนหมู่มาก เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ภิกษุเหล่านั้นย่อมประสพบุญเป็นอันมาก และชื่อว่าดำรงสัทธรรมนี้ไว้ได้[footnoteRef:555] [555: 	 องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๔๒/๘๗.] 

	นอกจากนี้ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ยังได้อธิบายเรื่องเกี่ยวกับคัมภีร์อรรถกถาไว้ในหนังสือรู้จักพระไตรปิฎก ให้ชัด ให้ตรง (กรณีพระคึกฤทธิ์) ความว่า
	พระไตรปิฎกภาษาไทย ที่แปลจากพระไตรปิฎกบาลี ไม่ว่าฉบับสยามรัฐ หรือฉบับใด ๆ ได้แปลมาโดยยึดถืออรรถกถาเป็นหลัก พูดอย่างกว้าง ๆ ว่าแปลตามอรรถกถา เมื่ออ่านพระไตรปิฎกภาษาไทย ไม่ว่าชุดใดฉบับใด พึงรู้ตัวว่ากำลังอ่านคำแปลของอรรถกถา ไม่มากก็น้อย นั่นก็คือกำลังอ่านพระไตรปิฎกผ่านอรรถกถา ไม่ใช่อ่านพระไตรปิฎกจริงแท้ตรงตัว ถ้าจะอ่านพระไตรปิฎกจริงแท้ ก็ต้องอ่านพระไตรปิฎกบาลี จะเป็นฉบับสยามรัฐ หรือฉบับไหน ก็ไม่ว่า แต่ไม่ใช่พระไตรปิฎกภาษาไทย หรือพระไตรปิฎกภาษาอื่นใด
	พระไตรปิฎกสยามรัฐนั้น เป็นพระไตรปิฎกบาลี แยกต่างหากกันกับอรรถกถาอยู่แล้ว ไม่ต้องเอาอรรถกถาออกจากพระไตรปิฎก ตรงที่ไหน แต่พระไตรปิฎกภาษาไทย ไม่ว่าฉบับไหน ๆ มีอรรถกถาเข้าไปเป็นเนื้อเป็นตัว จึงไม่มีทางที่จะดึงจะแยกอรรถกถาออกไป ... พระไตรปิฎกภาษาไทยทุกฉบับ เท่าที่มีที่ทำกันมาในประเทศไทย ล้วนแปลมาโดยอาศัยคำแปลศัพท์ และคำอธิบายของอรรถกถา ยึดอรรถกถาเป็นหลัก หรือถืออรรถกถานำทางทั้งสิ้น
ดังนั้น ถ้าผู้ใดไม่ยอมรับอรรถกถาโดยรวม ก็ต้องไม่ยอมรับพระไตรปิฎกภาษาไทยทุกฉบับที่มีอยู่ในประเทศไทยด้วย จะอ้างอิงจะคัดลอกไปใช้ในงานใด ก็เป็นความไม่จริงไม่ตรงตามที่ตนบอกว่าไม่ยอมรับอรรถกถา ถ้าใครว่าไม่เอาอรรถกถา จะเอาพระไตรปิฎกที่ปลอดอรรถกถา ก็ต้องแปลพระไตรปิฎกขึ้นมาใหม่โดยไม่ใช้อรรถกถา ซึ่งทุกคนที่รู้จักเข้าใจว่าอะไรเป็นอะไร ย่อมบอกได้ทันทีว่าไม่มีทางที่จะเป็นไปได้[footnoteRef:556] [556: 	 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), รู้จักพระไตรปิฎก ให้ชัด ให้ตรง, หน้า ๔๑-๔๒.] 

	และเนื่องมาจากการที่พระคึกฤทธิ์ได้ปฏิเสธคัมภีร์อรรถกถาเป็นต้น ซึ่งเป็นคัมภีร์ที่มีความจำเป็นต่อการศึกษาพระไตรปิฎก เพราะด้วยเหตุผลว่า “พระศาสดาห้ามไม่ให้ฟังคำสาวก” ซึ่งผลที่เกิดจากการที่พระคึกฤทธิ์ได้สร้างหลักการและแนวคิดเช่นนี้ จึงทำให้เกิดผลที่ตามมาในข้อที่ ๒ 
	๒. เมื่อปฏิเสธคำอธิบายขยายความในคัมภีร์อรรถกถา จึงต้องตีความหมายเพื่อการอธิบายขยายความพระพุทธพจน์ด้วยตนเอง 
	การที่พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวปฏิเสธคำอธิบายขยายความพระพุทธพจน์ในคัมภีร์อรรถกถา และคัมภีร์อื่น ๆ ที่มีความจำเป็นต่อการศึกษาคัมภีร์พระไตรปิฎก จึงเป็นเหตุให้พระคึกฤทธิ์มีความจำเป็นที่จะต้องตีความหมายคำสอนที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกด้วยตนเอง และด้วยสาเหตุนี้ จึงเป็นเหตุให้พระคึกฤทธิ์จำเป็นต้องหันมาประพฤติตนเยี่ยงพระอรรถกถาจารย์ ซึ่งการจะศึกษาเรียนรู้พระธรรมวินัยที่มีอยู่ในพระไตรปิฎก จำเป็นจะต้องอาศัยคำอธิบายจากคัมภีร์อรรถกถาควบคู่ไปด้วยกัน “ความเป็นอรรถกถา ก็ตรงกับชื่อที่เรียกคือ คำบอกความหมาย หรือเป็นถ้อยคำชี้แจงอธิบายอัตถะของศัพท์ หรือข้อความในพระไตรปิฎก เฉพาะอย่างยิ่งคืออธิบายพระพุทธพจน์”[footnoteRef:557] ดังนั้น การตีความพระธรรมวินัยด้วยตนเอง จึงเป็นการเปิดโอกาสที่จะทำให้เกิดความเข้าใจที่คลาดเคลื่อนในพระธรรมวินัยได้ ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยจะยกตัวอย่าง ความเข้าใจคลาดเคลื่อนซึ่งเกิดขึ้นมาจากการตีความพระธรรมวินัยด้วยตนเอง โดยมีดังต่อไปนี้ [557: 	 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๑๑.] 

ประเด็นที่ ๑ เรื่องสัมภเวสี 
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า เมื่อสัตว์ที่ตายแล้ว และยังไม่ได้ไปเกิดใหม่ คือ ในช่วงระหว่างที่ตายไปแล้วจนถึงก่อนการเกิดใหม่ เรียกว่า สัมภเวสี[footnoteRef:558]  [558: 	 ดูรายละเอียดใน Buddhakoss, สัมภเวสี คือ สัตว์ผู้แสวงหาที่เกิด, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=4dXcAEoTiBs [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๓.๐๙-๖.๒๙].] 

ในอันตราภวกถา (ว่าด้วยอันตรภพ) มีข้อความปรากฏว่า “ภิกษุในนิกายปุพพเสลิยะและสมิติยะ มีความเห็นผิดว่า หลังจากสัตว์ (บุคคล) ตายไปแล้ว วิญญาณจะล่องลอยไปหาที่เกิดใหม่ (ช่วงนี้เรียกว่า อันตรภพ)”[footnoteRef:559] และในอรรถกถาอันตราภวกถา ได้อธิบายเพิ่มเติมอีกว่า  [559: 	 ดูรายละเอียดใน อภิ.ก. (ไทย) ๓๗/๕๐๕/๕๓๗-๕๔๕.] 

อันตราภพ คือ สถานที่เกิดซึ่งเป็นช่วงคั่นระหว่างก่อนการเกิดใหม่ โดยภิกษุทั้ง ๒ นิกายข้างต้น มีความเห็นผิดว่า สัตว์ (หมายถึง ผู้จะปฏิสนธิ) ไม่มีตาทิพย์เป็นเหมือนผู้มีตาทิพย์ ไม่มีฤทธิ์เป็นเหมือนกับผู้มีฤทธิ์ คอยดูการอยู่ร่วมของบิดามารดา เขามีอายุอยู่ได้ ๗ วัน หรือเกินกว่านั้น ในที่ตรงนั้น ชื่อว่า อันตราภพ[footnoteRef:560]  [560: 	 ดูรายละเอียดใน อภิ.ปญฺจ.อ. (ไทย) -/๕๐๕/๓๑๙.] 

แต่ในอรรถกถาอาหารสูตร ได้อธิบายความหมายของคำว่า “สัมภเวสี หมายถึง สัตว์(ผู้)ที่ยังต้องเวียนเกิดเวียนตายในสังสารวัฏทั้งหมดทุกประเภท ยกเว้นพระอรหันต์”[footnoteRef:561] [561: 	 ดูรายละเอียดใน ส.นิ.อ. (ไทย) ๒/๑๑/๓๖.] 

	ประเด็นที่ ๒ เรื่องอนุสัยเป็นเหตุให้ไปเกิดในครอบครัวและมารดาคนนี้ 
พระมาร์คอ่านคำถาม : สาเหตุอะไรที่ทำให้ไปเกิดในครอบครัวนี้ และมารดาคนนี้ 
พระคึกฤทธิ์ตอบ : อนุสัยความเคยชินพาให้เราไปสู่ธาตุแบบนั้น ๆ[footnoteRef:562]  [562: 	 ดูรายละเอียดใน nirdukkha, สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๒-๐๔-๒๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=leulIS-gcyU [๒๘ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๔๐.๒๙-๔๑.๑๙].] 

แต่ในอรรถกถากามาวจรกุสลปทภาชนีย์ อธิบายว่า “เพราะอาศัยกรรม (การกระทำที่ประกอบด้วยเจตนา) จึงทำให้แตกต่างกัน คือ สูงและเตี้ย เลวและประณีต ไปเกิดในสุคติและทุคติ มีผิวพรรณดีและผิวพรรณทราม เกิดดีและเกิดไม่ดี รูปร่างดีและรูปร่างไม่ดี”[footnoteRef:563] [563: 	 ดูรายละเอียดใน อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/๑/๑๙๐.] 

	ประเด็นที่ ๓ เรื่องทารกในครรภ์บรรลุธรรมได้ด้วยการฟังธรรม
อุบาสกถาม : เด็กในครรภ์มีโอกาสบรรลุธรรมมั้ยครับ? 
พระคึกฤทธิ์ตอบ : มี มีหมด เพราะความเป็นชีวิตเริ่มตั้งแต่ในครรภ์ ถ้าฟังธรรมะตั้งแต่ในครรภ์แล้วตายจะบรรลุธรรมด้วย[footnoteRef:564]  [564: 	 ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, กฐินวัดนาป่าพง ๒๕๖๑ แสดงธรรมช่วงบ่าย วันอาทิตย์ที่ ๐๔ พฤศจิกายน ๒๕๖๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ond1eZgVg8A [๗ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๒๔.๒๗-๑.๒๕.๔๓].] 

แต่ในอรรถกถาธัมมาภิสมยกถา ได้อธิบายว่า “สัตว์ผู้อยู่ในครรภ์ ชื่อว่า ประมาทแล้ว เพราะไม่มีการภาวนา ไม่มีสติสัมปชัญญะ เมื่อเป็นเช่นนี้ การตรัสรู้ธรรมของสัตว์ในครรภ์จะมีมาแต่ที่ไหน”[footnoteRef:565] [565: 	 ดูรายละเอียดใน อภิ.ปญฺจ.อ. (ไทย) -/๘๙๗/๔๔๒. ] 

	ประเด็นที่ ๔ เรื่องทำแท้งอายุครรภ์ ๑ เดือนยังไม่น่าจัดว่าเป็นชีวิต
อุบาสกถาม : การทำแท้งอายุครรภ์ ๑ เดือน ในทางวิทยาศาสตร์ถือว่าไม่ฆ่าชีวิต ในทางธรรมถือว่าฆ่าชีวิต จะทำความเข้าใจอย่างไรไม่ให้ขัดแย้งกันครับ
		พระคึกฤทธิ์ตอบ : ระหว่างที่เกิดในครรภ์จนเป็นเด็กชายหรือเด็กหญิง พระพุทธเจ้าไม่ได้กำหนดระยะเวลาไว้ว่ากี่วัน กี่เดือน ช่วงระหว่างนี้วิญญาณเข้าออกได้ตลอด เพราะฉะนั้น ยังไม่น่าจัดว่าเป็นชีวิตหรือยังก้ำกึ่ง[footnoteRef:566]  [566: 	 ดูรายละเอียดใน nirdukkha: นิรทุกข์ | พุทธวจน ธรรมะเข้าใจง่าย, ทำแท้งถือว่าฆ่าชีวิตไหม | พุทธวจน | พระอาจารย์คึกฤทธิ์ วัดนาป่าพง, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v= C0u8NsLsbaQ [๒๗ ธันวาคม ๒๕๖๓]. [นาทีที่ ๐.๐๔-๒.๐๑].] 

แต่ในอรรถกถาตติยปาราชิก พรรณนาบทภาชนีย์ ได้อธิบายว่า “จิตดวงแรกที่ปฏิสนธิในครรภ์มารดา ชื่อว่า เป็นชีวิตมนุษย์แล้ว”[footnoteRef:567]	 [567: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๑๗๒/๖๐๔-๖๐๕.] 

ประเด็นที่ ๕ เรื่องทำโสดาปัตติมรรคให้เป็นโสดาปัตติผลคือจะต้องทำศีล ๕ ให้บริบูรณ์
พระมาร์คอ่านคำถาม : โสดาปัตติมรรคทำอย่างไรจึงจะได้โสดาปัตติผลครับ?
	พระคึกฤทธิ์ตอบ : รักษาศีล ๕ ให้บริบูรณ์ มั่นคงในพระรัตนตรัย ก็จะได้โสดาปัตติผล[footnoteRef:568] [568: 	 ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq เมื่อได้โสดาปัตติมรรคแล้วทำอย่างไรจึงจะได้โสดาปัตติผล, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=kM48tLWf-7c [๒๙ ธันวาคม ๒๕๖๓]. [นาทีที่ ๐.๒๖-๐.๕๗].] 

แต่ในอรรถกถาสมิทธิสูตร ได้อธิบายว่า “โสดาปัตติผลจะเกิดขึ้นต่อจากโสดาปัตติมรรคในทันที โดยไม่มีจิตดวงอื่นมาคั่นระหว่าง แม้ในสกทาคามิผลไปจนถึงอรหัตตผลก็เป็นในลักษณะเช่นเดียวกัน”[footnoteRef:569]   [569: 	 ดูรายละเอียดใน ส.ส.อ. (ไทย) ๑/๒๐/๖๖.] 

ประเด็นที่ ๖ เรื่องการละสังโยชน์ของโสดาบัน สกทาคามี อนาคามีก็เป็นวิราคธรรม
อุบาสิกาถาม : การละสังโยชน์ของพระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี ก็ถือว่าเป็นวิราคธรรม?
พระคึกฤทธิ์ตอบ : ถูกต้อง[footnoteRef:570]  [570:  ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, พุทธวจนสนทนาธรรมช่วงค่ำ วันเสาร์ที่ ๑๘ พฤษภาคม ๒๕๖๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=jBz-Kp9iNFg [๒๘ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๑๖.๔๗-๑๗.๐๗].] 

แต่ในอรรถกถามัคควรรค อธิบายว่า “วิราคธรรม คือ พระนิพพาน”[footnoteRef:571] และในอรรถกถาตติยโพธิสูตร ยังอธิบายอีกว่า “วิราคธรรม คือ การละกิเลสของพระอรหันต์”[footnoteRef:572] [571: 	 ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๒/๒๗๖/๓๗๓.]  [572: 	 ดูรายละเอียดใน ขุ.อุ.อ. (ไทย) -/๓/๖๒.] 

ประเด็นที่ ๗ เรื่องขันธ์ ๆ เดียวมีไม่ได้แต่งเกินมา
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า “ในบทแผ่เมตตา ขันธ์ ๆ เดียวมีไม่ได้นะ แต่งผิดแต่งเกิน”[footnoteRef:573]  [573: 	 ดูรายละเอียดใน Suwannachan, พุทธวจน ตอบปัญหาผู้ปฏิบัติธรรม ณ ยุวพุทธิกสมาคม ศูนย์ ๒ คลองสาม ปทุมธานี ๒๔/๐๑/๒๕๕๔, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v =bTGtMGT1lzI [๒๒ สิงหาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๐๙.๔๒-๑.๑๐.๒๒].] 

แต่ในอรรถกถาอภิญเญยยนิทเทส อธิบายว่า “ภพที่มีขันธ์เดียว (รูปขันธ์) คือ อสัญญาภพ”[footnoteRef:574] [574: 	 ดูรายละเอียดใน ขุ.ป.อ. (ไทย) ๑/๕/๑๒๓.] 

ประเด็นที่ ๘ เรื่องคนพิการบรรลุธรรมได้
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า “ผู้พิการมีตาบอดเป็นต้น สามารถเป็นได้ถึงพระอรหันต์ ความเป็นผู้พิการไม่ได้ปิดกั้นมรรคผล นิพพาน”[footnoteRef:575]  [575: 	 ดูรายละเอียดใน HaPpY PaN, EP.๔ ตอบคำถามโดยใช้ถ้อยคำของพระศาสดา | พุทธวจน | พอจ.คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=EyN_32BEZGA [๑๔ ธันวาคม ๒๕๖๓]. [นาทีที่ ๒๔.๓๐-๒๕.๓๓].] 

แต่ในอรรถกถาเอกกนิทเทส อธิบายว่า “ผู้ที่ไม่สามารถบรรลุมรรคผลได้ ได้ชื่อว่าเป็นอภัพพบุคคล”[footnoteRef:576] และในอรรถกถาปฏิจจสมุปบาทวิภังค์ วิญญาณนิทเทส ยังอธิบายอีกว่า “บุคคลผู้พิการตั้งแต่กำเนิด และเป็นกะเทยเป็นต้น ไม่สามารถบรรลุมรรคผลได้”[footnoteRef:577] ซึ่งหลักฐานในอรรถกถาอินทรียยมก ยังอธิบายเพิ่มเติมอีกว่า “เพราะไม่มีอินทรีย์ ๕ ที่จะบรรลุธรรม”[footnoteRef:578] [576: 	 ดูรายละเอียดใน อภิ.ปฺจ.อ. (ไทย) -/๑๒/๕๓.]  [577: 	 ดูรายละเอียดใน อภิ.วิ.อ. (ไทย) -/๒๒๗/๒๖๐.]  [578: 	 ดูรายละเอียดใน อภิ.ปฺจ.อ. (ไทย) -/๑-๘๖/๕๒๙.] 

ประเด็นที่ ๙ เรื่องธรรมที่งามในเบื้องต้น ท่ามกลาง และที่สุด คือ ความถูกต้องไม่ผิด
อุบาสิกาถาม : งามในเบื้องต้น ท่ามกลาง และที่สุด คืออะไร ต่างกันอย่างไรคะ?
พระคึกฤทธิ์ตอบ : ธรรมที่งามคือความถูกต้องไม่มีผิด ไม่ว่าพระองค์จะแสดงธรรมงามในเบื้องต้น ท่ามกลาง และที่สุด ธรรมนั้นไม่มีข้อผิด[footnoteRef:579]  [579:  ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, กฐินวัดนาป่าพง ๒๕๖๑ แสดงธรรมช่วงบ่าย วันอาทิตย์ที่ ๐๔ พฤศจิกายน ๒๕๖๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ond1eZgVg8A [๗ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๔๒.๔๒-๑.๔๓.๑๖].] 

แต่ในอรรถกถาสามัญญผลสูตร อธิบายว่า “ศีล สมาธิ และวิปัสสนา ชื่อว่า เบื้องต้นแห่งคำสอน อริยมรรค ชื่อว่า ท่ามกลาง เพราะเป็นมัชฌิมาปฏิปทา ส่วนผลและนิพพาน ชื่อว่า ที่สุด เพราะมีนิพพานเป็นที่สุด”[footnoteRef:580] [580: 	 ดูรายละเอียดใน ที.สี.อ. (ไทย) -/๑๙๐/๒๔๒.] 

ประเด็นที่ ๑๐ เรื่องนิโรธสมาบัติโยมก็เข้ากันอยู่ทุกวัน
อุบาสิกาถาม : การเข้าฌานสมาบัตินิโรธที่นั่งกันเป็นชั่วโมง ๆ มีในพุทธวจนะมั้ยคะ?
พระคึกฤทธิ์ตอบ : นิโรธก็คือเรื่องสมาธิ สมาบัติก็คือสมาธิ ทุกวันนี้โยมก็เข้านิโรธสมาบัติกันอยู่ ปฐมฌานก็คือนิโรธสมาบัติ[footnoteRef:581]  [581: 	 ดูรายละเอียดใน ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *นิโรธสมาบัติและปริวาสกรรมคืออย่างไร?, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=HyG4mjHSZ_I [๑๐ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๑-๐.๕๖].] 

แต่ในอรรถกถานิโรธสมาปัตติญาณนิทเทส อธิบายว่า “ปัญหาว่า นิโรธสมาบัติ ใครเข้าได้ ใครเข้าไม่ได้ ตอบว่า ผู้เป็นปุถุชน พระโสดาบัน พระสกทาคามี  และพระอนาคามี พระอรหันต์ที่ผู้เป็นสุกขวิปัสสกทั้งหมดเข้าไม่ได้ ส่วนพระอนาคามีและพระขีณาสพ ผู้ได้สมาบัติ ๘ เข้าได้”[footnoteRef:582] ซึ่งในพจนานุกรมฯ ยังได้อธิบายอีกว่า “นิโรธสมาบัติ การเข้านิโรธ เรียกเต็มว่า เข้าสัญญาเวทยิตนิโรธ”[footnoteRef:583] [582: 	 ดูรายละเอียดใน ขุ.ป.อ. (ไทย) ๑/๘๕/๔๒๗-๔๒๘.]  [583: 	 ดูรายละเอียดใน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๑๖๘.] 

ด้วยอาศัยหลักฐานทั้ง ๑๐ ประเด็นข้างต้น จะเห็นได้ว่า การที่พระคึกฤทธิ์ได้ปฏิเสธคำอธิบายขยายความในคัมภีร์อรรถกถา และอาศัยการตีความพระพุทธพจน์ด้วยตนเอง จึงเกิดข้อผิดพลาดให้มีความเข้าใจในพระธรรมวินัยคลาดเคลื่อน นอกจากนี้ พระคึกฤทธิ์ยังได้กล่าวอีกว่า 
	ดังนั้น เราก็พยายามใช้หลักการในครั้งพุทธกาล คือ ใช้คำตถาคตเพียว ๆ นะ ไม่ต้องอธิบาย ไม่ต้องมีการอธิบายอะไร คำพุดเจ้าเพียงพอต่อความเข้าใจ เพราะองค์ความรู้ของพุดเจ้านั้นบริบูรณ์แล้ว ครบถ้วนแล้ว[footnoteRef:584] [584: 	 ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@พุทธวจน_อริยบุคคลไม่ยาก..อย่างที่คิด!!.., [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=o996htv_Ofc&list=PLsc91aJ1_crMnLCEjOWD1HR7F UIrkxj4q [๗ กรกฎาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๒๖.๐๙-๒๖.๒๖].] 

	ด้วยถ้อยคำที่พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวไว้ข้างต้นนั้น ได้เป็นการกล่าวตู่พระผู้มีพระภาคด้วยถ้อยคำที่ไม่เป็นความจริง เพราะพระองค์ได้ตรัสไว้ในพาลวรรค ความว่า
คน ๒ จำพวกนี้ย่อมกล่าวตู่ตถาคต คน ๒ จำพวกไหนบ้าง คือ 
๑. คนที่แสดงสุตตันตะที่ควรขยายความว่า “สุตตันตะมีการขยายความแล้ว” 
๒. คนที่แสดงสุตตันตะที่มีการขยายความแล้วว่า “สุตตันตะที่ควรขยายความ”[footnoteRef:585] [585:  องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๒๕/๗๔.] 

	หลักฐานพระพุทธพจน์ในพาลวรรคข้างต้น ได้แสดงไว้ชัดเจนแล้วว่า ผู้ที่แสดงว่า พระสูตรที่จะต้องขยายความว่า พระสูตรได้ขยายความแล้ว และผู้ที่แสดงว่า พระสูตรที่ขยายความแล้วว่า เป็นพระสูตรที่จะต้องขยายความอีก ผู้ที่กล่าวเช่นนี้ ได้ชื่อว่า เป็นการกล่าวตู่พระพุทธองค์ ดังนั้น การที่พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวว่า “เราพยายามใช้หลักการในครั้งพุทธกาล คือ ใช้คำพระตถาคตล้วน ๆ ไม่ต้องมีการอธิบายอะไร” จึงเป็นการกล่าวตู่พระศาสดาด้วยถ้อยคำที่ไม่เป็นความจริง
๓. การปฏิเสธการศึกษาเล่าเรียนบาลีในสำนักเรียนของระบบคณะสงฆ์ หรือสำนักเรียนที่มีการเปิดสอนบาลี ด้วยอาศัยการศึกษาเล่าเรียนด้วยตนเอง 
	พระคึกฤทธิ์ได้ปฏิเสธการศึกษาเล่าเรียนบาลีในระบบ และยังได้กล่าวชี้นำอุบาสกอุบาสิกาผู้ที่มาฟังการบรรยายธรรมว่า 
ทุกคนมีเครื่องมือในการเสิร์ช ในการเทียบเคียง ทุกคนมีบาลีหมด ทุกคนก็จบโท จบเอกกันมา [ยกมือชี้แสดงถึงผู้นั่งฟังรอบ ๆ ว่าจบโท จบเอก] เป็นผู้การ เป็นนายพล ... คุณหมอ ผู้อำนวยการโรงพยาบาล มีความรู้กันทั้งนั้น ไม่ใช่ไม่มีความรู้ อาตมามาหลอกมาล้างสมองเค้าไม่ได้หรอกโยม ทุกคนมีอาวุธในมือ ก็คือมีคำพระศาสดามีทั้งบาลี มีทั้งภาษาไทย ทุกคนเริ่มมาจากศูนย์ อาตมาก็เริ่มมาจากศูนย์ ค่อย ๆ แกะไป ๆ อาศัยความเพียรแกะทั้งบาลีทั้งภาษาไทย นะ แกะเอง ไม่ต้องไปฟังใครหรอก แล้วเราก็แกะ อ๋อ บาลีไม่มีเห็นจะ ๆ โยมต้องไปเห็นจะ ๆ ว่าในบาลีไม่มี โอ๋ ภาษาไทยมันไปเติมเกินเนาะ อย่างนี้[footnoteRef:586]	 [586:  D.TELTHAI SYSTEM, livestreamHD medium Segment ๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https: //www.youtube.com/watch?v=uSdbO3h2ysw [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๑๐.๓๕-๑.๑๑.๑๘].] 

	การปฏิเสธการศึกษาบาลีในระบบที่มีการถ่ายทอดความรู้กันมาอย่างยาวนาน ด้วยการเรียนบาลีแบบแกะเทียบด้วยตนเอง ทั้งในพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลีและฉบับแปลภาษาไทย ชื่อว่า ไม่ปฏิบัติตามคำสั่งสอนของพระศาสดาที่รับสั่งว่า “ภิกษุผู้ที่เข้ามาบวชในพระศาสนานี้จะต้องเรียนบาลีจากผู้เป็นอาจารย์”[footnoteRef:587] หรือในกรณีที่เกิดข้อสงสัย “ให้เข้าไปสอบถามภิกษุผู้เป็นพหูสูต ผู้เรียนจบคัมภีร์ ทรงธรรมวินัย ด้วยการไต่ถามว่า พุทธพจน์นี้เป็นอย่างไร เนื้อความแห่งพุทธพจน์นี้เป็นอย่างไร”[footnoteRef:588] นอกจากพระคึกฤทธิ์จะปฏิเสธการเรียนบาลีผ่านอาจารย์ในระบบการศึกษาของคณะสงฆ์ไทยแล้ว ยังได้ปฏิเสธคำตักเตือนชี้แนะจากพระภิกษุผู้เป็นพหูสูตทรงภูมิความรู้ในพระธรรมวินัย เช่น สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ซึ่งท่านได้รับการยกย่องจากประเทศศรีลังกาว่าเป็น “พระอรรถกถาจารย์แห่งยุค”[footnoteRef:589] โดยท่านได้ออกมากล่าวตักเตือนชี้แนะเรื่องที่พระคึกฤทธิ์ได้ยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ถ้วนขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน รวมทั้งได้อธิบายให้เข้าใจในรายละเอียดเกี่ยวกับพระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลีและฉบับแปลภาษาไทย[footnoteRef:590] ซึ่งนอกจากพระคึกฤทธิ์จะไม่ยอมน้อมรับในคำชี้แนะเพื่อแก้ไขข้อผิดพลาดที่เกิดขึ้นให้ถูกต้องแล้ว ยังได้กล่าวอีกว่า  [587:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๗๘/๑๐๙.]  [588:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ติก. (ไทย) ๒๐/๒๐/๑๖๕.]  [589:  ดูรายละเอียดใน พระมหา ดร.สมลักษณ์ คนฺธสาโร, พระมหาอุเทน ปัญญาปริทัตต์, บทความเพื่อพุทธวจนะ ศีลสิกขาบท ๑๕๐-๒๒๗ พุทธวจนะ : รู้จำ รู้จริง รู้แจ้ง, หน้า ๑๑๐.]  [590:  ดูรายละเอียดใน Dhamma Talk, พระพรหมคุณาภรณ์ กรณีพระอาจารย์คึกฤทธิ์, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=gAfvcPJjziY [๓๐ เมษายน ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๐.๕๔-๔๑.๔๙].] 

แล้วที่อัดเราไว้น่วมล่ะ ไม่มาขอโทษบ้างเลย เออ (เสียงหัวเราะชอบใจ) และหนองป่าพงก็ยังเชื่อท่านประยุทธ์อยู่ ถ้าหนองป่าพงเชื่อท่านประยุทธ์ หนองป่าพงก็เปลี่ยนความเชื่อด้วยนะ หนองป่าพงต้องเปลี่ยนความเชื่อตามท่านประยุทธ์ใหม่ ในตัวพุทธธรรมล่าสุดด้าย ใช่ไหม อ้าว ถ้าเชื่อแล้วว่าท่านถูกก็ต้องเปลี่ยนไปเปลี่ยนมาตามท่านน่ะ (ทำท่าทางประกอบมือพลิกไปพลิกมา) เปลี่ยนไปเรื่อย ๆ ตามท่านอย่างนี้ อา...[footnoteRef:591]    [591:  พระมหา ดร.สมลักษณ์ คนฺธสาโร, พระมหาอุเทน ปัญญาปริทัตต์, บทความเพื่อพุทธวจนะ ศีลสิกขาบท ๑๕๐-๒๒๗ พุทธวจนะ : รู้จำ รู้จริง รู้แจ้ง, หน้า ๑๑๐-๑๑๑.] 

การที่พระคึกฤทธิ์ปฏิเสธการศึกษาบาลีผ่านอาจารย์ ทั้งยังได้ปฏิเสธคำตักเตือนชี้แนะจากพระภิกษุผู้ทรงภูมิความรู้พหูสูตในด้านพระธรรมวินัย ด้วยการศึกษาพระธรรมวินัยผ่านการเรียนบาลีด้วยตนเอง แบบแกะเทียบทั้งภาษาบาลีและภาษาไทย จึงชื่อว่า ไม่ประพฤติปฏิบัติตามคำสั่งสอนของพระศาสดา ผลจากการศึกษาด้วยตนเอง จึงเปิดโอกาสให้เกิดความเข้าใจในพระสัทธรรมคำสอนคลาดเคลื่อนได้ ดังเช่นในประเด็นข้อที่ ๑ และ ๒ และข้ออื่น ๆ ที่จะยกมาแสดงต่อไป
	๔. แก้ไขเปลี่ยนแปลงและยกเลิกการปรับโทษในสิกขาบทบัญญัติ จึงเป็นการเปิดโอกาสให้ภิกษุผู้ไม่รู้ทั่วถึงในพระธรรมวินัยล่วงละเมิดสิกขาบทบัญญัติ
	ในประเด็นนี้ ผู้วิจัยจะยกตัวอย่าง การเผยแผ่คำสอนบางส่วนของพระคึกฤทธิ์เกี่ยวกับการแก้ไขเปลี่ยนแปลง และยกเลิกการปรับโทษในสิกขาบทพระวินัย รวมถึงการตีความสิกขาบทพระวินัย จนเป็นเหตุให้ความหมายในตัวสิกขาบทพระวินัยคลาดเคลื่อน โดยมีดังต่อไปนี้
	ประเด็นที่ ๑ เรื่องการทำจีวรใหม่ให้เสียสี ๓ อย่าง คือ การนำผ้ามาย้อม
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า ภิกษุได้จีวรมาใหม่ ให้ใช้วัตถุที่ทำจีวรให้เสียสี ๓ อย่าง ย้อมผ้าจีวรที่ได้มาใหม่[footnoteRef:592]  [592: 	 ดูรายละเอียดใน nirdukkha, "ความจริง" ต้องทราบศีลของพระมีกี่ข้อ-พระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=B3pqRuF6wBc#t=3513 [๓๑ มีนาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๕๘.๕๓-๕๙.๓๙]. ] 

แต่หลักฐานในอรรถกถาทุพพัณณกรณสิกขาบท อธิบายว่า “ทำให้เสียสี หมายถึง การแต้มสีให้เป็นจุด (กัปปพินทุ) ไม่ได้หมายถึงการย้อมจีวรทั้งผืน”[footnoteRef:593]  [593:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๓๖๘-๓๖๙/๔๙๙.] 

ประเด็นที่ ๒ เรื่องทุเรียนจัดเป็นยาวชีวิก (ยา)
พระมาร์คอ่านคำถาม : น้ำกะทิทุเรียนจัดเป็นน้ำปานะได้ใช่หรือไม่ครับ (น้ำ+น้ำตาล+กะทิ+เนื้อทุเรียน)?
พระคึกฤทธิ์ตอบ : เนื้อทุเรียนก็จัดเป็นส่วนของยาวชีวิก ถ้าจะใช้ในเรื่องการเป็นยา[footnoteRef:594] [594: 	 ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq ขอคำอธิบาย เกี่ยวกับปานะ_๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=xF81LaCGeDU&feature=youtu.be [๒๓ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๖-๐.๒๙].] 

	แต่ในอรรถกถาวิกาลโภชนสิกขาบท อธิบายว่า “ผลของต้นไม้ชนิดต่าง ๆ ที่มนุษย์เขาบริโภคเป็นอาหารจัดว่าเป็นอาหาร”[footnoteRef:595] แม้ในอรรถกถาสิกขาบทนี้ จะไม่ได้ระบุว่ามีทุเรียนด้วยก็จริง แต่ชาวเมืองบริโภคทุเรียนเป็นอาหารไม่ได้บริโภคเพื่อเป็นยา ฉะนั้นจะกล่าวอ้างว่าฉันเพื่อเป็นยาไม่ได้  [595: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๕๐/๔๕๔.] 

ประเด็นที่ ๓ เรื่องปกติพระพุทธเจ้าอยู่ในอาวาสนุ่งสบงเพียงตัวเดียว
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า ปกติเวลาที่พระพุทธเจ้าอยู่ในอาวาสนุ่งสบงเพียงตัวเดียวเท่านั้น[footnoteRef:596] [596: 	 ดูรายละเอียดใน ป๊อก บางกรวย แสนสุข, ช่วงพระอาจารย์เมตตาตอบคำถามข้อธรรมประเด็นต่างๆ ประจำวันอาทิตย์ที่ ๑๘ มิถุนายน ๒๕๖๐, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch ?v=ucgxu-yDITk [๒๔ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒๙.๔๗-๓๐.๑๓].] 

แต่ในอรรถกถาพรหมชาลสูตร พรรณนาเรื่องปริพาชก ความว่า “ปกติเวลาที่พระพุทธเจ้าอยู่ในอาวาสจะนุ่งผ้าสบง ๒ ชั้น รัดผ้าประคดเอว ห่มผ้าจีวรเฉวียงบ่า”[footnoteRef:597] [597: 	 ดูรายละเอียดใน ที.สี.อ. (ไทย) -/๔/๗๖.] 

ประเด็นที่ ๔ เรื่องภิกษุบวชก่อนต้องกราบภิกษุบวชทีหลัง กรณีภิกษุบวชก่อนพรรษาขาด 
อุบาสกจาก สปป.ลาวถาม : เคยได้ยินครั้งนึงพระอาจารย์พูดว่า พระบวชก่อนต้องกราบพระบวชทีหลัง ในกรณีที่พระบวชก่อนเข้าจำพรรษาแล้วขาดพรรษา แล้วทำให้ไม่ได้พรรษา เป็นไปได้มั้ยครับพระอาจารย์?
พระคึกฤทธิ์ตอบ : ถ้าพูดถึงก็เป็นไปได้ ในกรณีที่พรรษาขาด[footnoteRef:598]  [598: 	 ดูรายละเอียดใน พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธิ์, พระอาจารย์คึกฤทธิ์-สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๔-๑๒-๒๐, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PSl V-KWijyU [๖ มิถุนายน ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๑๗.๐๓-๑.๑๘.๐๐].] 

แต่ในอวันทิยาทิปุคคละ อธิบายว่า “ภิกษุผู้บวชก่อนไม่ควรไหว้ภิกษุบวชทีหลัง”[footnoteRef:599] ส่วน
ในวัสสานจาริกาปฏิกเขปาทิ ระบุว่า “ภิกษุอยู่จำพรรษาไม่ครบ ๓ เดือนต้องอาบัติทุกกฎ”[footnoteRef:600] จากการสืบค้นข้อมูล ผู้วิจัยไม่พบหลักฐานว่ามีพุทธดำรัสตัดอายุพรรษาภิกษุ ในกรณีที่ภิกษุอยู่จำพรรษาไม่ครบเลย [599: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๑๒/๑๒๖-๑๒๗.]  [600: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๘๕/๒๙๔.] 

ประเด็นที่ ๕ เรื่องพระภิกษุที่อยู่ป่าไม่ต้องถือนิสสัย
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า ภิกษุอายุยังไม่ถึง ๕ พรรษาต้องถือนิสัย ยกเว้นภิกษุผู้อยู่ป่าไม่ต้องถือนิสัย[footnoteRef:601]  [601: 	 ดูรายละเอียดใน พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธิ์, พระอาจารย์คึกฤทธิ์-สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๔-๐๒-๐๘, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=TY CgmPO6Gyo [๔ มิถุนายน ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๑๗.๑๒-๑.๑๗.๕๒].] 

แต่ในคมิกาทินิสสยวัตถุ (เรื่องไม่ต้องถือนิสสัยเพราะหาผู้ให้นิสสัยไม่ได้) ความว่า “ให้ภิกษุผู้อยู่ป่าคิดในใจไว้ว่า เมื่อมีภิกษุผู้ที่สมควรจะขอถือนิสัยด้วยมาถึง ให้ถือนิสัยกับท่าน”[footnoteRef:602] [602: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๒๑/๑๘๙.] 

ประเด็นที่ ๖ เรื่องอาบัติในเสขิยวัตรเป็นคำสาวกพระพุทธเจ้าไม่ได้บัญญัติ 
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า เสขิยวัตร ๗๕ ข้อ พระพุทธเจ้าเจ้าไม่ได้บัญญัติอาบัติไว้[footnoteRef:603]  [603: 	 Nanaly Chana, สิกขาบท ๑๕๐/๒๒๗ : เสขิยวัตร ไม่มีปรับอาบัติ ที่ปรับอาบัติเป็นคำสาวก โดย อ. คึกฤทธิ์ โสติผโล, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=7aXgG9p39es [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๐๗-๑.๑๙].] 

แต่ในเสขิยกัณฑ์ ปริมัณฑลวรรค สิกขาบทที่ ๑ มีข้อความระบุว่า “พระพุทธเจ้าทรงปรับอาบัติทุกกฏ แก่ภิกษุพวกฉัพพัคคีย์ผู้ล่วงละเมิด”[footnoteRef:604] นอกจากจะมีการปรับอาบัติในปริมัณฑลวรรคแล้ว ยังมีวรรคอื่น ๆ อีกที่พระพุทธเจ้าปรับอาบัติแก่ภิกษุผู้ล่วงละเมิดในอีก ๖ หมวดที่เหลือด้วย คือ [604: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๗๖-๕๘๕/๖๔๙-๖๕๐-๖๕๙.] 

	๒. อุชชัคฆิกวรรค หมวดว่าด้วยการหัวเราะ[footnoteRef:605] [605: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๘๖-๕๙๕/๖๖๐-๖๖๙.] 

	๓. ขัมภกตวรรค หมวดว่าด้วยการเท้าสะเอว[footnoteRef:606] [606: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๕๙๖-๖๐๕/๖๗๐-๖๘๐.] 

	๔. ปิณฑปาตวรรค หมวดว่าด้วยบิณฑบาต[footnoteRef:607] [607: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๐๖-๖๑๖/๖๘๑-๖๙๒.] 

	๕. กพฬวรรค หมวดว่าด้วยคำข้าว[footnoteRef:608] [608: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๑๗-๖๒๖/๖๙๓-๗๐๒.] 

	๖. สุรุสุรุวรรค หมวดว่าด้วยการฉันดังซู้ด ๆ[footnoteRef:609] [609: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๒๗-๖๓๗/๗๐๓-๗๑๖.] 

	๗. ปาทุกาวรรค หมวดว่าด้วยเขียงเท้า[footnoteRef:610] [610: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๖๓๘-๖๕๔/๗๑๗-๗๓๔.] 

	นอกจากนี้แล้ว พระคึกฤทธิ์ยังได้กล่าวอีกว่า “แม้ประพฤติล่วงละเมิดเสขิยวัตรก็ไม่ได้ปิดมรรคผล”[footnoteRef:611] แต่ในอรรถกถาอลคัททูปมสูตร ระบุว่า “อาบัติ ๗ กอง (รวมอาบัติในเสขิยวัตรด้วย) ย่อมปิดกั้นสวรรค์และนิพพาน ตราบใดที่ภิกษุต้องอาบัติ แล้วยังปฏิญญาความเป็นภิกษุ ยังไม่อยู่ปริวาสกรรม และยังไม่แสดงอาบัติ”[footnoteRef:612] [611:  ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, พุทธวจนสนทนาธรรมช่วงค่ำ วันเสาร์ที่ ๑๘ พฤษภาคม ๒๕๖๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=jBz-Kp9iNFg [๒๘ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๔๖.๑๖-๔๖.๓๐].]  [612: 	 ดูรายละเอียดใน ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๒๓๔/๑๒-๑๓.] 

	ในประเด็นที่ ๗ เรื่องพระภิกษุใส่กางเกงในหรือบ๊อกเซอร์ได้ไม่มีความผิดอะไร
พระมาร์คอ่านคำถาม : พระภิกษุสงฆ์ใส่กางเกงในหรือบ๊อกเซอร์ผิดศีลหรือไม่ครับ?
	พระคึกฤทธิ์ตอบ : ไม่มีบัญญัตินะ อยากใส่ก็ใส่ ไม่ได้มีความผิดอะไร[footnoteRef:613]  [613: 	 ดูรายละเอียดใน พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธิ์, สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๒-๐๓-๓๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=HlhULd9kqG0 [๑๓ พศจิกายน ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๑.๔๓.๒๘-๑.๔๓.๔๕].] 

แต่ในขุททกวัตถุ (เรื่องการนุ่งห่มอย่างคฤหัสถ์) ระบุว่า “พระผู้มีพระภาคทรงปรับอาบัติทุกกฏแก่พวกภิกษุฉัพพัคคีย์ที่นุ่งผ้าอย่างคฤหัสถ์”[footnoteRef:614] ส่วนอรรถกถาเสขิยุทเทส ปริมัณฑลสิกขาบท ยังอธิบายอีกว่า “ภิกษุผู้นุ่งผ้าอย่างคฤหัสถ์ต้องอาบัติทุกกฎ”[footnoteRef:615] [614: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๒๘๐/๖๘.]  [615: 	 ดูรายละเอียดใน กงฺขา.อ. (ไทย) หน้า -/-/๔๕๕-๔๕๖.] 

ประเด็นที่ ๘ เรื่องพระศาสดาไม่อนุญาตให้บัณเฑาะก์บวช
อุบาสกถาม : อยากจะสอบถามเกี่ยวกับเกย์ตุ๊ด เขาอยากจะบวชกัน ท่านมีแนวทางสำหรับพวกเขามั้ยว่า ควรจะปฏิบัติตัวยังไง
	พระคึกฤทธิ์ตอบ : พระศาสดามีแนวทางอยู่แล้วว่า ไม่อนุญาตให้บวช[footnoteRef:616] [616: 	 ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq กระเทยสามารถบวชได้หรือไม่, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=Gq7VdWK2L8w [๒๐ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๐.๐๕-๐.๒๘].] 


แต่ในอรรถกถาปัณฑกวัตถุกถา ได้อธิบายว่า 
บัณเฑาะก์ทั้งหมดแบ่งเป็น ๕ ประเภท คือ ๑. อาสิตตบัณเฑาะก์ ๒. อุสูยบัณเฑาะก์ ๓. โอปักกมิกบัณเฑาะก์ ๔. ปักขบัณเฑาะก์ ๕. นปุงสกบัณเฑาะก์ บัณเฑาะก์ ๒ ประเภทแรก บวชได้ ส่วนบัณเฑาะก์ประเภทที่ ๓, ๔ และ ๕ บวชไม่ได้ ยกเว้นบัณเฑาะก์ ประเภทที่ ๔ อนุญาตให้บวชได้ในปักษ์ที่ไม่เป็นบัณเฑาะก์เท่านั้น ส่วนในปักษ์ที่เป็นบัณเฑาะก์บวชไม่ได้[footnoteRef:617] [617: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ม.อ. (ไทย) ๓/๑๐๙/๑๐๐-๑๐๑.] 

ประเด็นที่ ๙ เรื่องภิกษุที่ช่วยงานสงฆ์ไม่ต้องมีไตรจีวรครบในการเดินทาง
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า พระศาสดาอนุญาตให้สงฆ์สมมติให้กับภิกษุผู้มีกิจภาระช่วยงานสงฆ์ไม่ต้องมีจีวรครบสำรับในการเดินทาง[footnoteRef:618]  [618: 	 ดูรายละเอียดใน Rosesirin Media, #Buddhawajana #พุทธวจน (เมื่อผัสสะเกิด เวทนาฯลฯ) พอจ.ตอบคำถามปฏิบัติและทั่วไป, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=qEP 3PbNKADI [๒๓ สิงหาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๘.๐๓-๘.๓๑].] 

แต่ในอุทโทสิตสิกขาบท ระบุว่า “พระผู้มีพระภาคได้รับสั่งภิกษุทั้งหลายว่า เราอนุญาตให้สมมติเพื่อไม่เป็นการอยู่ปราศจากไตรจีวร เพื่อภิกษุผู้เป็นไข้”[footnoteRef:619] [619: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๒/๔๗๓/๑๐.] 

ประเด็นที่ ๑๐ เรื่องภิกษุสวมรองเท้าเข้าในตัวบ้านไม่มีอาบัติ
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า การสวมรองเท้าเข้าในตัวบ้านไม่มีปรับอาบัติ[footnoteRef:620]  [620: 	 ดูรายละเอียดใน ป๊อก บางกรวย แสนสุข, พอจ เมตตาอธิบายภิกขุใส่รองเท้าบิณฑบาตรได้หรือไม่, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=nmkG0AC-xW4 [๒๔ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๔.๔๙-๕.๒๗].] 

ในคิหิวิกตานุญญาตาทิ (ทรงห้ามและอนุญาตให้สวมรองเท้าเข้าหมู่บ้าน) ระบุว่า “ภิกษุรูปใดสวมรองเท้าเข้าหมู่บ้านต้องอาบัติทุกกฏ”[footnoteRef:621] คำว่า หมู่บ้าน บาลีใช้คำว่า “คาม”[footnoteRef:622] คำว่า คาม นอกจากแปลว่า หมู่บ้าน แล้วยังสามารถแปลว่า ภายในบ้านด้วย มีหลักฐานในอุจฉุทายิกาวิมาน อธิบายว่า “คำว่า ในหมู่บ้านนี้ (อิมเมว คาม) คือ ในบ้านนี้นั่นเอง”[footnoteRef:623] [621: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๕/๒๕๖/๓๑.]  [622: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (บาลี) ๕/๒๕๖/๒๐.]  [623: 	 ดูรายละเอียดใน ขุ.วิ.อ. (ไทย) -/๒๙๙/๑๕๑.] 

เมื่อพิจารณาด้วยหลักฐาน จะเห็นว่า คำว่า คาม นอกจากจะแปลว่า หมู่บ้านแล้ว ยังสามารถแปลว่า ในตัวบ้านได้อีกด้วย ดังนั้น คำว่า คาม จึงครอบคลุมไปถึงในตัวบ้านด้วย เพราะฉะนั้นถ้ามีภิกษุรูปใดสวมรองเท้าเข้าไปในตัวบ้านก็จะต้องอาบัติทุกกฏด้วยเช่นกัน
ในหลักฐานทั้ง ๑๐ ประเด็นข้างต้น จะเห็นได้ว่า การที่พระคึกฤทธิ์ได้เผยแผ่คำสอนด้านพระวินัย โดยการแก้ไขและปรับเปลี่ยนความหมายในตัวสิกขาบท รวมไปถึงยกเลิกการปรับอาบัติในสิกขาบทบัญญัติ จึงเป็นการเปิดโอกาสให้ภิกษุผู้ไม่รู้ทั่วถึงในพระวินัย เข้าใจความหมายสิกขาบทในข้อนั้น ๆ ผิดไป รวมไปถึงเป็นสาเหตุให้ภิกษุนั้นล่วงละเมิดสิกขาบทบัญญัติ และต้องอาบัติโดยไม่รู้ตัวอยู่เป็นนิตย์ ทั้งยังเป็นการปิดกั้นสวรรค์และนิพพาน
๕. ใช้คำศัพท์เดิม แต่บัญญัติความหมายของคำศัพท์ขึ้นมาใหม่ เพื่อแทนที่ความหมายเดิม
	พระคึกฤทธิ์ได้บัญญัติความหมายของคำศัพท์ขึ้นมาใหม่ โดยผู้วิจัยจะยกตัวอย่างคำศัพท์คำว่า สัตตานัง ซึ่งความหมายเดิมคำว่า สัตตานัง มีความหมายดังนี้
อนึ่ง ความหมายของคำว่า สตฺตาน อธิบายตามหลักบาลีไวยากรณ์ ได้ว่า เป็นคำประกอบวิภัตติของคำว่า สตฺต แจกวิภัตติและนามนาม ตามหลักของ อ การันต์ ใช้ในลักษณะ จตุตถี-วิภัตติ เขียนว่า สตฺตาน อ่านว่า สัด-ตา-นัง หมายถึง แก่สัตว์ทั้งหลาย เพื่อสัตว์ทั้งหลาย ต่อสัตว์ทั้งหลาย ใช้ในลักษณะ ฉัฏฐีวิภัตติ เขียนว่า สตฺตาน อ่านว่า สัด-ตา-นัง หมายถึง แห่งสัตว์ทั้งหลาย ของสัตว์ทั้งหลาย เมื่อสัตว์ทั้งหลาย[footnoteRef:624] [624:  มานพ บุญชื่น, “การศึกษาวิเคราะห์การอวดอุตตริมนุสสธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑), หน้า ๑๔๖.] 

	ต่อมา ความหมายคำศัพท์คำว่า สัตตานัง ที่พระคึกฤทธิ์ได้บัญญัติขึ้นมาใหม่ ความว่า
สัตว์เนี่ยมันไม่ได้เกี่ยวกับขันธ์ ๕ แต่เป็นสิ่งที่เข้ามาหลงยึดติดขันธ์ ๕ ดังนั้นสัตว์ผู้มีอวิชชาเนี่ยมันไม่ใช่ขันธ์ ๕ แต่มันมาหลงยึดขันธ์ ๕ ดังนั้นมันไม่ใช่ขันธ์ ๕ มันเป็นใครก็ไม่รู้ ก็ตอนนี้ยังไม่รู้ไม่เป็นไรปล่อยมันว่าง ๆ ไปก่อน มันเป็นใครก็ไม่รู้ แต่พุดเจ้าเรียกมันว่า สัตตานัง[footnoteRef:625]	 [625:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *ความหมายของคำว่า “สัตว์”, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5uhIaDhJxus [๒๒ มิถุนายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๕๓-๑.๑๘].] 

	นอกจากการบัญญัติความหมายคำศัพท์คำว่า สัตตานัง ขึ้นมาใหม่แล้ว ยังมีคำศัพท์อื่น ๆ อีก เช่น สกิเทว[footnoteRef:626] มนสิการ[footnoteRef:627] อนัตตา[footnoteRef:628] เป็นต้น และผลที่เกิดจากการบัญญัติความหมายของคำศัพท์ขึ้นมาใหม่ จึงเป็นการเปิดโอกาสให้ผู้ที่รู้ไม่ทั่วถึงในคำสอนทางพระพุทธศาสนา เข้าใจความหมายของคำศัพท์ผิดเพี้ยนไปจากเดิม รวมถึงยังจะเป็นสาเหตุให้ผู้ที่ได้รับฟังการบรรยายเข้าใจคำสอนในพระพุทธศาสนาพุทธคลาดเคลื่อนไปอีกด้วย [626:  ป๊อก บางกรวย แสนสุข, พอจ อธิบายนัยของสกทาคามีเป็นอย่างไร, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?time_continue=194&v=PqA_YDZhPqA [๒๕ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๖.๑๕-๖.๒๔].]  [627:  พุทธวจนทีวี, พุทธวจนสนทนาธรรม ช่วงเช้า วันอาทิตย์ที่ ๑๑ พฤศจิกายน ๒๕๖๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5sb0VvW72jU&feature=youtu.be&fbclid=IwAR3lwSI pgCN1dDIMagf4KjoUuKbTelCOFVnoldOzy_ORL6acFCcnpFN6hw8 [๒๒ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๒๖.๔๒-๑.๒๖.๕๐].]  [628:  ป๊อก บางกรวย แสนสุข, พอจ เมตตาอธิบายนัยของอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=rSVa_m6k60U&feature=youtu.be [๑๐ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๕๓-๓.๐๙].] 

๖. เมื่อศึกษาภาคทฤษฎี (คันถธุระ) ผิด วิธีการปฏิบัติเพื่อจะเข้าสู่วิปัสสนาจึงเดินผิดทาง
	การศึกษาเล่าเรียนด้วยตนเอง โดยปราศจากการแนะนำสั่งสอนของอาจารย์ เป็นสาเหตุให้ผู้ศึกษามีโอกาสที่จะเข้าใจผิดได้ แม้เมื่อจะกล่าวถึงการศึกษาของภิกษุแล้วก็มี ๒ อย่างด้วยกัน คือ “คันถธุระ (การศึกษาเรียนรู้ภาคทฤษฎี) และวิปัสสนาธุระ (การนำทฤษฎีที่ได้ศึกษาเล่าเรียนมาสู่ภาคปฏิบัติวิปัสสนา)”[footnoteRef:629] โดยเฉพาะพระธรรมวินัยซึ่งเป็นคำสอนที่มีความละเอียด ลึกซึ้ง สุขุม ลุ่มลึก ดังปรากฏในพรหมายาจนสูตรว่า “ธรรมที่เราได้บรรลุแล้วนี้ ลึกซึ้ง เห็นได้ยากรู้ตามได้ยาก สงบ ประณีต ไม่เป็นวิสัยแห่งตรรกะ ละเอียด บัณฑิตจึงจะรู้ได้”[footnoteRef:630] ด้วยเหตุนี้ การศึกษาพระธรรมวินัยนี้จึงจำเป็นจะต้องมีอาจารย์คอยแนะนำ และจะต้องศึกษาเรียนรู้ไปตามลำดับขั้น ดังหลักฐานปรากฏในปหาราทสูตรว่า “ธรรมวินัยนี้มีการศึกษาไปตามลำดับมีการบำเพ็ญไปตามลำดับ มีการปฏิบัติไปตามลำดับ ไม่ใช่มีการบรรลุอรหัตตผลโดยทันที”[footnoteRef:631]  [629:  ดูรายละเอียดใน ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๑/-/๗.]  [630:  ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๗๒/๒๒๙.]  [631:  องฺ.อฏฺก. (ไทย) ๒๓/๑๙/๒๔๘.] 

	ส่วนในกรณีของพระคึกฤทธิ์ที่ได้ศึกษาคำสอนด้วยตนเอง โดยปฏิเสธการศึกษาในระบบของคณะสงฆ์ และปฏิเสธการเข้าไปสอบถามผู้รู้ด้านพระธรรมวินัย รวมถึงการปฏิเสธคำอธิบายในคัมภีร์อรรถกถา เมื่อการศึกษาความรู้ภาคทฤษฎีขาดผู้ที่คอยแนะนำสั่งสอน จึงเปิดโอกาสให้การปฏิบัติเพื่อเข้าสู่วิปัสสนาภาวนาเดินผิดทางไปด้วย ยกตัวอย่าง เช่น พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวว่า “เรื่องกรรมฐาน ๔๐ ไม่มีในพุทธวจนะเป็นสิ่งที่แต่งขึ้นใหม่”[footnoteRef:632] แต่หลักฐานในสุภสูตรและอรรถกถา ระบุว่า “พระผู้มีพระภาคตรัสว่า กรรมฐานเป็นการงานของภิกษุ[footnoteRef:633]  และในคัมภีร์วิสุทธิมรรคยังได้อธิบายคำว่า [632:  ดูรายละเอียดใน nirdukkha, สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๐๒Jul๒๐๑๑_Full, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=9yo30CWeIzA [๓๐ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๑.๓๒.๐๗-๑.๓๒.๑๔].]  [633:  ดูรายละเอียดใน ม.ม. (ไทย) ๑๓/๔๖๔/๕๘๕-๕๘๖, ม.ม.อ. (ไทย) -/๔๖๔/๔๑๖.] 

กรรมฐานทั้ง ๔๐ ประการว่า “... ในกัมมัฏฐาน ๔๐ ประการนี้ คือ กสิณ ๑๐[footnoteRef:634] อสุภะ ๑๐[footnoteRef:635] อนุสสติ ๑๐[footnoteRef:636] พรหมวิหาร ๔[footnoteRef:637] อรูป ๔[footnoteRef:638] สัญญา ๑[footnoteRef:639] ววัตถาน ๑[footnoteRef:640] ฉะนี้แล ...”[footnoteRef:641] [634:  องฺ.เอกก. (ไทย) ๒๐/๔๔๓-๔๕๒/๕๐.]  [635:  อภิ.สงฺ.อ. (ไทย) -/๒๖๓/๔๓๕-๔๓๖.]  [636:  องฺ.เอกก. (ไทย) ๒๐/๔๗๓-๔๘๒/๕๐.]  [637:  ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๓๐๘/๒๘๐.]  [638:  องฺ.เอกก. (ไทย) ๒๐/๔๓๘-๔๔๒/๔๙-๕๐.]  [639:  ส.ม. (ไทย) ๑๙/๒๕๐/๑๙๕.]  [640:  ม.มู. (ไทย) ๑๒/๓๐๕/๓๓๕-๓๓๖.]  [641:  วิสุทฺธิ.อ. (ไทย) ๑/๔๗/๑๖๔. ] 

	นอกจากนี้ พระคึกฤทธิ์ยังได้สอนว่า พระพุทธเจ้าสอนให้ละนันทิ (ละความเพลิน)[footnoteRef:642] แต่ในวิโมกขกถา นิทเทส ระบุว่า พระผู้มีพระภาคทรงตรัสสอนให้ละตัณหา[footnoteRef:643] ในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ระบุว่า ละตัณหาด้วยการเจริญมรรคมีองค์ ๘[footnoteRef:644] ส่วนในมหาสติปัฏฐานสูตร อุทเทส ยังระบุอีกว่า แนวทางในการปฏิบัติทั้งหมดเมื่อย่อให้เหลือหนึ่งอย่างก็คือ สติปัฏฐาน ๔[footnoteRef:645] และยังมีประเด็นอื่น ๆ อีก ที่ผู้วิจัยไม่ได้ยกมาแสดงในที่นี้อีกหลายประเด็นด้วยกัน [642:  ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq วิธีละนันทิ (๒), [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=u2BTQvjmJe8 [๑๓ กันยายน ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๐.๐๔-๐.๒๖]. ]  [643:  ดูรายละเอียดใน ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๒๒๒/๓๗๖.]  [644:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๔/๒๑-๒๒.]  [645:  ดูรายละเอียดใน ที.ม. (ไทย) ๑๐/๓๗๓/๓๐๑.] 

๔.๒.๒ ผลกระทบที่มีต่อคณะสงฆ์
	คำว่า “คณะสงฆ์” ในที่นี้ผู้วิจัยหมายถึง บุคคลผู้ที่เข้ามาบวชเป็นภิกษุในพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท ทั้งฝ่ายมหานิกายและธรรมยุต รวมถึงภิกษุเถรวาทที่อยู่ในต่างประเทศ ส่วนคำว่า “ผลกระทบที่มีต่อคณะสงฆ์” หมายถึง ผลกระทบที่มีต่อพระภิกษุสงฆ์เถรวาทที่อาศัยอยู่ในประเทศไทย รวมไปถึงพระภิกษุสงฆ์เถรวาทที่อยู่ในต่างประเทศด้วย
	สืบเนื่องมาจากพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้เผยแผ่คำสอนในส่วนที่ (เชื่อและเข้าใจว่า) เป็นคำสอนของพระศาสดาล้วน เรียกว่า พุทธวจนะ ต่อมา หลักคำสอนนี้ ได้ถูกถ่ายทอดและเผยแพร่ออกมา ผ่านทางสื่อโทรทัศน์ และโซเซียลเน็ตเวิร์ค[footnoteRef:646] ทั้งยังมีการถ่ายทอดสดประจำวัน ก่อนฉัน-หลังฉัน และช่วงค่ำของวัน[footnoteRef:647] รวมถึงได้มีการออกไปแสดงธรรมนอกสถานที่ตามวัดต่าง ๆ ยกตัวอย่าง เช่น วัดป่าพันลำ[footnoteRef:648] วัดเนินพระ[footnoteRef:649] วัดป่าบ้านผือ[footnoteRef:650] เป็นต้น และมีอีกหลายวัดที่พระคึกฤทธิ์และคณะได้ไปทำการเผยแผ่พุทธวจนะ ด้วยเหตุนี้ จึงทำให้ได้รับความสนใจจากพระภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกา เข้ามาศรัทธาเลื่อมใสเป็นจำนวนมาก โดยเฉพาะพระภิกษุสามเณรผู้ที่รู้ไม่ทั่วถึงในพระธรรมวินัย เพราะด้วยการอาศัยสื่อต่าง ๆ ในการเผยแผ่คำสอน จึงทำให้มีผู้เลื่อมใสศรัทธาเพิ่มมากยิ่งขึ้นอย่างรวดเร็ว จนได้มีการจัดตั้งพุทธวจนสถาบันตามจังหวัดต่าง ๆ ทั้งในประเทศไทยและในต่างประเทศ[footnoteRef:651] รวมถึงวัดที่เข้าร่วมการเป็นพุทธวจสถาบันด้วย นอกจากนี้ทางมูลนิธิพุทธโฆษณ์ยังได้จัดงานเพื่อการเผยแผ่พุทธวจนะ ซึ่งใช้ชื่องานนี้ว่า “รักและศรัทธาพระตถาคต” โดยภายในงานนี้ พระชัยณรงค์ซึ่งเป็นพระภิกษุที่อยู่ในคณะทำงานเผยแผ่พุทธวจนะ ได้กล่าวการบรรยายในงานว่า  [646:  Aon Waraporn, พุทธวจน : เพียงรู้ลมเข้า-ออก ปัญญาทุกประเภทจะเกิดขึ้น, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=M7KZ-mO6w_8 [๘ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕].]  [647:  วัดนาป่าพง, พุทธวจน: วีดีโอพุทธวจนสนทนาช่วงก่อนฉัน-หลังฉัน, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://watnapp.com/video [๘ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕].]  [648:  พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธิ์, วัดป่าบ้านพันลำ จ.บึงกาฬ | ๑๔-๐๓-๒๕๕๖ | พุทธวจน โดยพระอาจารย์คึกฤทธิ์ วัดนาป่าพง [๑/๒], [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=O9tmId-sNLE [๙ มกราคม ๒๕๖๕].]  [649:  Sodaban Buddhist, พุทธวจน-ความเข้าใจผิดและความยึดมั่นใน “อรรถกถา”, [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=3isd_WcBOqQ [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑].]  [650:  HiDhammaDotCom, ความสำคัญของพุทธวจน ธรรมบรรยาย(๑/๔), [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=4Gt_Aw0Noyo [๙ มกราคม ๒๕๖๕].]  [651:  พุทธวจนสถาบัน, เครือข่ายพุทธวจน, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://buddha-net.com [๓ มกราคม ๒๕๖๕]. ] 

ปัญหาอีกอย่างหนึ่งที่เราเจอในปัจจุบันนี้ก็คือ ในพระไตรปิฎกที่เราคิดว่าเป็นที่บรรจุคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าอย่างเดียว แต่พอเราเข้าไปอ่านเข้าไปศึกษากันจริง ๆ กลับพบว่าไม่ได้เป็นอย่างที่เราคิด ในนั้นยังมีคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่ที่ถูกปลอมปนเข้ามาอยู่อีกเยอะพอสมควร 
ดังนั้น ทางวัดนาป่าพงนำโดยท่านพระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ประธานสงฆ์และคณะกลุ่มอาสาสมัครผู้มีความศรัทธาในคำสอนของสัมมาสัมพุทธะ ผู้เห็นประโยชน์และมีความเสียสละจึงได้ช่วยกันทำหนังสือพุทธวจนปิฎกขึ้นมา โดยในเนื้อหาของหนังสือเล่มนี้ ได้ทำการแยกแยะข้อมูลให้กับพวกเราได้ทราบว่า อันไหนเป็นคำสอนของสัมมาสัมพุทธะ อันไหนไม่ใช่ อันไหนเป็นคำสอนของสาวก[footnoteRef:652]  [652:  ดูรายละเอียดใน บ้านบุหลัน BN : ๖๙๘, ความเป็นมาของหนังสือ พุทธวจน-ปิฎก, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=MoBa5Q0UbZ0 [๒๓ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๐๕-๓.๐๒].] 

นอกจากคำบรรยายของพระชัยณรงค์ข้างต้นแล้ว พระคึกฤทธิ์ยังได้ประกาศอีกว่า 
และคำสอนพระศาสดาทั้งชีวิต เรารวบรวมไว้ให้แล้ว ไม่ใช่เล่มเดียวนะ ๓๓ เล่ม เพียงพอแล้วไม่ต้องไปรอคำแต่งใหม่ พุทธวจนปิฎกจะมาแทนพระไตรปิฎกทั้งหมดในประเทศไทยและในโลก โยมทราบมั๊ยว่าไม่มีใครในโลกทำหนังสือที่รวบรวมเฉพาะคำของตถาคตขึ้นมา แต่เป็นเรื่องที่เป็นไปแล้วในปัจจุบัน[footnoteRef:653]  [653:  Jaima Mama, คึกพุทธวจนปิฎก, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watc h?v=zpP-r50n97E [๒๓ มิถุนายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๐-๐.๓๔].] 

ดังนั้น เมื่อพุทธบริษัทผู้ไม่รู้ทั่วถึงในคำสอนของพระศาสดา ได้รับฟังข้อมูลเช่นนี้ ย่อมจะมีความเข้าใจว่า พระคึกฤทธิ์และพระภิกษุในวัดนาป่าพงมีความน่าเลื่อมใสศรัทธาเป็นอย่างยิ่ง เพราะศึกษาแต่คำสอนของพระศาสดา ส่วนภิกษุเหล่าอื่นที่มีอยู่ในคณะสงฆ์ไทยนั้นไม่น่าเลื่อมใสศรัทธาเลย เพราะศึกษาและเผยแผ่สัทธรรมปฏิรูป (ธรรมปลอม) ที่ไม่ใช่คำสอนของพระศาสดา การที่พระคึกฤทธิ์ได้เผยแพร่หลักการและแนวทางการปฏิบัติออกมาเช่นนี้ จึงเป็นเหตุให้พระภิกษุสามเณรในคณะสงฆ์ มีความคิดเห็นแตกออกเป็น ๒ ฝ่าย คือ ๑) ฝ่ายพระภิกษุสามเณรที่หันไปเข้าร่วมแนวทางและการปฏิบัติตามหลักการพุทธวจนะที่พระคึกฤทธิ์ได้สร้างขึ้น ด้วยเห็นว่า พระคึกฤทธิ์มีความน่าเลื่อมใสศรัทธา มีการประพฤติปฏิบัติอย่างเคร่งครัด ถูกต้องตรงตามพระธรรมวินัย โดยยึดหลักการตามแบบอย่างพระศาสดา และอีกฝ่าย ๒) ฝ่ายพระภิกษุสามเณรอีกส่วนที่ไม่ได้ไปเข้าร่วมกับพระคึกฤทธิ์ ด้วยเห็นว่า พระคึกฤทธิ์มีทัศนะและการประพฤติปฏิบัติตนที่คลาดเคลื่อนไปจากหลักพระธรรมวินัย 
	ดังนั้น พระภิกษุผู้ที่สนใจเข้าร่วมแนวทางการปฏิบัติที่คณะสงฆ์วัดนาป่าพงได้จัดขึ้น ผ่านกระบวนการการฝึกอบรมจากศูนย์ฝึกภิกษุ โดยพุทธวจนสถาบันที่มีอยู่ เช่น คอร์สฝึกอบรมพระภิกษุที่วัดนาป่าพง[footnoteRef:654] และศูนย์ฝึกภิกษุที่พุทธวจนสถาบันปากช่อง[footnoteRef:655] เป็นต้น โดยเหล่าพระภิกษุผู้ได้รับการฝึกอบรมจึงมีโอกาสที่จะได้รับคำสอนที่เกิดจากการตีความพระธรรมวินัยของพระคึกฤทธิ์ โดยผู้วิจัยจะยกตัวอย่างการตีความคำสอนมาแสดงบางส่วน ดังต่อไปนี้  [654:  พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธิ์, การฝึกอบรมหลักปฏิบัติตามหลักพุทธวจน-เเด่ภิกขุจาก สปป.ลาว ครั้งที่ ๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=j3 ktyMsmT18 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].]  [655:  พุทธวจนสถาบันปากช่อง, ศูนย์ฝึกภิกษุ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.facebook.com/ buddhawajana.sujin [๙ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕].] 

	ประเด็นที่ ๑ เรื่องคัมภีร์ปริวาร คือ คัมภีร์ที่แต่งขึ้น
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า คัมภีร์ปริวาร คือ คัมภีร์ที่แต่งขึ้น อะไรที่แต่งขึ้นมันจะขัดกัน[footnoteRef:656]  [656: 	 ดูรายละเอียดใน พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ์, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&featur e=youtu.be [๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๕๔.๐๐-๕๔.๐๘].] 

แต่ในพระวินัยปิฎก ปริวาร บทนำ อธิบายว่า “คัมภีร์ปริวารเป็นคัมภีร์ที่พระสังคีติกาจารย์ยกขึ้นสังคายนา โดยประมวลเนื้อหาสำคัญที่มีอยู่ในพระวินัยตั้งแต่เล่มที่ ๑ ถึงเล่มที่ ๗ มาไว้ในคัมภีร์ปริวาร”[footnoteRef:657] [657: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ป. (ไทย) ๘/-/๗.] 

ประเด็นที่ ๒ เรื่องเมื่อพระอรหันต์นอนหลับยังมีความฝันอยู่
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า พระทัพพะก็เลยบอกว่า แม้แต่โดยความฝันข้าพระองค์ก็ยังไม่เคยฝันเสพกามเลย ... แสดงว่าพระอรหันต์เป็นไง ฝัน แต่ไม่ฝันเสพกามแค่นั้นเอง[footnoteRef:658] [658: 	 ดูรายละเอียดใน ศุภภัทร อินพุ่ม, พระอรหันต์ฝันมั้ย, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=RCK4jALtz6I [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๐๖-๓.๑๘].] 

แต่ในอรรถกถาตุวฏกสุตตนิทเทส ได้อธิบายว่า 
ในบรรดาความฝัน ๔ อย่าง คือ ๑. ฝันเพราะธาตุกำเริบ ๒. ฝันเพราะจิตอาวรณ์ ๓. ฝันเพราะเทวดาดลใจ ๔. ฝันเพราะบุพพนิมิตลางบอกเหตุ ความฝันทั้ง ๔ อย่างนี้ ปุถุชน พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี สามารถฝันเห็นได้ทั้ง ๔ อย่าง เพราะยังละความวิปลาสไม่ได้ แต่พระอรหันต์จะไม่ฝัน เพราะละความวิปลาสได้แล้ว[footnoteRef:659] [659: 	 ดูรายละเอียดใน ขุ.ม.อ. (ไทย) -/๑๖๒/๕๓๔.] 


ประเด็นที่ ๓ เรื่องให้โยมเขาโทรมาถวายอาหารทุกวันก็ได้
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า มีพระที่สวีเดนปรึกษาว่า มีโยมเอาอาหารมาถวายแล้วใส่ไว้ในตู้เย็นและบอกว่า อาหารนี้สำหรับทั้งอาทิตย์ พระที่อยู่สวีเดนก็คิดว่าจะฉันดีไหม พระคึกฤทธิ์ก็เลยแนะนำว่า ให้โยมเขาโทรมาถวายทุกวันก็ได้ ตัวไม่ต้องมา[footnoteRef:660] [660:  ดูรายละเอียดใน พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธิ์, พระอาจารย์คึกฤทธิ์-สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๖-๐๑-๒๓, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=jPw MkAndRSY [๑๕ กรกฎาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๒.๒๗.๔๓-๒.๒๘.๓๕].] 

	แต่ในทันตโปนสิกขาบท ระบุว่า “ภิกษุใดกลืนอาหารที่ยังไม่มีผู้ถวายให้ล่วงลำคอ ต้องอาบัติปาจิตตีย์[footnoteRef:661] ที่ชื่อว่า ที่ยังไม่มีผู้ถวาย ท่านกล่าวถึงของที่ยังไม่ได้รับประเคน”[footnoteRef:662] [661: 	 วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๖๓/๔๑๕.]  [662: 	 วิ.มหา. (ไทย) ๒/๒๖๖/๔๑๕.] 

	ประเด็นที่ ๔ เรื่องเมล็ดแตงโมเมล็ดทานตะวันจัดเป็นยา
พระมาร์คอ่านคำถาม : ทำไมเมล็ดแตงโมจึงฉันตอนบ่ายไม่ได้ แต่เมล็ดทานตะวันฉันได้?	
พระคึกฤทธิ์ตอบ : ใครบอกฉันไม่ได้ล่ะ (หัวเราะ) ไปบัญญัติเองอีก ทุกส่วนของต้นไม้ เรียก ยาวชีวิก (ยา)[footnoteRef:663]  [663: 	 ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq ของกลืนล่วงลำคอ ๔ อย่าง (๑), [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?time_continue=48&v=AaW9lBBw1bQ [๒๗ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๓๓-๐.๕๒].] 

แต่ในอรรถกถาวิกาลโภชนสิกขาบท ระบุว่า “เมล็ดธัญพืชชนิดต่าง ๆ จัดเป็นอาหารสำหรับมนุษย์บริโภคกัน[footnoteRef:664] และฉันได้ถึงเวลาเที่ยงวัน”[footnoteRef:665] [664: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๔๘-๒๔๙/๔๕๕.]  [665: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๒/๒๕๖/๔๕๙.] 

แม้ในอรรถกถาสิกขาบทนี้ จะไม่ได้ระบุว่า มีเมล็ดแตงโมเมล็ดทานตะวันด้วยก็จริง แต่ บุคคลทั่วไปนิยมบริโภคเมล็ดแตงโมและเมล็ดทานตะวันเพื่อเป็นอาหาร ไม่ได้บริโภคเพื่อเป็นยา ฉะนั้นจะกล่าวอ้างว่าฉันเพื่อเป็นยาไม่ได้ 
	ประเด็นที่ ๕ เรื่องวัตรของการบิณฑบาตไม่มีระบุว่าให้ถอดรองเท้าหรือสวมรองเท้า
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า ข้อปฏิบัติในการเดินบิณฑบาตไม่ได้ระบุว่าให้ภิกษุใส่รองเท้าหรือถอดรองเท้า[footnoteRef:666] [666: 	 ดูรายละเอียดใน ป๊อก บางกรวย แสนสุข, พอจ เมตตาอธิบายภิกขุใส่รองเท้าบิณฑบาตรได้หรือไม่, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=nmkG0AC-xW4 [๒๔ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๐๑-๐.๓๐].] 

ในข้อปฏิบัติของการบิณฑบาต ไม่ได้ระบุให้ภิกษุถอดรองเท้าขณะเดินบิณฑบาต ก็เพราะมีพุทธบัญญัติห้ามภิกษุสวมรองเท้าเข้าบ้านอยู่แล้ว ปรากฏในคิหิวิกตานุญญาตาทิ ความว่า “ภิกษุรูปใดสวมรองเท้าเข้าหมู่บ้าน ต้องอาบัติทุกกฎ”[footnoteRef:667] และอนุญาตให้ภิกษุสวมรองเท้าได้ในบางกรณี เช่น ภิกษุเท้าเจ็บ เป็นต้น ซึ่งปรากฏในคิหิวิกตานุญญาตาทิ ความว่า “ภิกษุรูปหนึ่งเท้าเจ็บเดินเข้าหมู่บ้านไม่ได้ ด้วยเหตุนี้ จึงมีพุทธบัญญัติให้ภิกษุเท้าเจ็บสวมรองเท้าเข้าหมู่บ้านได้”[footnoteRef:668] [667: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๕/๒๕๖/๓๑.]  [668: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๕/๒๕๖/๓๑.] 

ประเด็นที่ ๖ เรื่องสวดปาติโมกข์เป็นภาษาไทยได้
พระมาร์คอ่านคำถาม : การสวดปาติโมกข์เป็นภาษาบาลีท่านคงไม่เข้าใจ ทรงจำไม่ได้ แล้วจะปฏิบัติตามอย่างไร สวดปาติโมกข์เป็นภาษาไทยได้ไหม?
	พระคึกฤทธิ์ตอบ : สวดปาติโมกข์สวดเป็นภาษาไทยได้มั้ย? ได้นะ เอาให้เข้าใจ[footnoteRef:669] [669:  ดูรายละเอียดใน พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธิ์, สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๒-๐๒-๑๑_HD, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=VXC-qGPK2YU [๓๐ พฤษภาคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๕๕.๔๐-๕๖.๑๐].] 

แต่ในอรรถกถากัมมวรรค อธิบายว่า “สังฆกรรมของสงฆ์ต้องสวดด้วยอักขระภาษาบาลี ถ้าไม่สวดด้วยภาษาบาลี แล้วใช้ภาษาอื่น ๆ สวดสังฆกรรมแทน เป็นอันว่าสังฆกรรมนั้นเสียหายใช้การไม่ได้”[footnoteRef:670] [670: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ป.อ. (ไทย) ๓/๔๘๕/๗๐๔-๗๐๗.] 

ประเด็นที่ ๗ เรื่องภิกษุขโมยอาหารพระพุทธเจ้าลดหย่อนโทษจากปาราชิกเหลือปาจิตตีย์
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า ภิกษุขโมยทรัพย์ต้องอาบัติปาราชิกนะ แต่ภิกษุที่ขโมยอาหารของกลืนล่วงลำคอ ต้องอาบัติปาจิตตีย์ พระพุทธเจ้าลดหย่อนโทษจากปาราชิกเหลือปาจิตตีย์[footnoteRef:671]  [671: 	 ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, พุทธวจนสนทนาธรรม ช่วงเช้า วันอาทิตย์ที่ ๑๑ พฤศจิกายน ๒๕๖๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5sb0VvW72jU&feature=youtu.be &fbclid=IwAR3lwSIpgCN1dDIMagf4KjoUuKbTelCOFVnoldOzy_ORL6acFCcnpFN6hw8 
[๒๒ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๓๑.๑๙-๓๒.๐๐].] 

แต่ในปาราชิกสิกขาบทที่ ๒ วินีตวัตถุ ระบุว่า “ภิกษุรูปหนึ่งเข้าไปในร้านขายข้าวสุก มีจิตคิดจะลัก แล้วได้ขโมยข้าวสุกไปเต็มบาตร จึงเกิดความกังวลใจว่า เราต้องอาบัติปาราชิกหรือเปล่าหนอ จึงเข้าไปถามพระพุทธเจ้า พระผู้มีพระภาคจึงตรัสว่า ภิกษุ เธอต้องอาบัติปาราชิก”[footnoteRef:672] [672: 	 ดูรายละเอีดยใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๑๔๒/๑๐๙.] 

ประเด็นที่ ๘ เรื่องบุคคลละสังโยชน์ ๑๐ ได้โดยไม่ต้องอาศัยฌาน
อุบาสิกาถาม : การที่บุคคลละสังโยชน์ ๑๐ ได้แล้ว โดยไม่ได้ฌาน เป็นไปได้หรือไม่?
	พระคึกฤทธิ์ตอบ : เป็นไปได้สิ เมื่อกี้บอกไปแล้วเนาะ[footnoteRef:673]  [673: 	 ดูรายละเอียดใน nirdukkha, สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๒-๐๔-๒๘, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=XsqqnZ6SVbQ [๒ กันยายน ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๓๕.๑๑-๓๕.๒๐].] 

แต่ในฌานสูตร ระบุว่า “ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวว่า อาสวะทั้งหลายสิ้นไปได้ เพราะอาศัยปฐมฌาน ฯลฯ อาสวะทั้งหลายสิ้นไปได้ เพราะอาศัยสัญญาเวทยิตนิโรธ”[footnoteRef:674] [674: 	 องฺ.นวก. (ไทย) ๒๓/๓๖/๕๐๘.] 

ประเด็นที่ ๙ เรื่องพระพุทธเจ้าตรัสว่าห้ามฟังคำของสาวกในศาสนานี้
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า พระพุทธเจ้าตรัสห้ามว่า อย่าฟัง อย่าเรียน อย่าศึกษาเลย พระองค์ย้ำไว้ คำที่แต่งขึ้นใหม่หรือคำของสาวก[footnoteRef:675] [675:  ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq ทำไมต้องศึกษาแต่พุทธวจน_๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=IUrM8FNHNNs [๑๑ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๗.๔๓-๘.๒๒].] 

เมื่อไปตรวจดูจากหลักฐานที่พระคึกฤทธิ์อ้างว่า “พระศาสดาห้ามฟังคำสาวก” พบว่า ปรากฏอยู่ในปริสวรรค ความว่า “อยู่ภายนอก เป็นสาวกภาษิต”[footnoteRef:676] และเมื่อผู้วิจัยไปตรวจสอบดูหลักฐานในปริสวรรค (ฉบับบาลี) ใช้คำศัพท์ว่า “พาหิรกา สาวกภาสิตา”[footnoteRef:677] ซึ่งหลักฐานในอรรถกถาปริสวรรค ได้อธิบายไว้ว่า “อยู่ภายนอก (พาหิรกา) ได้แก่ อยู่นอกพระศาสนา คำว่า เป็นสาวกภาษิต (สาวกภาสิตา) ได้แก่ ที่พวกสาวกของพาหิรกาศาสดาเหล่านั้นกล่าวไว้”[footnoteRef:678] [676:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๔๘/๙๑.]  [677: 	 ดูรายละเอียดใน องฺ.ทุก. (บาลี) ๒๐/๔๘/๗๐.]  [678: 	 ดูรายละเอียดใน องฺ.ทุก.อ. (ไทย) ๒/๔๘/๗๐.] 

	โดยเมื่อพิจารณาจากหลักฐานแล้ว จะเห็นว่า คำสอนของสาวกที่พระพุทธเจ้าตรัสห้ามไม่ให้ฟัง ก็คือ สาวกของพวกลัทธิต่าง ๆ นอกพระพุทธศาสนา ไม่ได้หมายถึง การห้ามฟังคำสอนของพระสาวกในศาสนานี้ ซึ่งนอกจากนี้ ในอนุตตริยสูตร ยังได้ระบุอีกว่า “ผู้ที่มีศรัทธาเลื่อมใสแล้ว ฟังธรรมของตถาคตหรือสาวกของตถาคต การฟังนี้เป็นการฟังที่ยอดเยี่ยมกว่าการฟังทั้งหลาย”[footnoteRef:679] [679:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ฉกฺก. (ไทย) ๒๒/๓๐/๔๗๓.] 

	ประเด็นที่ ๑๐ เรื่องพระพุทธเจ้าไม่ไปโปรดอาฬารดาบสและอุทกดาบสเพราะอายุยืนยาว
เยาวชนชายถาม : ทำไมพระพุทธเจ้าถึงไม่ไปแสดงธรรมให้อาฬารดาบสและอุทกดาบสที่ชั้นพรหมครับ?
	พระคึกฤทธิ์ตอบ : เพราะอายุในชั้นพรหมของอาฬารดาบสและอุทกดาบสมีอายุยืนมากเกินไป[footnoteRef:680]  [680: 	 ดูรายละเอียดใน ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@พุทธวจน_ช่วงคำถามเช้าวันอาทิตย์ที่ ๑ กันยายน ๒๕๖๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=q_TvYGKSvl4&list=PLsc9 1aJ1_crMnLCEjOWD1HR7FUIrkxj4q [๑๐ กันยายน ๒๕๖๒].] 

แต่ในอรรถกถาปาสราสิสูตร อธิบายว่า “เพราะว่าอาฬารดาบสและอุทกดาบสไปเกิดในอรูปพรหม จึงไม่มีประสาทหูในการรับฟังธรรมเทศนา และด้วยไม่มีประสาทหูที่ใช้ในการฟังธรรม จึงทำให้ไม่มีบทพระธรรมเทศนาที่จะแสดงแก่อรูปพรหมทั้ง ๒ นี้”[footnoteRef:681] [681: 	 ดูรายละเอียดใน ม.มู.อ. (ไทย) ๒/๒๘๔/๑๒๖.] 

หลักฐานการตีความพระธรรมวินัยทั้ง ๑๐ ประเด็นข้างต้น เป็นเพียงตัวอย่างบางส่วน การที่เหล่าภิกษุผู้ได้เข้ารับการฝึกอบรม ย่อมจะมีความเข้าใจพระสัทธรรมคำสั่งสอนของพระผู้มีพระภาคคลาดเคลื่อนไปจากพุทธประสงค์ ดังนั้น เมื่อเหล่าพระภิกษุผู้ได้รับการฝึกอบรมจากทางศูนย์ฝึกอบรมภิกษุ โดยพุทธวจนสถาบันแล้ว ภิกษุเหล่านี้ก็จะออกไปเผยแพร่หลักพุทธวจนะยังสถานที่ต่าง ๆ และจะเป็นเหตุให้ผู้ได้รับข้อมูลนี้ มีความเข้าใจผิดคิดว่าเป็นพระธรรมวินัยอันออกมาจากพระโอษฐ์ของพระศาสดา หรือเมื่อภิกษุเหล่านี้ได้เข้ามาอยู่ในกลุ่มคณะสงฆ์ ก็จะมีการประพฤติตนอันแปลกแยกด้วยข้อวัตรปฏิบัติที่ตนได้รับมาจากการฝึกอบรม ทั้งแนวคิดคำสอนก็ย่อมจะแตกต่างกันจนจะเป็นเหตุให้เกิดการวิวาทะในข้ออรรถข้อธรรมต่าง ๆ อันเป็นพระธรรมวินัยกับพระภิกษุเหล่าอื่นในคณะสงฆ์ เนื่องด้วยความประพฤติปฏิบัติที่แตกต่างกันในทางพระธรรมวินัยของทั้ง ๒ ฝ่าย ยกตัวอย่าง เช่น การยกสิกขาบทปาติโมกข์ขึ้นสวด ๑๕๐ ข้อ (ปกติคณะสงฆ์ไทยยกขึ้นสวด ๒๒๗ ข้อ) การตัดคัมภีร์พระอภิธรรมปิฎก ๑๒ เล่ม รวมทั้งการตัดคัมภีร์อรรถกถาออก เป็นต้น ส่วนในเรื่องการถกเถียงวิวาทะกันในความเห็นแตกต่างทางพระธรรมวินัย เช่น แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ไม่ได้ตรัสไว้ว่า ตถาคตได้ภาษิตไว้ได้ตรัสไว้ แสดงสิ่งที่ตถาคตได้ภาษิตไว้ได้ตรัสไว้ว่า ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ไม่ได้ตรัสไว้ เป็นต้น ได้ชื่อว่า เป็นการทำให้สงฆ์แตกแยกกัน ซึ่งเป็นกรรมหนัก[footnoteRef:682] และความเห็นต่างในพระธรรมวินัยเช่นนี้ จัดเป็นวิวาทาธิกรณ์[footnoteRef:683] นอกจากนี้ เหตุการณ์นี้ยังจัดเข้าในสาเหตุที่ทำให้สงฆ์เกิดความแตกแยกกันอีกด้วย คือ [682:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ทสก. (ไทย) ๒๔/๓๙/๙๐.]  [683:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๖/๒๑๖/๓๓๔-๓๓๕.] 

... แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ไม่ได้ตรัสไว้ว่า ตถาคตได้ภาษิตไว้ได้ตรัสไว้
แสดงสิ่งที่ตถาคตได้ภาษิตไว้ได้ตรัสไว้ว่า ตถาคตไม่ได้ภาษิตไว้ไม่ได้ตรัสไว้
แสดงจริยาวัตรที่ตถาคตไม่ได้ประพฤติมาว่า ตถาคตได้ประพฤติมา
แสดงจริยาวัตรที่ตถาคตได้ประพฤติมาว่า ตถาคตไม่ได้ประพฤติมา
แสดงสิ่งที่ตถาคตไม่ได้บัญญัติไว้ว่า ตถาคตได้บัญญัติไว้
แสดงสิ่งที่ตถาคตได้บัญญัติไว้ว่า ตถาคตไม่ได้บัญญัติไว้ ...
ภิกษุเหล่านั้นย่อมแยกพวกออกมา ประกาศตัวด้วยเหตุ ๑๘ อย่างนี้ แยกกันทำอุโบสถ แยกกันทำปวารณา แยกกันทำสังฆกรรม อุบาลี สงฆ์จะเป็นผู้แตกกันด้วยเหตุเท่านี้แล[footnoteRef:684] [684:  วิ.จู. (ไทย) ๗/๓๕๒/๒๑๔-๒๑๕.] 

	เนื่องด้วยเหตุแห่งความแตกแยกในคณะสงฆ์ที่เกิดจากความเห็นต่างในทางพระธรรมวินัยนี้ จึงเป็นเหตุให้ผู้รู้นักปราชญ์ราชบัณฑิตหลายท่าน เช่น สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต)[footnoteRef:685] พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธัมมจิตโต)[footnoteRef:686] พระมหาอุเทน ปัญญาปริทัตต์[footnoteRef:687] นาวาอากาศเอกทองย้อย แสงสินชัย[footnoteRef:688] เป็นต้น ออกมาชี้แจงข้อเท็จจริงเกี่ยวกับประเด็นปัญหาที่เป็นข้อสงสัยถกเถียงกันในทางพระธรรมวินัยให้กระจ่างชัดเจน นอกจากนี้ ยังมีผู้ที่ร้องเรียนเข้ามาเกี่ยวกับประเด็นปัญหาของพระคึกฤทธิ์ จึงเป็นเหตุให้องค์กรปกครองสูงสุดของคณะสงฆ์ไทย คือ มหาเถระสมาคมได้ออกประกาศเป็นคำสั่งให้พระคึกฤทธิ์นำพาคณะพระภิกษุในวัดนาป่าพง ยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ขึ้นสวดทุกกึ่งเดือนเป็นจำนวน ๒๒๗ ข้อ[footnoteRef:689]   [685:  Dhamma Talk, พระพรหมคุณาภรณ์ กรณีพระอาจารย์คึกฤทธิ์, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=gAfvcPJjziY [๓๐ เมษายน ๒๕๖๒].]  [686:  Dhamma Talk, ศีล ๑๕๐ หรือ ๒๒๗ ข้อ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube. com/watch?v=gAfvcPJjziY [๓๐ เมษายน ๒๕๖๒].]  [687:  พระมหาอุเทน ปัญญาปริทัตต์, ยอดมหาโจร ทำลายพระสัทธรรม พระปฏิบัติทำลาย มิใช่พระปริยัติ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PDTgBYqHGp0 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].]  [688:  ทองย้อย แสงสินชัย, ความเขลาของบัณฑิต, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.facebook. com/tsangsinchai/posts/742836112476795 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].]  [689:  มติมหาเถรสมาคม ครั้งที่ ๑๗/๒๕๕๗, เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาป่าพง จังหวัดปทุมธานี, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://mahathera.onab.go.th/files/mati_doc/c-17200857_386 %20กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์%20โสตถิผโล%20วัดนาป่าพง%20จังหวัดปทุมธานี.pdf [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].] 

	ดังนั้น การที่พระคึกฤทธิ์ได้เผยแผ่หลักการและแนวทางคำสอนเช่นนี้ จึงเป็นการสร้างความแตกต่างกันระหว่างทัศนะและข้อวัตรการปฏิบัติของภิกษุให้เกิดขึ้นในคณะสงฆ์ เรียกว่า ต่างกันด้วยทิฏฐิสามัญญตาและสีลสามัญญตา[footnoteRef:690] ดังที่ได้กล่าวเหตุการณ์มาแล้วข้างต้น ซึ่งเหตุการณ์ในลักษณะเช่นนี้ได้เคยเกิดขึ้นมาแล้วในสมัยพุทธกาล “เมื่อครั้งที่พระเทวทัตได้เสนอข้อวัตรปฏิบัติ ๕ ประการขึ้น ต่อมา ได้ทำให้คณะสงฆ์แตกแยกออกเป็น ๒ ฝ่าย”[footnoteRef:691] และอีกเหตุการณ์ ภายหลังพุทธปรินิพพาน ประมาณ พ.ศ. ๑๐๐ หลังการสังคายนาครั้งที่ ๒ ความว่า [690:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๔๔๔.]  [691:  ดูรายละเอียดใน วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๐๙/๔๔๑-๔๔๓, วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๑๐/๔๔๔, วิ.มหา. (ไทย) ๑/๔๑๑/๔๔๔-๔๔๕.] 

พวกภิกษุวัชชีบุตรได้ทำการแก้ไขเปลี่ยนแปลง ตัดทอนรวมทั้งได้ยกเลิกพระธรรมวินัยดั้งเดิม ทั้งในส่วนของพระไตรปิฎกและอรรถกถา ทั้งยังได้สร้างพระธรรมวินัยปลอมขึ้นมาแทนที่ ซึ่งผลที่เกิดตามมาก็คือ เป็นเหตุให้เกิดความแตกแยกออกเป็นนิกายต่าง ๆ ถึง ๑๗ นิกายหลัก โดยยังไม่รวมกับนิกายเถรวาทซึ่งยึดถือหลักการเดิมไว้[footnoteRef:692]  [692:  ดูรายละเอียดใน วิ.จู. (ไทย) ๗/๔๔๖/๓๙๓, อภิ.ปฺจ.อ. (ไทย) -/-/๑๖๒-๑๖๖.] 

ฉะนั้น การกระทำเช่นนี้ จึงได้ชื่อว่า เป็นการสร้างสัทธรรมปฏิรูป (ธรรมปลอม) ให้เกิดขึ้นมา เพื่อแทนที่พระสัทธรรม (ธรรมแท้) ให้เสื่อมสูญไป ซึ่งมีหลักฐานปรากฏ ความว่า “สัทธรรมปฏิรูปยังไม่เกิดขึ้นในโลกตราบใด ตราบนั้นสัทธรรมก็ยังไม่เสื่อมสูญไป แต่เมื่อใดสัทธรรมปฏิรูปเกิดขึ้นในโลก เมื่อนั้นสัทธรรมย่อมเสื่อมสูญไป”[footnoteRef:693] [693:  ส.นิ. (ไทย) ๑๖/๑๕๖/๒๖๒.] 

	อนึ่ง วิวาทาธิกรณ์นั้นเป็นเรื่องการถกเถียงกันเกี่ยวกับความเห็นที่แตกต่างในทางพระธรรมวินัย ซึ่งเป็นเรื่องที่คณะสงฆ์ผู้ที่มีอำนาจทางการปกครองจะต้องระงับ ทำให้สงบ เพื่อไม่ให้ปัญหานี้เป็นเหตุการณ์ที่ลุกลามบานปลายไปมากกว่าเดิม เมื่อองค์กรปกครองสงฆ์ไม่สามารถจัดการกับปัญหาที่เกิดขึ้นได้ ก็จะเป็นเหตุให้พุทธบริษัทผู้ไม่รู้ทั่วถึงในพระธรรมวินัย หลงเข้าใจผิดคิดไปว่า หลักการและแนวทางที่พระคึกฤทธิ์พร้อมด้วยคณะได้เผยแผ่ออกมานั้น เป็นสิ่งที่ถูกต้องตรงตามพระธรรมวินัย 
	๔.๒.๓ ผลกระทบที่มีต่อสังคมฆราวาส
	สืบเนื่องมาจากพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้เผยแผ่คำสอนในส่วนที่ (เชื่อและเข้าใจว่า) เป็นคำสอนของพระศาสดาล้วน เรียกว่า พุทธวจนะ ต่อมา หลักคำสอนนี้ได้ถูกถ่ายทอดและเผยแพร่ออกมาสู่สังคม จึงเป็นเหตุให้ได้รับความสนใจจากอุบาสก อุบาสิกา ทั้งผู้ที่มีศรัทธาและเคยศรัทธาในพระพุทธศาสนา เมื่ออุบาสกอุบาสิกาได้เห็นด้วยและคล้อยตามกับแนวทางที่ว่า พุทธบริษัทจะต้องเผยแผ่เฉพาะในส่วนที่เป็นพุทธวจนะเท่านั้น ฆราวาสเหล่านั้นจึงได้ช่วยกันเผยแพร่แนวทางคำสอนนี้ 
ต่อมา ภายหลังได้มีการจัดตั้งพุทธวจนสถาบันในหลายจังหวัด เช่น พุทธวจนสถาบันนครราชสีมา[footnoteRef:694] พุทธวจนสถาบันชุมพร[footnoteRef:695] พุทธวจนสถาบันกาฬสินธุ์[footnoteRef:696] พุทธวจนสถาบันเชียงราย[footnoteRef:697] พุทธวจนสถาบันเกษตรวิสัย[footnoteRef:698] เป็นต้น และพุทธวจนสถาบันในต่างประเทศ[footnoteRef:699] นอกจากนี้ ได้มีการจัดงานและโครงการเพื่อประกาศและโฆษณาหลักการพุทธวจนะ ยกตัวอย่าง เช่น โครงการชวนน้องท่องพุทธวจนะ[footnoteRef:700] งานรักและศรัทธาพระตถาคต[footnoteRef:701] รวมทั้งยังได้ออกไปเผยแผ่หลักการนี้ยังสถานที่ต่าง ๆ อีกด้วย [694:  พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธิ์, พุทธวจนสถาบันโคราช, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=YzPxG51hCuk [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].]  [695:  TamsabaiResort Chumphon, พุทธวจนสถาบันชุมพร, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=oEmgvuX2Avw [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].]  [696:  มูลนิธิพุทธโฆษณ์ เผยแผ่ พุทธวจน, พุทธวจนสถาบันกาฬสินธุ์, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=a7QZULCA3r8 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].ttpsจนสถาบันการาช. ่าแซะ๖๒-๑๖๖.]  [697:  siri muang, ป่าโคสิงคสาวัน ศูนย์ปฏิบัติพุทธวจนเชียงราย, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=_2zxYz7Cm1c [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].]  [698:  Googlemaps, พุทธวจนสถาบันเกษตรวิสัย, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.google. com/maps/contrib/102183098902888610096/photos/@15.6489493,103.6457759,17z/data=!3m1!4 b1!4m3!8m2!3m1!1e1 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].]  [699:  พุทธวจนสถาบัน, เครือข่ายพุทธวจน, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://buddha-net.com [๓ มกราคม ๒๕๖๕]. ]  [700:  มูลนิธิพุทธโฆษณ์ ร่วมกับสำนักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้นพื้นฐาน, โครงการชวนน้องท่องพุทธวจน ครั้งที่ ๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.buddhakos.com/nongtongbuddhawajana/de tail.html [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].]  [701:  ศูนย์บริการมัลติมีเดีย, รักและศรัทธาตถาคต ๒๖ พ.ค. ๒๕๕๖, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://media.Watnapahpong.org/video/269XS2NRH777/รักและศรัทธาตถาคต-26-พค-2556 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].] 

	ด้วยเหตุนี้จึงทำให้มีอุบาสก อุบาสิกา และผู้ที่สนใจเป็นจำนวนมากได้หลั่งไหลเข้าไปหาพระคึกฤทธิ์ยังสำนักวัดนาป่าพง เพื่อฟังธรรมซึ่ง (เชื่อและเข้าใจว่า) เป็นพระพุทธพจน์ล้วน ๆ เพราะดังที่พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวยืนยันไว้แต่แรกแล้วว่า “คำสอนที่ตนได้พูดออกมาทั้งหมดนั้น ไม่มีคำสอนของตนเองเลย ตนพูดแต่คำสอนของพระศาสดาทั้งหมด”
และเป็นที่ทราบกันแล้วว่า การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์เป็นการตีความพระธรรมวินัยด้วยความเห็นตนเอง เพราะปราศจากการศึกษาคัมภีร์อื่น ๆ ร่วมด้วยในการตีความพระธรรมวินัยที่มีอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎก ด้วยสาเหตุนี้ จึงเป็นการเปิดโอกาสให้เกิดข้อผิดพลาดในการเผยแผ่คำสอนนั้น ๆ ออกไป โดยผู้วิจัยจะยกตัวอย่าง การเผยแผ่คำสอนบางส่วนที่มีข้อผิดพลาดซึ่งเกิดจากการตีความพระธรรมวินัย ดังต่อไปนี้ 
	ประเด็นที่ ๑ เรื่องข้อปฏิบัติเพื่อบรรลุเป็นพระโสดาบันคือต้องมั่นคงในพระรัตนตรัย
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า ถ้าต้องการเป็นพระโสดาบัน ต้องเลื่อมใสพระพุทธ พระธรรม พระองค์ มีศีลไม่ขาด ไม่ทะลุ ไม่ด่างพร้อย คน ๆ นั้นเป็นโสดาบัน[footnoteRef:702]  [702:  ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq ต้องการเป็นโสดาบันต้องปฏิบัติอย่างไร, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5NI8_b4rcX0 [๑๕ พฤษภาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๐.๐๒-๑.๐๐].] 

แต่หลักฐานในทุติยสารีปุตตสูตร มีข้อความปรากฏว่า 
พระผู้มีพระภาคทรงตรัสถามพระสารีบุตรว่า ข้อปฏิบัติเพื่อบรรลุเป็นพระโสดาบันเป็นอย่างไร พระสารีบุตรตอบว่า ๑. คบหาสัตบุรุษ ๒. ฟังธรรม ๓. พิจารณาอย่างลึกซึ้ง ๔. ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม เป็นข้อปฏิบัติที่ทำให้บรรลุเป็นพระโสดาบัน ซึ่งพระพุทธองค์ก็ได้ตรัสว่าข้อปฏิบัติเพื่อบรรลุความเป็นพระโสดาบันเป็นเช่นเดียวกันกับที่พระสารีบุตรได้ตอบไป[footnoteRef:703] [703:  ดูรายละเอียดใน ส.ม. (ไทย) ๑๙/๑๐๐๑/๔๙๔-๔๙๕.] 




ประเด็นที่ ๒ เรื่องพระโสดาบันสามารถดื่มสุราได้
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า ถ้าดื่มสุราจะต้องไม่ผิดสัมมาวาจา ๔ (ในอริยมรรคมีองค์ ๘) เพราะไปดูในข้อโสดาบันไม่มีพูดถึงเรื่องสุรา พระโสดาบันไม่มีข้อห้ามในการดื่มสุรา[footnoteRef:704] [704:  ดูรายละเอียดใน Buddhakoss, รายการพุทธวจน ๒๕๕๔/๙, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=3qgNo4JDKUg&index=8&list=PLdVIBNdVm3_Q_saqjV_451V1h fEVYYJGU [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒๕.๓๐-๒๖.๐๐].] 

	แต่ในปัญจเวรภยสูตร ระบุว่า “อริยสาวกเป็นผู้เว้นขาดจากการเสพของมึนเมา คือ สุราและเมรัยแล้ว”[footnoteRef:705] [705: 	 ดูรายละเอียดใน ส.นิ. (ไทย) ๑๖/๔๑/๘๔.] 

ประเด็นที่ ๓ เรื่องทำสมาธิก่อนแล้วศีลจะค่อยบริบูรณ์ขึ้นเอง
อุบาสิกาถาม : พี่บางคนติดเรื่องการโกหก บางคนติดเรื่องสุรา อย่างนี้ก็คือแนะนำให้เขาทำสมาธิให้เยอะที่สุด เพราะทำสมาธิให้มากแล้วศีลจะค่อย ๆ สมบูรณ์เองใช่มั้ยคะ พระอาจารย์?
	พระคึกฤทธิ์ตอบ : มันก็จะดีขึ้น มันมาช่วยกัน(ทำสมาธิจะช่วยให้ศีลดีขึ้น)[footnoteRef:706]  [706:  ดูรายละเอียดใน ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@ช่วงคำถาม มีเสียงมีคำพูดไม่ดีอยู่ในหัว ควรทำอย่างไรและคำถามประเด็นอื่นๆ ท่านพระอาจารย์คึกฤทธิ์, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.you tube.com/watch?v=ud7ZQtP37tM [๙ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๑๗.๓๒-๑๗.๕๙].] 

	แต่ในทุติยอคารวสูตร ระบุว่า “เป็นไปไม่ได้เลย เมื่อไม่รักษาศีลแล้วจะทำสมาธิให้เกิดขึ้น เมื่อไม่สามารถทำให้สมาธิให้เกิดขึ้นแล้ว ปัญญาก็เกิดขึ้นมาไม่ได้”[footnoteRef:707] [707: 	 ดูรายละเอียดใน องฺ.ปฺจก. (ไทย) ๒๒/๒๒/๒๕-๒๖.] 

ประเด็นที่ ๔ เรื่องผีไม่สามารถเข้าสิงคนได้
อุบาสกถาม : ผีเข้าสิงคนได้มั้ยครับ?
พระคึกฤทธิ์ตอบ : ไม่สามารถทำได้[footnoteRef:708] [708:  ดูรายละเอียดใน ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@วิญญาณเร่รอน ผีเร่รอนเป็นอย่างไรมีจริงหรือไม่? ผีเข้าสิงคนได้ใหม?, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ZXgWAgUxRzM [๑ มกราคม ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๐.๒๖-๑.๐๕].] 

	แต่ในสังขิตตปาติโมกขุทเทสาทิ ระบุว่า “มีผีเข้าสิงภิกษุ”[footnoteRef:709] ในพระไตรปิฎกภาษาไทย ใช้คำแปลว่า “ผี” เมื่อไปตรวจสอบดูในพระไตรปิฎกภาษาบาลี ใช้คำศัพท์ว่า “อมนุษย์” ปรากฏหลักฐานในสังขิตตปาติโมกขุทเทสาทิว่า “อมนุสฺสนฺตราโย”[footnoteRef:710] คำว่า “อมนุษย์” ในพจนานุกรมฯ อธิบายไว้ว่า “ผู้ที่ไม่ใช่คน คนไทยเรียกว่า ภูตผีปีศาจ แต่ในภาษาบาลี คือ จำพวกเปรต ยักษ์ เทวดา หรือพระอินทร์”[footnoteRef:711]  [709: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๕๐/๒๓๐.]  [710:  ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (บาลี) ๔/๑๕๐/๑๕๙.]  [711: 	 ดูรายละเอียดใน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๕๐๕. ] 

	โดยในอรรถกถาอาฏานาฏิยสูตร อธิบายว่า “คำว่า สิง ได้แก่ สิงทับร่าง”[footnoteRef:712] [712: 	 ที.ปา.อ. (ไทย) -/๒๘๒/๒๔๒.] 

	สรุปความว่า ในพระไตรปิฎกแปลภาษาไทย บางแห่งแปลว่า “ผีสิง”[footnoteRef:713] บางแห่งแปลว่า “อมนุษย์สิง”[footnoteRef:714] ซึ่งคำว่า “ผี” เป็นคำที่ใช้เฉพาะในภาษาไทย แต่ในพระไตรปิฎกบาลีใช้คำว่า “อมนุษย์” ซึ่งคำว่า อมนุษย์ในที่นี้ หมายถึง “พวกเปรต ยักษ์ เทวดา หรือพระอินทร์” และถ้าเข้าใจคำว่า “ผีหรืออมนุษย์” ในพระไตรปิฎกภาษาไทยแบบเจตภูต คือ  [713: 	 ดูรายละเอียดใน ขุ.อป. (ไทย) ๓๓/๒๑๑/๒๖๖.]  [714: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.ม. (ไทย) ๕/๒๖๔/๔๙.] 

ดวงวิญญาณที่เที่ยงแท้สิงอยู่ในตัวคน จะออกจากร่างได้ในเวลานอนหลับและเวลาที่ร่างกายนี้ตายแล้ว และถ้าเข้าใจว่า เมื่อร่างกายนี้ตายแล้ว ดวงวิญญาณ (เจตภูต) นี้จะล่องลอยไปแสวงหาที่เกิดใหม่ ถ้ามีความเข้าใจเช่นนี้จัดเป็นความเห็นผิด เพราะเป็นความเชื่อในแบบลัทธิพราหมณ์นอกพระพุทธศาสนา[footnoteRef:715]  [715:  ดูรายละเอียดใน พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์, หน้า ๗๓, ๔๓๘.] 

ประเด็นที่ ๕ เรื่องคำพระสาวกเปรียบเหมือนแสงหิ่งห้อย
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า พระพุทธเจ้าตรัสว่า คำสาวกเปรียบเหมือนแสงหิ่งห้อย คำพระศาสดาเปรียบเหมือนแสงดวงอาทิตย์สาดส่องขึ้นมาหิ่งห้อยจะอับแสง คำสาวกจะหมดราคาไป[footnoteRef:716] [716: 	 ดูรายละเอียดใน Suwannachan, พุทธวจน ตอบปัญหาผู้ปฏิบัติธรรม ณ ยุวพุทธิกสมาคม ศูนย์ ๒ คลองสาม ปทุมธานี ๒๔/๐๑/๒๕๕๔, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v =bTGtMGT1lzI [๒๒ สิงหาคม ๒๕๖๔].] 

แต่ในอุปปัชชันติสูตร ระบุว่า “พวกเดียรถีย์และลูกศิษย์เปรียบเหมือนหิ่งห้อย”[footnoteRef:717] ส่วนหลักฐานในอรรถกถาสันนิปาตานุชานนาทิกถา ยังอธิบายอีกว่า “เดียรถีย์คือพวกที่นับถือลัทธิอื่น ๆ นอกพระพุทธศาสนา”[footnoteRef:718] [717:  ดูรายละเอียดใน ขุ.อุ. (ไทย) ๒๕/๖๐/๓๐๘.]  [718: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๓/๑๓๒/๑๒๗.] 

ประเด็นที่ ๖ เรื่องพระอรหันต์ตกระดับมาเป็นพระโสดาบันได้
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า ถ้าพระอรหันต์ประพฤติมารยาทและโคจรบกพร่องจะตกระดับจากพระอรหันต์มาเป็นพระโสดาบัน[footnoteRef:719] [719: 	 ดูรายละเอียดใน ป๊อก บางกรวย sansuk, Mobile๒๐๑๘๐๔๐๓_พุทธวจนสถาบันวังสวนกล้วย อำเภอกุสุมาลย์ จังหวัดสกลนคร, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=rFQb aiw2D5s&feature=youtu.be. [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].] 

แต่ในปรมัฏฐกสุตตนิทเทส ระบุว่า “พระอริยบุคคล ตั้งแต่พระโสดาบันขึ้นไปจนถึงพระอรหันต์จะไม่กลับมาสู่กิเลสที่เคยละได้แล้วอีก”[footnoteRef:720] [720: 	 ดูรายละเอียดใน ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๓๘/๑๓๖, ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๓๘/๑๓๘-๑๓๙.] 

ประเด็นที่ ๗ เรื่องคำสอนพระพุทธเจ้าถูกจารึกลงบนเสาหินอโศก
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า พระเจ้าอโศกเกิดศรัทธาในพระพุทธศาสนาได้เอาข้อมูลพุทธวจนะจากการทรงจำของพระภิกษุในครั้งพุทธกาลมาสลักลงบนเสาหินอโศก[footnoteRef:721] [721: 	 ดูรายละเอียดใน BuddhaWajana๒๐๑๒, หลักฐานที่มาของพุทธวจน, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=tucMUA9ndBM [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๖.๓๒-๗.๒๐].] 

แต่หลักฐานในหนังสือรู้จักพระไตรปิฎก ให้ชัด ให้ตรง (กรณีพระคึกฤทธิ์) ระบุว่า 
ย้ำว่า จารึก ๒๘ ฉบับ เป็นราชโองการของพระเจ้าอโศก ซึ่งตรัสแสดงพระราชกรณียกิจ พระบรมราโชบาย พระราชประสงค์ และพระราชานุศาสน์แก่ข้าราชการและประชาชน[footnoteRef:722]  [722:  พระพรหมคุณภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), รู้จักพระไตรปิฎก ให้ชัด ให้ตรง, หน้า ๗๗.] 

... ในสมัยพระเจ้าอโศก ยังไม่มีจารึกพุทธพจน์เป็นตัวหนังสือ พระสาธยายจำกันมาโดยมุข-ปาฐะ คือปากเปล่า จะมีการเขียนก็เฉพาะบอกกล่าวสื่อสารกันเล็ก ๆ น้อย ๆ ... ที่พระคึกฤทธิ์พูดให้เข้าใจในเชิงว่า เสาหินของพระเจ้าอโศกได้เป็นที่จารึกรักษาพุทธวจนะ มีการใช้อักษรพราหมีจารึกรักษาพุทธวจนะ อะไรนั้น ไม่เป็นความจริงแต่อย่างใด ...[footnoteRef:723] [723:  เรื่องเดียวกัน, หน้า ๗๙. ] 

ประเด็นที่ ๘ เรื่องเข้าใจผิดว่าตนเองเป็นพระโสดาบันยิ่งสำคัญผิดยิ่งดี
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า ถ้าโยมเข้าใจผิดว่าเราเป็นโสดาบัน โยมจะต้องผิดศีล ๕ สำคัญผิดก็ยังเกิดประโยชน์ ดังนั้นไม่ต้องกลัวว่าจะสำคัญผิด สำคัญผิดไปเลย ยิ่งสำคัญผิดมากยิ่งดี[footnoteRef:724] [724:  ดูรายละเอียดใน Buddhawajana F, พุทธวจน faq การสำคัญผิดว่าตนเองเป็นโสดาบัน, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=8fsJt6HOYFk [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๔.๕๘-๕.๑๙].] 

แต่หลักฐานในทุติยปาปธัมมสูตร ระบุว่า “มีพุทธดำรัสว่า คนบางคนในโลกนี้ ตนเองเป็นผู้มีความเห็นผิดและชักชวนผู้อื่นให้มีความเห็นผิด ฯลฯ ตนเองเป็นผู้มีความรู้ผิดและชักชวนผู้อื่นให้มีความรู้ผิด ตนเองเป็นผู้มีความหลุดพ้นผิดและชักชวนผู้อื่นให้มีความหลุดพ้นผิด บุคคลนี้เรียกว่า คนชั่วที่ยิ่งกว่าคนชั่ว”[footnoteRef:725] [725: 	 ดูรายละเอียดใน องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒๑/๒๐๘/๓๒๘.] 



ประเด็นที่ ๙ เรื่องฌานที่ ๔ แสดงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ได้
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า การจะทำปาฏิหาริย์ได้ ต้องตัวฌานที่ ๔ ถึงจะเป็นจิตที่ควรแก่การงาน เธอน้อมจิตไปทางใด เธอก็จะได้บุพเพนิวาสานุสติญาณ จุตูปปาตญาณ อะไรต่ออะไรอย่างนี้[footnoteRef:726] [726: 	 ดูรายละเอียดใน nirdukkha, พุทธวจนสนทนา ช่วงหลังฉัน_๒๐๑๓-๐๖-๒๓, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=SnxoWkOUbWI [๗ สิงหาคม ๒๕๖๒]. [นาทีที่ ๙.๓๔-๑๐.๐๐].] 

แต่ในอรรถกถาปุพเพนิวาสกถา ระบุว่า “ตัวฌานที่ ๔ ไม่ใช่อภิญญาจึงไม่สามารถทำอิทธิปาฏิหาริย์ได้ แต่การจะแสดงปาฏิหาริย์ได้นั้นจะต้องอาศัยตัวฌาน ๔ เป็นบาทฐาน ด้วยการเข้าฌานที่ ๔ แล้วจึงออกจากที่ฌาน ๔ อีกครั้งหนึ่ง จึงจะสามารถทำให้อภิญญาเกิดขึ้นได้”[footnoteRef:727]  [727: 	 ดูรายละเอียดใน วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๑๒/๒๑๕.] 

ประเด็นที่ ๑๐ เรื่องโมฆบุรุษ แปลว่า บุรุษผู้ว่างเปล่าจากความดี
พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า โมฆบุรุษ บุรุษผู้ว่างเปล่า ว่างเปล่าจากอะไร ว่างเปล่าจากความดี ว่างจากความดี กูไม่มีความดีเลยนะ[footnoteRef:728] [728: 	 ดูรายละเอียดใน พุทธวจนทีวี, กฐินวัดนาป่าพง ๒๕๖๑ แสดงธรรมช่วงบ่าย วันอาทิตย์ที่ ๐๔ พฤศจิกายน ๒๕๖๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ond1eZgVg8A [๗ พฤศจิกายน ๒๕๖๑].] 

	แต่ในอรรถกถามหาสีหนาทสูตร อธิบายว่า “คำว่า โมฆบุรุษ พระพุทธเจ้าทั้งหลายย่อมตรัสเรียกบุคคลผู้ไม่มีอุปนิสัยแห่งมรรคและผลทั้งหลายในอัตภาพนั้นว่า โมฆบุรุษ แม้เมื่อมีอุปนิสัย แต่มรรคหรือผลไม่มีในขณะนั้น พระองค์ก็ตรัสเรียกว่าโมฆบุรุษเหมือนกัน”[footnoteRef:729] [729: 	 ดูรายละเอียดใน ม.มู.อ. (ไทย) ๑/๑๔๗/๔๘๒.] 

นอกจากพระคึกฤทธิ์จะสร้างแนวทางในการศึกษาเรียนรู้พระธรรมวินัยให้กับอุบาสก อุบาสิกาอย่างไม่ถูกต้องแล้ว ยังได้ชี้นำพาอุบาสกอุบาสิกาผู้ไม่รู้ทั่วถึงในพระธรรมวินัย กล่าวตำหนิบรรดาพระสาวกทั้งหลายผู้เป็นพระอริยบุคคลอีกด้วย เช่น การตำหนิพระสารีบุตร[footnoteRef:730] เป็นต้น “การตำหนิพระอริยบุคคลผู้ไม่มีความผิดนั้นเป็นการกระทำที่ปิดกั้นสวรรค์และนิพพาน”[footnoteRef:731] ดังนั้น การที่พระคึกฤทธิ์พาอุบาสก อุบาสิกา ตำหนิพระสารีบุตรผู้ไม่มีความผิด จึงเป็นการเปิดทางให้เหล่าอุบาสก อุบาสิกา ผู้ไม่รู้ทั่วถึงพระธรรมวินัยทั้งหลายไปอบาย[footnoteRef:732] “เพราะการตำหนิพระอริยบุคคลนั้น แม้จะเป็นพระโสดาบัน ผู้เป็นคฤหัสถ์ก็ตามก็มีโทษมาก”[footnoteRef:733] [730:  ดูรายละเอียดใน nirdukkha, พระอาจารย์คึกฤทธิ์-ธรรมบรรยาย วัดเนินพระ ระยอง-๒๐๑๔-๐๗-๒๘, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=L_sVaAdYs_U [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๑๗.๕๗-๒.๒๐.๑๘].]  [731:  เทียบดูใน องฺ.ทสก.อ. (ไทย) ๓/๘๙/๕๐๕.]  [732:  ดูรายละเอียดใน องฺ.ทสก.อ. (ไทย) ๓/๘๙/๕๐๕.]  [733:  วิ.มหา.อ. (ไทย) ๑/๑๓/๒๓๑.] 

จากการศึกษาค้นคว้าข้อมูลของผู้วิจัย พบว่า การตำหนิของพระผู้มีพระภาคนั้นมี ๒ แบบ คือ ๑. การตำหนิภิกษุผู้เป็นปุถุชน พระพุทธองค์จะตรัสด้วยคำขึ้นต้นว่า โมฆบุรุษ[footnoteRef:734] ๒. การตำหนิภิกษุผู้เป็นพระอริยบุคคล พระพุทธองค์จะตรัสด้วยการเรียกชื่อ เช่น อานนท์[footnoteRef:735] ภารทวาชะ[footnoteRef:736] เป็นต้น แล้วตามด้วยพระพุทธดำรัสประโยคว่า “การกระทำของเธอไม่สมควร ไม่คล้อยตาม ไม่เหมาะสม ไม่ใช่กิจของสมณะ ฯลฯ” ในการศึกษาค้นคว้าข้อมูลของผู้วิจัย ไม่พบหลักฐานว่า พระผู้มีพระภาคได้ตำหนิพระสารีบุตรไว้เลย มีแต่คำที่พระองค์ได้ตรัสสรรเสริญพระสารีบุตรไว้หลายแห่ง ยกตัวอย่าง เช่น สุสิมสูตร[footnoteRef:737] เอกปุคคลวรรค[footnoteRef:738] อายาจนวรรค[footnoteRef:739] อนุปทสูตร[footnoteRef:740] เป็นต้น   [734:  วิ.มหา. (ไทย) ๑/๓๙/๒๗.]  [735:  วิ.ม. (ไทย) ๕/๒๗๔/๗๑.]  [736:  วิ.จู. (ไทย) ๗/๒๕๒/๑๘.]  [737:  ส.ส. (ไทย) ๑๕/๑๑๐/๑๒๒.]  [738:  องฺ.เอกก. (ไทย) ๒๐/๑๘๗/๒๕.]  [739:  องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๑๓๑/๑๑๖.]  [740:  ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๙๓-๙๗/๑๑๐-๑๑๕.] 

	สร้างมรรควิธีในการพ้นทุกข์ เพื่อมรรค ผล นิพพานแบบง่ายและลัดสั้น
	นอกจากนี้ พระคึกฤทธิ์ยังได้เผยแพร่หลักในการปฏิบัติเพื่อบรรลุมรรคผล นิพพาน แบบง่ายและลัดสั้น โดยกล่าวว่า บุคคลผู้ที่ใกล้จะเสียชีวิตอินทรีย์ทั้ง ๕ จะแก่กล้า และยังกล่าวอีกว่า 
เราไม่ต้องไปกังวลว่าคนที่ใกล้จะตายจะนับถืออะไร ลัทธิอะไร หรือว่าเป็นชนชาติไหน แล้วฟังภาษาไม่รู้เรื่องหรือว่าเป็นอัลไซเมอร์ เป็นหูหนวก เป็นอะไร พุทธเจ้าบอกว่าให้ฟังไป แล้วก็ถึงแม้จะตายแล้วก็ให้เปิดฟังต่อเถอะ ... เพียงแต่ว่าพอคนที่ตายแล้วบางคน บางคนเขาไปไม่ทัน แต่เขาก็วัดดวงเปิด[เสียงอ่านพุทธวจนะ]ไปปรากฏว่าได้ผล [บรรลุมรรคผล] ก็เก็บข้อมูลสถิตมาเรื่อย ๆ ส่วนใหญ่ก็คือประมาณ ๑ ถึง ๒ ชั่วโมง [เสียชีวิตแล้ว ๑ ถึง ๒ ชั่วโมง] จะมีรายเนี้ยะที่เมื่อไม่กี่สัปดาห์ที่มาบอก ๑๒ ชั่วโมง ... ดังนั้น เหตุปัจจัยนั้นมันมาจากพระสูตร[ผัคคุณสูตร]นี้ และพระสูตรนี้บางคนอ่านไม่ดีก็คิดว่าให้เฉพาะภิกขุผัคคุณเท่านั้น แต่จริง ๆ ไม่ใช่[footnoteRef:741] [741:  อานาปานสติ พุทธวจน, ไม่เคยเชื่อเลย..!! ว่าเรื่องที่เขาบอกมาจะเป็นจริง อานาปานสติ พุทธวจน ๙ ธ.ค. ๒๐๑๗, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=gzpIzUYjVPw [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑๐.๕๓-๑๒.๔๔].] 

	และอีกหลักฐานหนึ่งที่อุบาสกได้เล่าให้พระคึกฤทธิ์ฟังว่า 
ตนได้เอาเสียงอ่านพระสูตรพุทธวจนะบทอานาปานสติให้แม่ของภรรยาฟัง ตั้งแต่ป่วยจนกระทั่งเสียชีวิต แล้วได้เล่าต่อไปอีกว่า เมื่อแม่ของภรรยาเสียชีวิตแล้ว สีผิวกายมีอาการเหลืองขึ้นเรื่อย ๆ และลักษณะเหมือนคนนอนหลับ เมื่อพระคึกฤทธิ์ได้ฟังเหตุการณ์ที่อุบาสกเล่าให้ฟังดังนี้แล้ว จึงได้พยากรณ์ว่า แม่ภรรยาของอุบาสกที่ได้เสียชีวิตไปนั้นละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำได้[footnoteRef:742] [742:  ดูรายละเอียดใน ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *ให้แม่ภรรยาฟังอานาปานสติ เมื่อทำกาละ อินทรีย์ผ่องใสยิ่งนัก ตรงตามคำพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร), [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com /watch?v=CWm2wSxCh0I [๑๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔]. [นาทีที่ ๒.๒๕-๓.๐๑].] 

การที่พระคึกฤทธิ์ได้พยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปของผู้เสียชีวิต เพียงเพราะแค่บุคคลผู้นั้นได้ฟังเสียงอ่านพระสูตรก่อนสิ้นชีวิตว่าได้ตัดกิเลสบรรลุมรรคผล ถือเป็นการล้มล้างมรรควิธีทางพ้นทุกข์เดิมของพระผู้มีพระภาคที่พระองค์ทรงตรัสรู้ แล้วสร้างมรรควิธีขึ้นมาในรูปแบบใหม่แบบง่ายและลัดสั้น การกระทำเช่นนี้จึงเป็นการคัดค้านกับแนวทางการปฏิบัติตนแบบไตรสิกขา คือ “การฝึกฝนอบรมตนด้วยศีล สมาธิ ปัญญา”[footnoteRef:743] ตามหลักการในพระพุทธศาสนา นอกจากนี้ ยังเป็นการคัดค้านกับหลักคำสอนของพระผู้มีพระภาคที่พระองค์ตรัสไว้ในปหาราทสูตรว่า “ธรรมวินัยนี้มีการศึกษาไปตามลำดับ มีการบำเพ็ญไปตามลำดับ มีการปฏิบัติไปตามลำดับไม่ใช่มีการบรรลุอรหัตตผลโดยทันที”[footnoteRef:744] ซึ่งในอรรถกถาปหาราทสูตร ยังได้อธิบายเพิ่มเติมอีกว่า  [743:  ดูรายละเอียดใน องฺ.จตุกฺก. (ไทย) ๒๑/๑-๒/๑-๓.]  [744:  องฺ.อฏฺก. (ไทย) ๒๓/๑๙/๒๔๘.] 

... ในคำเป็นต้นว่า “มีการศึกษาไปตามลำดับ (อนุปุพฺพสิกฺขา)” บัณฑิตพึงทราบวินิจฉัยดังต่อไปนี้ พระผู้มีพระภาคทรงถือเอาสิกขา ๓ ด้วยการศึกษาไปตามลำดับ ทรงถือเอาธุดงค์ ๑๓ ด้วยการบำเพ็ญไปตามลำดับ ทรงถือเอาอนุปัสสนา ๗ มหาวิปัสสนา ๑๘ การจำแนกอารมณ์ ๓๘ โพธิปักขิยธรรม ๓๗ ด้วยการปฏิบัติไปตามลำดับ คำว่า ไม่ใช่มีการบรรลุอรหัตตผลโดยทันที (น อายตเกเนว อญฺปฏิเวโธ) ความว่า ชื่อว่าภิกษุผู้ไม่กระทำให้บริบูรณ์ในศีลเป็นต้น ตั้งแต่ต้นแล้วบรรลุอรหัตตผล เหมือนการกระโดดไปของกบ ย่อมไม่มี เพราะเหตุนั้น จึงอธิบายว่า ก็ภิกษุบำเพ็ญศีล สมาธิ และปัญญา ตามลำดับเท่านั้น จึงสามารถบรรลุพระอรหัตได้ ...[footnoteRef:745] [745:  องฺ.อฏฺก.อ. (ไทย) ๓/๑๙/๓๔๐.] 

	และเมื่ออุบาสก อุบาสิกาผู้ที่ศรัทธาเลื่อมใสในพระคึกฤทธิ์ ย่อมจะนำมรรควิธีปฏิบัติที่ได้รับการแนะนำสั่งสอนไปประพฤติปฏิบัติตาม เพราะด้วยมีความเข้าใจว่า พระคึกฤทธิ์ได้แนะนำคำสั่งสอนตามคำสอนของพระศาสดา ตามที่พระคึกฤทธิ์ได้อ้างจากผัคคุณสูตร ซึ่งวิธีการที่พระคึกฤทธิ์ได้อ้างจากผัคคุณสูตร มีดังต่อไปนี้
	๑. อ้างอานิสงส์ทั้ง ๖ ประการ ในผัคคุณสูตร
	๒. สอนให้ญาติผู้ใกล้เสียชีวิตหรือเสียชีวิตแล้วอ่านพระสูตรเป็นภาษาไทย หรือภาษาบาลีก็ได้ เช่น ปฏิจจสมุปบาท อานาปานสติ หรือพระสูตรเรื่องใดก็ได้ โดยเปิดเสียงอ่านจากวิทยุเอ็มพีสาม เครื่องเล่น หรือฟังเสียงอ่านพระสูตรจากยูทูบ เป็นต้น
	๓. ผู้ที่ได้ฟังจะเป็นใครก็ได้ จะเป็นคนพิการ หูหนวก ตาบอด อัลไซเมอร์ ต่างชาติ ฟังภาษาไม่รู้เรื่อง จะนับถือลัทธิศาสนาใดก็ได้ ไม่เข้าใจภาษาไทยก็ยังได้ผล 
	๔. อ่านหรือเปิดให้ฟังตอนที่ใกล้จะเสียชีวิต หรือแม้จะเสียชีวิตไปแล้ว ๑๒ ชั่วก็ยังได้ผล
	๕. ผู้ที่เสียชีวิตแล้วได้ฟังเสียงอ่านพระสูตร ผิวพรรณทางกายจะมีลักษณะผ่องใสเป็นสีเหลือง ตัวนิ่ม ไม่ดำ ไม่แข็งทื่อ
	๖. พระคึกฤทธิ์กล่าวพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปของบุคคลผู้เสียชีวิตว่า ได้ผลเป็นพระอนาคามีบุคคล ไปเกิดในชั้นสุทธาวาส  
ผู้วิจัยมีความเห็นว่า การที่พระคึกฤทธิ์พยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปของผู้เสียชีวิตนั้นไม่ถูกต้องตามหลักพระธรรมวินัย “เพราะพระผู้มีพระภาคได้ตรัสห้ามไม่ให้สาวกพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปของผู้ใด เว้นไว้แต่จะพยากรณ์มรรคผลของตนเองเท่านั้น”[footnoteRef:746] ส่วนในเรื่องการพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปบุคคลผู้เสียชีวิต ผู้วิจัยได้นำข้อมูลนี้มาวิเคราะห์ไว้ในหัวข้อ ๔.๑ แล้ว  [746:  ดูรายละเอียดใน ส.ม. (ไทย) ๑๙/๑๐๒๔/๕๔๔.] 

	นอกจากนี้ ยังพบหลักฐานที่พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวชี้นำอุบาสกอุบาสิกาผู้มาฟังการบรรยายอีกว่า “โยมเขาบอกว่า เจ้าคณะจังหวัดคนเนี่ยะตัวดำปี๋เลย แต่พอก่อนตาย พวกพุทธวจนสถาบันเอาพระสูตรไปให้เจ้าคณะจังหวัดฟังก่อนสิ้นชีวิต ตายแล้วเหลืองทั้งตัวเลย ผิวผ่อง เพราะนั้นก่อนตายแก้ได้หมด ใครจะทำดีทำเลวมาขนาดไหนไม่สนใจ”[footnoteRef:747]  [747:  เทคโนโลยี ติดดิน, ฟังธรรมก่อนตาย ผิวกายผ่องใส, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.you tube.com/watch?v=4uYI8aUm6VA [๑๕ เมษายน ๒๕๖๕]. [นาทีที่ ๑๒.๒๘-๑๒.๔๗].] 

และการที่พระคึกฤทธิ์ได้เผยแพร่หลักการและแนวทางปฏิบัติเช่นนี้ จึงเป็นการส่งเสริมให้อุบาสกอุบาสิกาผู้ที่มีความหวังในการบรรลุมรรคผล นิพพาน ในพระศาสนานี้ หลงทางเข้าใจผิดคิดว่า แม้วิธีการง่าย ๆ ในการบรรลุมรรคผลเช่นนี้ก็มีในพระศาสนาด้วย ต่อไปวิธีการเช่นนี้จะเป็นการทำลายหักล้างหลักการอริยสัจ ๔ ที่พระพุทธองค์ได้ตรัสรู้ ด้วยอุบาสกอุบาสิกาจะคิดว่า แม้จะไม่ต้องเจริญมรรค เจริญผล ตามหลักอริยมรรคมีองค์ ๘ ก็ยังสามารถที่จะบรรลุมรรคผลเป็นพระอริยบุคคลได้ ดังนั้น ก็เท่ากับเป็นการส่งเสริมและสนับสนุนบรรดาอุบาสกอุบาสิกาผู้มีศรัทธา ให้เป็นผู้ที่ตั้งอยู่ในความประมาท ลุ่มหลง มั่วเมา ชักนำให้เป็นผู้มีมิจฉาทิฏฐิ (ความเห็นผิด) ตลอดไปจนถึงชักนำให้เป็นผู้มีมิจฉาวิมุต (หลุดพ้นผิด) ด้วยเหตุนี้อุบาสกอุบาสิกาเหล่านั้นจะไม่สนใจ ไม่ใส่ใจในการศึกษาเล่าเรียนในพระสัทธรรมแท้ของพระพุทธองค์ เพราะด้วยคิดว่า แม้จะเป็นบุคคลผู้ที่ประพฤติตนชั่วช้าเลวทรามมาตลอดทั้งชีวิต ก่อนตายแม้เพียงแค่ได้ฟังเสียงอ่านธรรมก็ยังสามารถบรรลุพระสัทธรรมเป็นพระอนาคามีได้ ถึงแม้จะเสียชีวิตไปแล้วก็ยังสามารถบรรลุมรรคผลได้อีกเช่นกัน ดังนั้น การที่จะประพฤติปฏิบัติฝึกฝนอบรมตนให้เป็นผู้ตั้งมั่นอยู่ในศีล สมาธิ ปัญญา ตามหลักการและแนวทางการปฏิบัติในพระศาสนาของพระผู้มีพระภาคที่ได้ทรงสั่งสอนไว้นั้นก็ไม่มีความจำเป็นอีกต่อไป 
	โดยผลซึ่งเกิดจากการที่พระคึกฤทธิ์ได้ยึดหลักการและแนวทางในการเผยแพร่คำสอนเฉพาะในส่วนที่เชื่อว่าเป็นพุทธวจนะล้วน ยังส่งผลกระทบต่อขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรมในสังคมของชาวไทยพุทธอีกด้วย ยกตัวอย่าง เช่น
	๑. พระคึกฤทธิ์และกลุ่มผู้ที่ศึกษาพุทธวจนะ “ไม่ยอมรับประเพณีการเวียนเทียนในวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา รวมทั้งขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรมอื่น ๆ อีก โดยพระคึกฤทธิ์ได้กล่าวอ้างว่า ไม่มีในพุทธวจนะ”[footnoteRef:748] [748:  การเวียนเทียนมีกล่าวไว้ในพุทธวจนหรือไม่?, ๒๖ มิถุนายน ๒๕๕๗, [ออนไลน์], แหล่งที่มา:
https://www.youtube.com/watch?v=Vd_RSQcTh0E, [๑ มกราคม ๒๕๖๒]. อ้างใน มานพ บุญชื่น, “การ ศึกษาวิเคราะห์การอวดอุตตริมนุสสธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท”, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา, (บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑), หน้า ๑๖๒.] 

	๒. พระคึกฤทธิ์ได้ปฏิเสธประเพณีการสวดพระอภิธรรม ๗ คัมภีร์ในงานศพ โดยกล่าวว่า “การสวดพระอภิธรรมในงานศพไม่มีในพุทธวจนะ”[footnoteRef:749] ทั้งยังกล่าวอีกว่า “ฟังแล้วได้ประโยชน์อะไร มีคนทำหนังสือร้องเรียนไป บอกงานศพไปแล้วไม่เห็นมีประโยชน์อะไรเลย เสียค่าน้ำมัน เงิน ค่ารถอะไรต่าง ๆ เสียเวลามานั่งฟังพระนั่งหอนง๊อแง๊ว ๆ อะไรก็ไม่รู้”[footnoteRef:750] [749:  BuddhaWajana๒๐๑๒, พุทธวจน สำหรับงานศพ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=PId-aGdXhAw [๑๖ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕]. [นาทีที่ ๐.๔๓-๐.๕๘].]  [750:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq การทำพิธีศพที่ไม่เป็นไปตามพุทธวจนจะถือเสียว่าเป็นการทำตามประเพณีได้หรือไม่, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=mvQpRmJJrug [๒๕ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๕๓-๑.๐๖].] 

	๓. พระคึกฤทธิ์ได้สร้างวัฒนธรรมประเพณีขึ้นมาใหม่ เพื่อแทนการสวดพระอภิธรรม ๗ คัมภีร์ในงานศพ โดยชักนำให้อุบาสก อุบาสิกา อ่านสาธยายพระสูตรหรือเปิดเอ็มพีสามเสียงอ่านธรรมะที่เชื่อว่าเป็นพระพุทธวจนะให้กับบุคคลผู้ใกล้จะเสียชีวิตหรือศพผู้ที่เสียชีวิตแล้วได้ฟัง ทั้งยังกล่าวว่า “ไม่ว่าผู้ใกล้เสียชีวิตหรือศพผู้ที่เสียชีวิตแล้วจะเป็นคนชาติใด ศาสนาลัทธิใด ภาษาใด ฟังภาษาไทยภาษาบาลีไม่รู้เรื่องไม่เป็นไร ได้หมด (บรรลุธรรมทั้งหมด)” นอกจากหลักฐานคำกล่าวตรงนี้แล้ว ยังมีหลักฐานอีกส่วนหนึ่งที่พระคึกฤทธิ์ ได้กล่าวว่า 
ถึงแม้จะตายแล้วเนี่ยะก็ให้เปิดฟังต่อเถอะ พอคนที่ตายแล้วบางคน แต่เขาก็วัดดวงเปิดไปปรากฏว่าได้ผล [บรรลุมรรคผล] ก็เก็บข้อมูลสถิตมาเรื่อย ๆ ส่วนใหญ่จะประมาณ ๑ ถึง ๒ ชั่วโมง จะมีรายเนี่ยะที่มาบอก ๑๒ ชั่วโมง ... เหตุปัจจัยนั้นมันมาจากพระสูตร[ผัคคุณสูตร]นี้ และพระสูตรนี้บางคนอ่านไม่ดีก็คิดว่าให้เฉพาะภิกขุผัคคุณเท่านั้น แต่จริง ๆ ไม่ใช่[footnoteRef:751]  [751:  อานาปานสติ พุทธวจน, ไม่เคยเชื่อเลย..!! ว่าเรื่องที่เขาบอกมาจะเป็นจริง, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=gzpIzUYjVPw [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑๑.๑๔-๑๒.๔๕].] 

	

แต่หลักฐานในปายาสิสูตร (อุปมาด้วยการเป่าสังข์) ได้อธิบายว่า
… แต่เมื่อกายนี้ไม่มีอายุ ไม่มีไออุ่น และไม่มีวิญญาณ กายนี้จึงก้าวไปไม่ได้ ถอยกลับไม่ได้ ยืนไม่ได้ นั่งไม่ได้ นอนไม่ได้ เห็นรูปทางตาไม่ได้ ฟังเสียงทางหูไม่ได้ ดมกลิ่นทางจมูกไม่ได้ ลิ้มรสทางลิ้นไม่ได้ ถูกต้องโผฏฐัพพะทางกายไม่ได้ หรือรู้ธรรมารมณ์ทางใจไม่ได้ ...[footnoteRef:752] [752:  ที.ม. (ไทย) ๑๐/๔๒๖/๓๕๘-๓๕๙.] 

	ในหลักฐานการบรรยายข้างต้น พระคึกฤทธิ์ได้กล่าวว่า “ถึงแม้จะตายแล้ว ก็วัดดวงเปิดให้คนตายฟังไปเถอะ ปรากฏว่าได้ผล (บรรลุมรรคผล)” แต่หลักฐานในปายาสิสูตร ระบุว่า “ผู้ที่เสียชีวิตแล้วไม่สามารถเห็นรูป ฟังเสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส สัมผัส หรือนึกคิดได้” ดังนั้น การบรรลุธรรมของบุคคลผู้ที่เสียชีวิตไปแล้วจะมีมาแต่ที่ไหน และเมื่อพิจารณาจากข้อที่ ๒ ข้างต้นร่วมด้วย จะเห็นได้ว่า คำกล่าวของพระคึกฤทธิ์ในข้อที่ ๒ ที่กล่าวว่า “ฟังแล้วได้ประโยชน์อะไร” กับในข้อที่ ๓ ที่พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า “เปิดพุทธวจนะให้ผู้ที่ใกล้จะเสียชีวิตหรือศพผู้ที่เสียชีวิตแล้วได้ฟัง ฟังภาษาไทยภาษาบาลีไม่รู้เรื่องไม่เป็นไร บรรลุธรรมทั้งหมด” จึงมีความขัดแย้งและคัดค้านกันเองอย่างเห็นได้ชัด
	๔. พระคึกฤทธิ์ได้ชี้นำด้วยการบอกให้อุบาสก อุบาสิกา ผู้ที่สนใจในพระธรรมวินัยต้องการจะศึกษาหาความรู้ในพระสัทธรรมคำสอนของพระศาสดา ปฏิเสธการเรียนบาลีไวยากรณ์ในระบบที่คณะสงฆ์ไทยได้จัดวางหลักสูตรไว้ว่า 
อาตมาก็เริ่มมาจากศูนย์ ค่อย ๆ แกะไป ๆ อาศัยความเพียรแกะทั้งบาลีทั้งภาษาไทย นะ แกะเอง ไม่ต้องไปฟังใครหรอก แล้วเราก็แกะ อ๋อ บาลีไม่มี โอ้ เห็นจะ ๆ โยมต้องไปเห็นจะ ๆ ว่าในบาลีไม่มี โอ๋ ภาษาไทยมันไปเติมเกินเน๊าะ อย่างนี้[footnoteRef:753] [753:  D.TELTHAI SYSTEM, livestreamHD medium Segment ๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https: //www.youtube.com/watch?v=uSdbO3h2ysw [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๑๐.๕๙-๑.๑๑.๑๘].] 

	๕. พระคึกฤทธิ์ยังได้นิยามความหมายของคำศัพท์ในพระพุทธศาสนาขึ้นมาใหม่ ยกตัวอย่าง เช่น สัตตานัง[footnoteRef:754] สกิเทว[footnoteRef:755] มนสิการ[footnoteRef:756] อนัตตา[footnoteRef:757] เป็นต้น  [754:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *ความหมายของคำว่า “สัตว์”, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5uhIaDhJxus [๒๒ มิถุนายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๐.๕๓-๑.๑๘].]  [755:  ป๊อก บางกรวย แสนสุข, พอจ อธิบายนัยของสกทาคามีเป็นอย่างไร, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?time_continue=194&v=PqA_YDZhPqA [๒๕ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๖.๑๕-๖.๒๔].]  [756:  พุทธวจนทีวี, พุทธวจนสนทนาธรรม ช่วงเช้า วันอาทิตย์ที่ ๑๑ พฤศจิกายน ๒๕๖๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5sb0VvW72jU&feature=youtu.be&fbclid=IwAR3lwS IpgCN1dDIMagf4KjoUuKbTelCOFVnoldOzy_ORL6acFCcnpFN6hw8 [๒๒ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๑.๒๖.๔๒-๑.๒๖.๕๐].]  [757:  ป๊อก บางกรวย แสนสุข, พอจ เมตตาอธิบายนัยของอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=rSVa_m6k60U&feature=youtu.be [๑๐ สิงหาคม ๒๕๖๑]. [นาทีที่ ๒.๕๓-๓.๐๙].] 

	การที่พระคึกฤทธิ์ได้เผยแพร่หลักการและแนวทางการปฏิบัติเช่นนี้ออกมา จึงเป็นเหตุให้อุบาสกอุบาสิกาในสังคมฆราวาส แตกแยกออกเป็น ๒ ฝ่าย คือ ๑) อุบาสกอุบาสิกาส่วนหนึ่งหันไปเข้าร่วมหลักการและแนวทางการปฏิบัติตามหลักการพุทธวจนะที่พระคึกฤทธิ์ได้สร้างขึ้น เพราะเห็นว่า พระคึกฤทธิ์ปฏิบัติเคร่งครัดและถูกต้องตามหลักพระธรรมวินัย โดยยึดหลักการตามคำสั่งสอนของพระศาสดา และอีกฝ่าย ๒) อุบาสกอุบาสิกาอีกส่วนที่ไม่ได้ไปเข้าร่วมกับพระคึกฤทธิ์ เพราะเห็นว่า พระคึกฤทธิ์ประพฤติปฏิบัติตนผิดเพี้ยนคลาดเคลื่อนไปจากหลักพระธรรมวินัยของพระศาสดา
	เมื่ออุบาสก อุบาสิกา ผู้ที่เลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนา ได้แตกแยกออกเป็น ๒ ฝ่าย โดยความประพฤติและโดยทัศนะแล้ว จึงเป็นเหตุให้ทั้ง ๒ ฝ่าย เกิดการทะเลาะวิวาทถกเถียงกันในเรื่องคำสอนในพระศาสนานี้ว่า ฝ่ายตนศึกษาและปฏิบัติตามคำสั่งสอนของพระศาสดา ส่วนฝ่ายอื่นไม่ได้ศึกษาและปฏิบัติผิดไปจากคำสั่งสอนของพระศาสดา ทั้งจะเป็นเหตุให้ต่างฝ่ายต่างชี้ผิดกล่าวโทษแก่กันละกัน โดยบุคคลผู้ศึกษาและประพฤติปฏิบัติตามหลักการพุทธวจนะ จักแสดงอาการดูหมิ่นดูแคลนไม่เคารพพระสัทธรรมคำสอนจากบุคคลผู้กล่าวธรรม กล่าววินัย จักกล่าวหาว่าผู้กล่าวพระสัทธรรมนั้นเป็นผู้กล่าวสัทธรรมปฏิรูป (ธรรมปลอม) ทั้งยังจะดูถูกดูแคลนผู้ที่มีความเห็นและความประพฤติในคำสั่งสอนต่างไปจากตน 
	ดังนั้น การที่มีภิกษุในพระศาสนานี้ ได้ประกาศหลักการและแนวทางในการศึกษา รวมทั้งวิธีในการปฏิบัติที่คัดค้านกับหลักพระธรรมวินัยดั้งเดิม นอกจากจะเป็นสาเหตุให้สงฆ์แตกแยกแล้ว ยังจะเป็นสาเหตุให้สังคมของฆราวาส ผู้เป็นอุบาสกอุบาสิกาซึ่งศึกษาและประพฤติปฏิบัติตามคำสั่งสอนที่ได้รับมาจากพระภิกษุสงฆ์แตกแยกกันอีกด้วย 
๔.๓ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
	ด้วยอาศัยเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน และจากการศึกษาค้นคว้างานวิจัยเรื่องนี้ ผู้วิจัยจึงเสนอแนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย ออกเป็นข้อ ๆ ดังต่อไปนี้
๔.๓.๑ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
๔.๓.๒ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคณะสงฆ์
๔.๓.๓ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อสังคมฆราวาส
๔.๓.๑ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
๑) ส่งเสริมให้ภิกษุสามเณรได้เรียนพระธรรมวินัยด้วยการจัดตั้งสำนักเรียน ตั้งแต่การจัดการเรียนการสอนบาลีไวยากรณ์ พระวินัย พระสูตร พระอภิธรรม รวมทั้งการเรียนการสอนในภาคปฏิบัติ คือ สมถภาวนาและวิปัสสนาภาวนา เพื่อให้ภิกษุสามเณรได้รับการศึกษาในทางพระธรรมวินัยอย่างครบถ้วน ในแต่ละภาคของประเทศไทยควรส่งเสริมจัดตั้งให้มีสำนักเรียนพระธรรมวินัยเช่นนี้ในทุกจังหวัด เมื่อมีพระภิกษุสามเณรผู้ที่สำเร็จการศึกษาเล่าเรียนพระธรรมวินัยแล้ว คณะสงฆ์ควรจัดการทดสอบความรู้หลังจบการศึกษา เพื่อทดสอบความรู้ความสามารถ เพื่อให้เป็นไปตามเกณฑ์ และส่งเสริมให้พระภิกษุสามเณรได้ท่องเพื่อทรงจำคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถา ได้แก่ การทรงจำพระวินัยปิฎก พระสุตตันตปิฎก พระอภิธรรมปิฎก เป็นต้น 
	๒) เมื่อมีภิกษุสามเณร หรือสำนักเรียนใด ที่มีการเผยแผ่คำสอนหรือการเรียนการสอนที่ผิดพลาดคลาดเคลื่อนไปจากพระธรรมวินัย คณะสงฆ์ควรมีการตั้งคณะพระภิกษุผู้ทรงพระธรรมวินัยไปตรวจสอบ การเผยแผ่คำสอนหรือการเรียนการสอนของภิกษุสามเณรหรือสำนักเรียนนั้น ๆ เพื่อเป็นการป้องกันและแก้ไขการเผยแผ่คำสั่งสอนที่ผิดพลาดคลาดเคลื่อนไปสู่พระภิกษุ สามเณร และอุบาสก อุบาสิกา ทั้งยังเป็นการส่งเสริมให้พระภิกษุ สามเณร อุบาสก อุบาสิกาได้ศึกษาและเรียนรู้เข้าใจพระธรรมวินัยได้อย่างถูกต้อง เป็นการช่วยดำรงพระสัทธรรมคำสั่งสอนของพระศาสดาให้ตั้งมั่นไม่สูญหาย
๓) ควรมีการร่วมกันพิจารณาแก้ไขกฎหมายคณะสงฆ์เดิม และร่วมกันพิจารณาออกกฎหมายใหม่ เพื่อให้มีความสอดคล้องและรองรับกับพระธรรมวินัย โดยให้มีบทลงโทษแก่ภิกษุสามเณรผู้ประพฤติตนนอกรีต ไม่ประพฤติปฏิบัติตามหลักพระธรรมวินัย รวมทั้งกฎหมายอื่นในส่วนอื่น ๆ ที่เป็นการส่งเสริมและสนับสนุน อันเป็นการเอื้อให้แก่พระภิกษุสามเณรได้รักษาพระธรรมวินัย
๔.๓.๒ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคณะสงฆ์
๑) คณะสงฆ์ต้องมีการจัดสอบเพื่อวัดคุณสมบัติของพระอุปัชฌาย์อาจารย์ให้มีคุณสมบัติเป็นไปตามเกณฑ์พระธรรมวินัย ถ้าหากพระอุปัชฌาย์อาจารย์รูปใด มีคุณสมบัติไม่ผ่านตามเกณฑ์ ให้พระอุปัชฌาย์อาจารย์รูปนั้นกลับไปถือนิสสัยใหม่ จนกว่าจะมีคุณสมบัติสมบูรณ์เหมาะสมแก่การเป็นพระอุปัชฌาย์อาจารย์ และเมื่อมีคุณสมบัติสมบูรณ์แล้ว ทางคณะสงฆ์จึงอนุญาตให้กลับมาสอบวัดคุณสมบัติใหม่อีกครั้ง โดยคณะสงฆ์จะต้องมีการทวนสอบคุณสมบัติพระอุปัชฌาย์อาจารย์อยู่เนื่อง ๆ เพื่อป้องกันคุณสมบัติในการเป็นพระอุปัชฌาย์อาจารย์บกพร่อง เมื่อพระอุปัชฌาย์อาจารย์มีคุณสมบัติครบถ้วนสมบูรณ์ตามพระธรรมวินัยแล้ว พระภิกษุซึ่งเป็นสัทธิวิหาริกอันเตวาสิกผู้อยู่ภายใต้การดูแลปกครองจะเป็นภิกษุที่มีความสมบูรณ์ด้วยข้อวัตรการปฏิบัติตามพระธรรมวินัย
	ส่วนในกรณีพระอุปัชฌาย์อาจารย์รูปใดที่ปล่อยปละละเลย เพิกเฉย ไม่สั่งสอนพระธรรมวินัยให้แก่ภิกษุผู้เป็นสัทธิวิหาริกอันเตวาสิก ผู้ที่อยู่ภายใต้การดูแลปกครอง คณะสงฆ์จะต้องตั้งคณะภิกษุเพื่อทำการสอบสวน และลงโทษพระอุปัชฌาย์อาจารย์รูปนั้น ๆ ตามความผิดในทางพระวินัยและกฎหมายคณะสงฆ์ เพื่อเป็นการป้องกันไม่ให้ให้ภิกษุผู้เป็นสัทธิวิหาริกอันเตวาสิกประพฤติตนนอกรีต และล่วงละเมิดสิกขาบทบัญญัติโดยไม่รู้ตัวอยู่เป็นอาจิณ
๒) ภิกษุผู้ที่บวชเข้ามาในพระพุทธศาสนาจะต้องอยู่ถือนิสสัยให้ครบ ๕ พรรษา ตามหลักเกณฑ์พระธรรมวินัย ถ้าในกรณีที่ภิกษุผู้ถือนิสสัยอยู่กับพระอุปัชฌาย์อาจารย์ครบ ๕ พรรษาแล้ว แต่คุณสมบัติยังไม่ผ่านเกณฑ์ ก็ให้ถือนิสสัยอยู่กับพระอุปัชฌาย์อาจารย์ ไปจนกว่าจะมีคุณสมบัติสมบูรณ์ เมื่อภิกษุผู้ถือนิสสัยรูปใดมีคุณสมบัติสมบูรณ์ตามหลักเกณฑ์แล้ว ให้มีการสอบวัดคุณสมบัติของภิกษุผู้ที่จะต้องผ่านนิสสัย 
	ส่วนในกรณีที่ภิกษุผู้ถือนิสสัยยังอยู่ในช่วงระหว่าง ๕ พรรษา และยังไม่ผ่านเกณฑ์ ถ้าภิกษุรูปนั้นได้หนีไประหว่างการถือนิสสัย ให้พระอุปัชฌาย์ติดต่อประสานงานกับคณะสงฆ์ เพื่อแจ้งให้คณะสงฆ์รับทราบแล้วนำตัวกลับมาเริ่มถือนิสสัยใหม่ จนกว่าจะผ่านเกณฑ์ หรือในกรณีย้ายไปอยู่ที่สำนักอื่น ๆ ก็ให้ภิกษุผู้ที่อยู่ในช่วงของการถือนิสสัยไปถือนิสสัยใหม่กับพระอาจารย์ที่มีคุณสมบัติสมบูรณ์ในสำนักนั้น ๆ
๓) หากมีสำนักหรือวัดต่าง ๆ ทั่วประเทศได้เผยแผ่หลักคำสอนไปในทางเดรัจฉานวิชา รวมถึงสำนักหรือวัดที่จัดกิจกรรม เพื่อมุ่งหวังผลกำไรในการค้าเชิงพาณิชย์ ส่งเสริมให้ชาวพุทธส่วนหนึ่งเกิดความงมงาย มัวเมา ลุ่มหลง เข้าใจผิดคิดไปว่าเป็นหลักคำสอนในพระศาสนา ดังนั้นเพื่อเป็นการป้องกันและแก้ไข ทางคณะสงฆ์โดยการนำของมหาเถรสมาคม ควรจะต้องตั้งคณะภิกษุผู้มีความรู้ความสามารถในทางพระธรรมวินัย ไปจัดการกับปัญหา โดยการตรวจสอบและลงโทษแก่ภิกษุผู้กระทำผิดฝ่าฝืนพระธรรมวินัย นอกจากจะลงโทษตามพระธรรมวินัยแล้ว ยังอาจจะต้องมีบทลงโทษทางกฎหมายอย่างเคร่งครัดและเด็ดขาด เพื่อไม่ให้เป็นต้นแบบในด้านความประพฤติในทางความเสื่อมเสียหาย และเป็นการส่งเสริมให้พระภิกษุสามเณรที่ดีให้มีมากขึ้น ดังพระพุทธพจน์ว่า ข่มบุคคลที่ควรข่ม สรรเสริญบุคคลที่ควรสรรเสริญ
๔.๓.๓ แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อสังคมฆราวาส
	๑) ควรมีการส่งเสริมให้ประชาชน ผู้เป็นอุบาสก อุบาสิกา ได้ศึกษาเล่าเรียนคำสอนจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและคัมภีร์อรรถกถา เป็นต้น เพื่อให้เข้าใจหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธองค์ โดยอาจารย์ผู้ทรงทั้งภูมิความรู้และความประพฤติ นอกจากนี้ ควรจะมีการจัดพิมพ์หนังสือ เพื่อออกมาไขข้อข้องใจไขความสงสัยในประเด็นต่าง ๆ เกี่ยวกับหลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนา และควรมีการจัดตั้งกองบรรณาธิการ เพื่อคัดกรองความถูกต้องของตำราและหนังสือต่าง ๆ ที่พิมพ์ออกมาเพื่อเผยแผ่คำสอนในพระพุทธศาสนา ก่อนที่หนังสือหรือตำรานั้น ๆ จะออกไปสู่ประชาชนผู้เป็นอุบาสก อุบาสิกาได้ศึกษา ทั้งยังต้องมีการกำจัดหนังสือคำสอนต่าง ๆ ที่มีคำสอนที่ผิดพลาดคลาดเคลื่อนไปจากหลักพระธรรมวินัยที่มีอยู่ในปัจจุบันทิ้งไปเสีย
๔.๔ สรุป
	ในบทนี้ ผู้วิจัยได้นำข้อมูลทั้งหมดที่ได้รวบรวมไว้ในบทที่ ๓ ซึ่งเป็นหลักฐานการบรรยายของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีความเกี่ยวข้องกับประเด็นการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย โดยเป็นข้อมูลที่ได้จากการถอดคลิปหลักฐานการบรรยายออกเป็นข้อความ แล้วได้สรุปประเด็นจากข้อมูลที่ได้รวบรวมไว้ในแต่ละประเด็นออกเป็นข้อ ๆ และได้นำข้อมูลที่ได้สรุปไว้แล้วนี้ มาใช้ในบทที่ ๔ เพื่อทำการวิเคราะห์และวินิจฉัย ซึ่งมีทั้งหมด ๔ ประเด็นหลัก คือ ๑. วิเคราะห์ประเด็นคำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย ๒. วิเคราะห์ประเด็นคำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร ๓. วิเคราะห์ประเด็นคำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม และ ๔. วิเคราะห์ประเด็นคำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา ซึ่งใน ๔ ประเด็นหลักข้างต้น ในแต่ละประเด็นยังได้แยกประเด็นคำสอนที่มีผลกระทบกับพระวินัย พระสูตร พระอภิธรรม และคัมภีร์อรรถกถาเป็นประเด็นย่อย เพื่อนำมาวิเคราะห์รวมทั้งหมด ๘ ประเด็น ดังต่อไปนี้ คือ ๑. วิเคราะห์ประเด็นคำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย มี ๓ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะห์จำนวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ที่ภิกษุต้องยกขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน ๒) วิเคราะห์จำนวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุต่อวัน ๓) วิเคราะห์การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน ๒. วิเคราะห์ประเด็นคำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร มี ๒ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะห์บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า ๒) วิเคราะห์การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต ๓. วิเคราะห์ประเด็นคำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม มี ๒ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะห์พระอภิธรรมไม่ใช่พระพุทธพจน์ ๒) วิเคราะห์สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์ และ ๔. วิเคราะห์ประเด็นคำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา มี ๑ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะห์คัมภีร์อรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ ซึ่งในการวิเคราะห์ประเด็นคำสอนทั้ง ๘ ประเด็น ผู้วิจัยได้วิเคราะห์โดยใช้หลักฐานจากคัมภีร์พระไตรปิฎก คัมภีร์อรรถกถา รวมทั้งคัมภีร์และตำราอื่น ๆ เป็นต้น มาเพื่อวิเคราะห์ในแต่ละประเด็น และได้สรุปเนื้อความทั้งหมดในประเด็นที่ทำการวิเคราะห์ แล้ววินิจฉัยในแต่ละประเด็น
และเนื่องมาจากการศึกษาค้นคว้าข้อมูลในเรื่องนี้ จึงได้สรุปผลกระทบที่ได้เกิดขึ้นมาจากการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ออกเป็น ๓ ประเด็นด้วยกัน คือ ๑. ผลกระทบที่มีต่อพระธรรมวินัย ๒. ผลกระทบที่มีต่อคณะสงฆ์ ๓. ผลกระทบที่มีต่อสังคมฆราวาส นอกจากนี้ ผู้วิจัยได้เสนอแนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย เป็น ๓ ประเด็น คือ ๑. แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย ๒. แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคณะสงฆ์ ๓. แนวทางป้องกันปัญหาการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อสังคมฆราวาส รวมทั้งหมด ๗ ข้อด้วยกัน



[bookmark: _Toc1071713][bookmark: _Toc47929715]บทที่ ๕

สรุปผลการวิจัยและข้อเสนอแนะ

จากการศึกษาวิจัยเรื่อง ศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระสงฆ์ไทยที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ผู้วิจัยได้ตั้งวัตถุประสงค์เพื่อการวิจัยไว้ ๓ ประการ คือ 
	๑. เพื่อศึกษาการเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
	๒. เพื่อศึกษาการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย 
	๓. เพื่อวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโลที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย 
โดยสามารถสรุปผลจากการศึกษาวิจัยได้ ดังต่อไปนี้
๕.๑ สรุปผลการวิจัย
	๕.๑.๑ การเผยแผ่คำสอนของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
	พระพุทธเจ้ามีคุณสมบัติ ๒ อย่าง ประกอบด้วย ๑. คุณสมบัติภายนอก คือ ลักษณะมหาบุรุษ ๓๒ ประการ ๒. คุณสมบัติภายใน คือ คุณธรรมต่าง ๆ เช่น ทศพลญาณ เป็นต้น ด้วยพระองค์มีความสามารถในการแสดงธรรมสั่งสอน ซึ่งจำแนกวิธีการได้ ๖ ประการ คือ ๑. เนื้อหาที่แสดง ๒. ตัวผู้แสดง ๓. คุณลักษณะในการแสดง ๔. วิธีในการแสดง ๕. อุบายในการแสดง ๖. ตัวผู้ฟัง ในระหว่างพระองค์เผยแผ่คำสั่งสอนตลอด ๔๕ พรรษา มีผู้สนใจเข้ามาบวชเป็นภิกษุจำนวนมาก โดยพระภิกษุเหล่านั้นมีทั้งเชื่อฟังและคัดค้านคำสั่งสอน ภิกษุผู้ที่คัดค้าน แบ่งเป็น ๒ จำพวก คือ ๑. ภิกษุผู้คัดค้านโดยตรง ๒. ภิกษุผู้คัดค้านโดยอ้อม 
	เนื่องจากการเผยแผ่คำสั่งสอนของพระองค์เป็นเวลาถึง ๔๕ พรรษา จึงทำให้คำสอนมีมาก อาจทำให้พุทธบริษัทเข้าใจคลาดเคลื่อน จึงประทานหลักเกณฑ์เพื่อตรวจสอบคำสอนไว้ ๔ หลักเกณฑ์ คือ ๑. หลักมหาปเทส ๔ (พระวินัย) ที่ตรัสกับพระอุบาลี ๒. หลักมหาปเทส ๔ (พระสูตร) ที่ตรัสกับภิกษุทั้งหลาย ๓. หลักตัดสินพระธรรมวินัย ๗ ประการ ๔. หลักตัดสินพระธรรมวินัย ๘ ประการ
	นอกจากนี้ พระองค์ได้ตรัสเหตุแห่งความตั้งมั่นและความอันตรธานของพระสัทธรรม รวมทั้งผู้ทำให้ศาสนาเจริญและเสื่อม เหตุแห่งความตั้งมั่นพระสัทธรรม พระสูตรที่ ๑ ระบุว่า การเรียน การเป็นผู้ว่าง่าย ภิกษุผู้รู้ทรงธรรมวินัย ถ่ายทอดความรู้แก่ผู้อื่น พระเถระประพฤติตนเป็นผู้นำในการทำความเพียร สงฆ์สามัคคีกัน พระสูตรที่ ๒ ระบุว่า แสดงสิ่งที่พระองค์แสดงว่า พระองค์ทรงแสดง เป็นต้น พระสูตรที่ ๓ ระบุว่า บทพยัญชนะและอรรถที่สืบทอดกันมาดี ส่วนความอันตรธานของพระสัทธรรม ก็มีนัยยะที่ตรงกันข้ามกับเหตุแห่งความตั้งมั่นของพระสัทธรรม ส่วนผู้ทำให้ศาสนาเสื่อมและเจริญ คือ ภิกษุผู้คัดค้านอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไว้ไม่ดี ด้วยพยัญชนปฏิรูป ชื่อว่าทำให้ สัทธรรมสูญหาย ส่วนภิกษุผู้อนุโลมอรรถและธรรมโดยสูตรที่ตนเรียนไว้ดี ด้วยพยัญชนปฏิรูป ชื่อว่าดำรงสัทธรรมไว้ได้
	๕.๑.๒ การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
	พระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้เข้ามาบวชที่สำนักสงฆ์บุญญาวาส จังหวัดชลบุรี เมื่อบวชได้ระยะหนึ่ง จึงออกจาริกมาพำนักอยู่ผืนนาที่โยมแม่ถวาย บริเวณถนนลำลูกกา คลองสิบ ปทุมธานี เรื่อยมาจนครบพรรษา ๕ ในพรรษา ๔ ได้ศึกษา ๕ เล่มจากพระโอษฐ์ เมื่อศึกษาแล้วจึงได้พบว่า “พระพุทธเจ้าห้ามฟังคำสาวก” และเมื่อศึกษามาเรื่อย ๆ จึงเห็นความเชื่อมโยงว่าทำไมพระศาสดาห้ามฟังคำสาวก 
	ภายหลัง พระคึกฤทธิ์ ได้พาพระลูกวัดศึกษาคำสอนส่วนที่ (เชื่อและเข้าใจว่า) เป็นพระพุทธพจน์ล้วน และได้เผยแพร่แนวทางปฏิบัติที่ชื่อว่า “พุทธวจนะ” นี้ออกมา เมื่อหลักการนี้เผยแพร่ออกมา จึงมีอุบาสกอุบาสิกาเข้ามาศรัทธาเลื่อมใสเป็นจำนวนมาก ด้วยเหตุนี้พุทธวจนะ จึงกระจายไปด้วยสื่อและการบอกต่อ ทำให้ได้รับความสนใจจากบุคคลทั่วไป ต่อมา มีการจัดตั้งพุทธวจนสถาบันหลายแห่งทั้งในประเทศและต่างประเทศ นอกจากงานเผยแผ่แล้ว พระคึกฤทธิ์และคณะได้นำพระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐ และพระไตรปิฎกแปลภาษาไทยฉบับหลวง มาเป็นต้นฉบับเพื่อคัดลอกและจัดทำพุทธวจนปิฎก ซึ่งตัดคำสอนส่วนที่ (เชื่อและเข้าใจว่า) ไม่ใช่พุทธวจนะออก คำสอนที่ถูกตัดออก คือ พระอภิธรรมปิฎก คัมภีร์ปริวาร และคำสอนที่ไม่ได้ขึ้นต้นด้วย ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เป็นต้น รวมตัดอรรถกถาออกด้วย โดยให้เหตุผลว่า “คัมภีร์อรรถกถาจะทำให้คณะสงฆ์แตกแยกกัน” และกล่าวอีกว่า พุทธวจนปิฎกจะมาแทนพระไตรปิฎกทั่วโลก ด้วยเหตุการณ์ดังกล่าว จึงทำให้การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ส่งผลกระทบต่อพระธรรมวินัยโดยตรง
	ในประเด็นนี้ เป็นการรวบรวมข้อมูล การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย แยกเป็น ๔ ประเด็น คือ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย พระสูตร พระอภิธรรม และคัมภีร์อรรถกถา ในประเด็นพระวินัยมี ๓ ประเด็น คือ ๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน ๒. การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน ๓. พระพุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว ในประเด็นพระสูตรมี ๒ ประเด็น คือ ๑. บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า ๒. การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต ในประเด็นพระอภิธรรมมี ๒ ประเด็น คือ ๑. พระอภิธรรมเป็นคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่ ๒. สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์ ในประเด็นคัมภีร์อรรถกถามี ๑ ประเด็น คือ ๑) ตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายของสาวกที่ขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ 
	ทั้ง ๘ ประเด็นนี้ ผู้วิจัยได้รวบรวมคลิปการบรรยายมาเป็นตัวอย่างในแต่ละประเด็นละ ๓ คลิป ซึ่งหลักฐานที่ยกมานี้ ผู้วิจัยได้คัดลอกบทการบรรยายในคลิปยูทูบออกเป็นข้อความ แล้วสรุปประเด็นการบรรยายออกเป็นข้อ ๆ เพื่อจะนำประเด็นที่ได้สรุปไว้แล้วเหล่านี้ไปวิเคราะห์และวินิจฉัยเพื่อหาคำตอบในบทที่ ๔ ต่อไป
	๕.๑.๓ วิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
	ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้รวบรวมไว้ในบทที่ ๓ มาใช้ในบทที่ ๔ เพื่อทำการวิเคราะห์และวินิจฉัย ซึ่งมีทั้งหมด ๔ ประเด็นหลัก คือ วิเคราะห์ประเด็นคำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย พระสูตร พระอภิธรรม และคัมภีร์อรรถกถา ซึ่งแต่ละประเด็นยังได้แยกประเด็นที่มีผลกระทบกับพระวินัย พระสูตร พระอภิธรรม และคัมภีร์อรรถกถาออกเป็นประเด็นย่อย เพื่อนำมาวิเคราะห์ทั้งหมด ๘ ประเด็น คือ ๑. พระวินัย ๓ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะห์จำนวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์ที่ภิกษุต้องยกขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน ๒) วิเคราะห์จำนวนครั้งในการฉันอาหารของภิกษุต่อวัน ๓) วิเคราะห์การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน ๒. พระสูตร ๒ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะห์บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า ๒) วิเคราะห์การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต ๓. พระอภิธรรม ๒ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะห์พระอภิธรรมไม่ใช่พระพุทธพจน์ ๒) วิเคราะห์สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์ และ ๔. คัมภีร์อรรถกถา ๑ ประเด็น คือ ๑) วิเคราะห์คัมภีร์อรรถกถาสมควรตัดทิ้งเพราะขัดแย้งกับพระพุทธพจน์ ซึ่งประเด็นทั้ง ๘ นี้ ผู้วิจัยได้ใช้หลักฐานจากพระไตรปิฎก และอรรถกถา รวมทั้งคัมภีร์และตำราอื่น ๆ เป็นต้น เพื่อวิเคราะห์และได้สรุปผลการวินิจฉัยในแต่ะละประเด็นไว้แล้ว
	และเนื่องด้วยจากการศึกษาค้นคว้าวิจัยเรื่องนี้ ผู้วิจัยได้สรุปผลกระทบที่ได้เกิดจากการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เป็น ๓ ประเด็น คือ ๑. ผลกระทบที่มีต่อพระธรรมวินัย ๒. ผลกระทบที่มีต่อคณะสงฆ์ ๓. ผลกระทบที่มีต่อสังคมฆราวาส นอกจากนี้ ยังได้เสนอแนวทางการป้องกันปัญหาจากการเผยแผ่คำสอน เพื่อเป็นการแก้ไขปัญหาที่กำลังเกิดขึ้นในปัจจุบัน และเพื่อเป็นการป้องกันปัญหาที่จะเกิดขึ้นเช่นนี้อีกในอนาคต รวมทั้งหมด ๗ ข้อ
๕.๒ ข้อเสนอแนะ
	เนื่องมาจากผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระ สงฆ์ไทยที่ผลกระทบต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณีพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล” การศึกษาค้นคว้าข้อมูลการวิจัยในเรื่องนี้เป็นการศึกษาค้นคว้าข้อมูลเพียงในแง่มุมหนึ่งเท่านั้น ซึ่งอาจจะยังไม่ครบในทุกรอบด้าน และจากการศึกษาค้นคว้าในงานวิจัยเรื่องนี้ ทำให้ผู้วิจัยได้มองเห็นแง่มุมที่จะต้องทำการศึกษาค้นคว้าในการทำงานวิจัยเพิ่มเติมยิ่งขึ้นไปอีก โดยผู้วิจัยใคร่จะขอเสนอแนะแนวทางในการศึกษาค้นคว้าวิจัยต่อจากงานวิจัยเรื่องนี้กันต่อไป ซึ่งมีดังต่อไปนี้
	๑. ศึกษาวิเคราะห์การเผยแผ่คำสอนของพระสงฆ์ไทยที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย : ศึกษาเฉพาะกรณี (ภิกษุรูปอื่น ๆ วัดหรือสำนักต่าง ๆ)   
๒. ศึกษาวิเคราะห์รูปแบบและวิธีศึกษาการตีความพระธรรมวินัยในคัมภีร์พระไตรปิฎก
๓. ศึกษาวิเคราะห์บทบาทในการรักษาพระธรรมวินัยขององค์กรปกครองคณะสงฆ์ไทย : ศึกษาเฉพาะกรณีมหาเถรสมาคม



[bookmark: _Toc1071715][bookmark: _Toc47929717]บรรณานุกรม
๑. ภาษาไทย
ก. ข้อมูลปฐมภูมิ
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ ๒๕๐๐. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 
_________. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ). ปกรณ์วิเสสภาษาไทย วิสุทธิมรรคปกรณ์. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ธนาเพรส จำกัด, ๒๕๕๔.
_________. อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺกถา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔.
_________. อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙. 
_________. อรรถกถาคัมภีร์มิลินทปัญหาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙.
_________. อรรถกถาคัมภีร์วิสุทธิมรรคภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, ๒๕๕๕.
	ข. ข้อมูลทุติยภูมิ
(๑) หนังสือ:
กนก แสนประเสริฐ. เอกสารคู่มือว่าด้วยประมวลพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ฯ. กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, ๒๕๔๙.
โกษากร ประภาศิริ. อุตตมสงฆ์ ฟาเหียน บันทึกการเดินทาง สืบพระศาสนาในอินเดีย พ.ศ. ๙๔๒-๙๕๗. พระนคร: โรงพิมพ์เจริญธรรม, ๒๔๙๐.
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. เอกสารประกอบการสอนรายวิชาวรรณคดีบาลี. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐.
ชิว ซูหลุน. ถังซำจั๋งจดหมายเหตุการเดินทางสู่ดินแดนตะวันตกของมหาราชวงศ์ถัง. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อักษรวัฒนา, ๒๕๔๖.
ดร.พระมหาสมลักษณ์ คนฺธสาโร. บทความเพื่อพุทธวจนะ ศีลสิกขาบท ๑๕๐ - ๒๒๗ พุทธวจนะ : รู้จำ รู้จริง รู้แจ้ง. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๕๗.
ดร.วิศิษฐ์ ชัยสุวรรณ. พระอภิธรรมใครว่ายาก. กรุงเทพมหานคร: บริษัท อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง จำกัด (มหาชน), ๒๕๖๓.
นางสาวอุษา โลหะจรูญ. ชีวิตและผลงานของพระถังซัมจั๋ง. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ๒๑ เซ็นจูรี่ จำกัด, ๒๕๔๗.
บ.สยังวสี เจโตวสีภิกขุ. อริยุปวาท เล่ม ๒. Las Vegas: Franklin Document Services, ม.ป.พ..
ฝ่ายวิชาการภาษาไทย บริษัท ซีเอ็ดยูเคชั่น จำกัด (มหาชน). พจนานุกรมไทย ฉบับทันสมัยและสมบูรณ์. กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์ดี จำกัด, ๒๕๕๒.
พระกวีวรญาณ (จำนง ชุตินฺธโร ป.ธ.๙, พม., พธ.บ.). วิชาศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๖.
พระคันธสาราภิวงศ์. พระอภิธรรมเป็นพุทธพจน์และประวัติคัมภีร์สัททาวิเสส. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ไทยรายวันการพิมพ์, ๒๕๔๗.
_________. สารัตถทีปนีจุฬวรรควรรณา-ปริวารวรรควรรณนา. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๕๓.
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). การเรียนรู้พระพุทธพจน์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง, ๒๕๕๕.
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). พระพุทธศาสนาในอาเซีย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ธรรมสภา, ๒๕๔๐.
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). กรณีธรรมกาย บทเรียนเพื่อพระพุทธศาสนาและสร้างสรรค์สังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๖.
_________. กรณีสันติอโศก. มปท., ๒๕๓๑.
_________. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์, ๒๕๕๖.
_________. พุทธวิธีในการสอน. กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์สวย จำกัด, ๒๕๕๖.
_________. รู้จักพระไตรปิฎก ให้ชัด ให้ตรง. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด, ๒๕๕๘.
พระมหา ดร.สมลักษณ์ คนฺธสาโร. พระมหาอุเทน ปัญญาปริทัตต์. บทความเพื่อพุทธวจนะ ศีลสิกขาบท ๑๕๐-๒๒๗ พุทธวจนะ : รู้จำ รู้จริง รู้แจ้ง. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์, ๒๕๕๗.
พระมหาดาวสยาม วชิรปัญโญ. ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: หจก.เม็ดทรายพริ้นติ้ง, ๒๕๕๐.
พระราชกวี (อ่ำ ธมฺมทตฺโต ป.ธ.๖). พุทธสาสนสุวัณณภูมิปกรณ ราชบุรีวัตถุกถา ตำนานเมืองขุนไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๓๕.
มูลนิธิพุทธโฆษณ์. พุทธวจน คู่มือโสดาบัน. มูลนิธิพุทธโฆษณ์: มปท., ๒๕๕๗.
มูลนิธิพุทธโฆษณ์. พุทธวจน ตามรอยธรรม. มูลนิธิพุทธโฆษณ์: มปท., ๒๕๕๗.
มูลนิธิพุทธโฆษณ์. พุทธวจน ๑ ขุมทรัพย์จากพระโอษฐ์. มูลนิธิพุทธโฆษณ์ มปท., ๒๕๕๓.
มูลนิธิพุทธโฆษณ์. พุทธวจน ๒ อริยสัจจากพระโอษฐ์ (ภาคต้น). กรุงเทพมหานคร: บริษัท คิว พริ้นท์ แมเนจเม้นท์ จำกัด, ๒๕๕๒.
ลังกากุมาร. ตามรอยพระอุบาลีไปฟื้นฟูพระศาสนาที่ศรีลังกา. ม.ป.ท., ๒๕๕๒.
ส. บุญอารักษ์. ในพจนานุกรมพระอภิธรรมเจ็ดคัมภีร์ พระอภิธรรมเป็นพุทธพจน์. กรุงเทพมหานคร: อภิธรรมโชติกะวิทยาลัย วัดมหาธาตุ.
อดิศักดิ์ ทองบุญ. ปรัชญาอินเดีย. หน้า ๓๓๐-๓๔๕. อ้างใน รศ.นงเยาว์ ชาญณรงค์. “ปรัชญาอินเดีย”. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง, ๒๕๔๒.
อภิวัฒน์ โพธิ์สาน. ชีวิตและผลงานนักปราชญ์พุทธ. มหาสารคาม: หจก.อภิชาติการพิมพ์, ๒๕๕๗.
(๒) ดุษฎีนิพนธ์/วิทยานิพนธ์/สารนิพนธ์: 
นางสาวอุษา โลหะจรูญ. “การศึกษาชีวิตและผลงานด้านวรรณกรรมพระพุทธศาสนาของสมณะเสวียนจั้ง (พระถังซัมจั๋ง)”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖.
ประเทือง หัสแดง. “ศึกษาวิเคราะห์การนับจำนวนสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑.
ปรุตม์ บุญศรีตัน. “รูปแบบการตีความคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๐.
พระมหาเดชาธร สุภชโย (กนกรัตนาพรรณ). “การศึกษาวิเคราะห์หลักมหาปเทส ๔ ในสังคมไทย”.วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๙.
พระมหาธนสิทธิ์ ฉัตรสุวรรณ. “การวิจารณ์พระไตรปิฎกและผลกระทบที่มีต่อสังคมไทย”. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสนศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๕๐.
พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี (บุญถึง). “บทบาทในการรักษาพระธรรมวินัยของพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) : ศึกษาเฉพาะกรณีธรรมกาย”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖.
พระศรีวิสุทธิโกศล (กิตติวัฒน์ กิตฺติวฑฺฒโน). “การศึกษาเชิงวิเคราะห์มหาปรินิพพานสูตร : ศึกษาเฉพาะกรณีการรักษาหลักพระธรรมวินัย”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๖.
มานพ บุญชื่น. “การศึกษาวิเคราะห์การอวดอุตตริมนุสสธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๖๑. 
(๓) รายงานการวิจัย: 
พระมหาเสรีชน ดร.ชมกร ร.ต.อ ดร.ชาตรี. “การป้องกันและแก้ไขปัญหาการละเมิดพระธรรมวินัยของพระสงฆ์ที่ส่งผลต่อวิกฤติศรัทธาของชาวพุทธตามหลักนิติปรัชญา”. รายงานวิจัย.     สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๕๘. 
(๔) บทความ: 
มิโตะโมะ เคนโย. “กำเนิดนิกายสรวาสติวาท (๑)”. ธรรมธารา. ปีที่ ๓ ฉบับที่ ๑ (มกราคม–มิถุนายน พ.ศ. ๒๕๖๐): ๙๗-๑๐๐.
(๕) สื่ออิเล็กทรอนิกส์: 
จักขุมา ผัสสะ. พุทธวจน คืออะไร ทำไมต้องพุทธวจน. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.you tube.com/watch?v=lEzttpH6N3E [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].
ชวนกันฟังพุทธวจน Do Not Be The Last Man. ชีวประวัติพระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาป่าพง l พุทธวจน. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v= kajKaBaznVk [๕ ตุลาคม ๒๕๖๔]. 
ทองย้อย แสงสินชัย. ความเขลาของบัณฑิต. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.facebook. com/tsangsinchai/posts/742836112476795 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].
เทคโนโลยี ติดดิน. ฟังธรรมก่อนตาย ผิวกายผ่องใส. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.you tube.com/watch?v=4uYI8aUm6VA [๑๕ เมษายน ๒๕๖๕]. 
ธรรมหรรษาทัวร์. สังกัสสนคร. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: http://www.dhammahansa.com/san- kassa.php [๑๗ มีนาคม ๒๕๖๕].
บ้านบุหลัน BN : ๖๙๘. จิตสุดท้ายก่อนตาย. ออนไลน์. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com /watch?v=RiYb9cZLBic [๙ กันยายน ๒๕๖๒].
_________. ความเป็นมาของหนังสือพุทธวจน-ปิฎก. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.you tube.com/watch?v=MoBa5Q0UbZ0 [๒๓ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. 
ประกาศมติมหาเถรสมาคม. เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาป่าพง จังหวัดปทุมธานี. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: http://www.ratchakitcha.soc.go.th/DATA/PDF/2557/D/ 130/181.PDF [๑ ธันวาคม ๒๕๖๔].
ป๊อก บางกรวย sansuk. Mobile๒๐๑๘๐๔๐๓_พุทธวจนสถาบันวังสวนกล้วย อำเภอกุสุมาลย์ จังหวัดสกลนคร. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=rF Qbaiw2D5s&feature=youtu.be. [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].
_________. ช่วงพระอาจารย์เมตตาตอบคำถามข้อธรรมประเด็นต่างๆ ประจำวันอาทิตย์ที่ ๑๘ มิถุนายน ๒๕๖๐. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=uc gxu-yDITk [๒๔ พฤศจิกายน ๒๕๖๑].
_________. พอจ เมตตาอธิบายนัยของอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=rSVa_m6k60U&feature=youtu.be [๑๐ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 
_________. พอจ เมตตาอธิบายภิกขุใส่รองเท้าบิณฑบาตรได้หรือไม่. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=nmkG0AC-xW4 [๒๔ สิงหาคม ๒๕๖๑].
_________. พอจ อธิบายนัยของสกทาคามีเป็นอย่างไร. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?time_continue=194&v=PqA_YDZhPqA [๒๕ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. 
ผู้จัดการสุดสัปดาห์. ว่าด้วยเรื่อง “พระคึกฤทธิ์” กับวิวาทะ “ปาฏิโมกข์ ๑๕๐-๒๒๗ ข้อ”. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://mgronline.com/daily/detail/9570000096351 [๑ มกราคม ๒๕๖๕].
พระมหาอุเทน ปัญญาปริทัตต์. ยอดมหาโจร ทำลายพระสัทธรรม พระปฏิบัติทำลาย มิใช่พระปริยัติ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PDTgBYqH Gp0 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].
พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ์. พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujB Y&feature=youtu.be [๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑]. 
พุทธวจนเรียล: Phra Kukrit Savasdiphol: พระคึกฤทธิ์. การฝึกอบรมหลักปฏิบัติตามหลักพุทธวจน-เเด่ภิกขุจาก สปป.ลาว ครั้งที่ ๒. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=j3ktyMsmT18 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].
_________. พระอาจารย์คึกฤทธิ์-สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๖-๐๑-๒๓. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=jPwMk AndRSY [๑๕ กรกฎาคม ๒๕๖๔].
_________. พุทธวจนสถาบันโคราช. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/ watch?v=YzPxG51hCuk [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].
_________. วัดป่าบ้านพันลำ จ.บึงกาฬ | ๑๔-๐๓-๒๕๕๖ | พุทธวจน โดยพระอาจารย์คึกฤทธิ์ วัดนาป่าพง [๑/๒]. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v =O9tmId-sNLE [๙ มกราคม ๒๕๖๕].
_________. สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๒-๐๒-๑๑_HD. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=VXC-qGPK2YU [๓๐ พฤษภาคม ๒๕๖๔]. 
_________. สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๒-๐๓-๓๑. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.you tube.com/watch?v=HlhULd9kqG0 [๑๓ พศจิกายน ๒๕๖๔].
พุทธวจนทีวี. กฐินวัดนาป่าพง ๒๕๖๑ แสดงธรรมช่วงบ่าย วันอาทิตย์ที่ ๐๔ พฤศจิกายน ๒๕๖๑. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ond1eZgVg8A [๗ พฤศจิกายน ๒๕๖๑].
_________. การได้ฟังธรรมก่อน ทำกาละ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com /watch?v=VbM5CYQQBac [๗ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔].
_________. พุทธวจนสนทนาธรรม ช่วงเช้า วันอาทิตย์ที่ ๑๑ พฤศจิกายน ๒๕๖๑. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5sb0VvW72jU&feature=you tu.be&fbclid=IwAR3lwSIpgCN1dDIMagf4KjoUuKbTelCOFVnoldOzy_ORL6acF CcnpFN6hw8 [๒๒ พฤศจิกายน ๒๕๖๑].
_________. พุทธวจนสนทนาธรรมช่วงค่ำ วันเสาร์ที่ ๑๘ พฤษภาคม ๒๕๖๒. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=jBz-Kp9iNFg [๒๘ สิงหาคม ๒๕๖๒]. 
พุทธวจนบล็อกสปอต. ประวัติพระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: http://buddhawatjana.blogspot.com/p/blog-page_๑๒.html [๒๙ กันยายน ๒๕๖๔]. 
พุทธวจนสถาบัน. เครือข่ายพุทธวจน. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: http://buddha-net.com [๓ มกราคม ๒๕๖๕]. 
พุทธวจนสถาบันปากช่อง. ศูนย์ฝึกภิกษุ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.facebook.com/ buddhawajana.sujin [๙ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕].
มติมหาเถรสมาคม ครั้งที่ ๑๗/๒๕๕๗. เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาป่าพง จังหวัดปทุมธานี. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: http://mahathera.onab.go.th/files/mati_doc/ c-17200857_386%20กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์%20โสตถิผโล%20วัดนาป่าพง%20จัง หวัดปทุมธานี.pdf [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].
มูลนิธิพุทธโฆษณ์เผยแผ่พุทธวจน. พุทธวจนสถาบันกาฬสินธุ์. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=a7QZULCA3r8 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].ttpsจนสถาบันการาช. ่าแซะ๖๒-๑๖๖.
มูลนิธิพุทธโฆษณ์ร่วมกับสำนักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้นพื้นฐาน. โครงการชวนน้องท่องพุทธวจน ครั้งที่ ๑. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.buddhakos.com/nong tongbuddhawajana/detail.html [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].
รัตนะ๕ พุทธวจน. สกทาคามี เกิดเป็นเทวดาคราวเดียว. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=IhR5IP-qKrw [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].
วัดนาป่าพง. พุทธวจน: ลำดับการสืบทอดพุทธวจน (สั้น). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://down load.watnapahpong.org/data/poster/timeline-short.pdf [๒๓ มีนาคม ๒๕๖๕].
_________. พุทธวจน: วีดีโอพุทธวจนสนทนาช่วงก่อนฉัน-หลังฉัน. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: http://watnapp.com/video [๘ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕].
_________. พุทธวจน: สื่อหนังสือ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: http://watnapp.com/book [๔ มกราคม ๒๕๖๕].
ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม. *@ช่วงคำถาม มีเสียงมีคำพูดไม่ดีอยู่ในหัว ควรทำอย่างไรและคำถามประเด็นอื่น ๆ ท่านพระอาจารย์คึกฤทธิ์. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=ud7ZQtP37tM [๙ สิงหาคม ๒๕๖๒].
_________. *@แชร์ประสบการณ์-การตอบแทนคุณมารดาอย่างสูงสุด ได้นำพุทธวจนให้ท่านฟังก่อนสิ้นชีวิต. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=aLesN X87hSY&index=21&list=PLsc91aJ_crNY_WQfUIMFlM_wGdSiqffP [๗ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔].
_________. *@พุทธวจน_ช่วงคำถามเช้าวันอาทิตย์ที่ ๑ กันยายน ๒๕๖๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=q_TvYGKSvl4&list=PLsc91aJ 1_crMnLCEjOWD1HR7FUIrkxj4q [๑๐ กันยายน ๒๕๖๒].
_________. *@พุทธวจน_อริยบุคคลไม่ยาก..อย่างที่คิด!!.., [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www .youtube.com/watch?v=o996htv_Ofc&list=PLsc91aJ1_crMnLCEjOWD1HR7F UIrkxj4q [๗ กรกฎาคม ๒๕๖๒]. 
_________. *ให้แม่ภรรยาฟังอานาปานสติ เมื่อทำกาละ อินทรีย์ผ่องใสยิ่งนัก ตรงตามคำพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch? v=CWm2wSxCh0I [๑๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔].
_________. *ความหมายของคำว่า “สัตว์”. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube. com/watch?v=5uhIaDhJxus [๒๒ มิถุนายน ๒๕๖๑]. 
_________. *นิโรธสมาบัติและปริวาสกรรมคืออย่างไร?. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=HyG4mjHSZ_I [๑๐ สิงหาคม ๒๕๖๑].
_________. *อนุสาสนีปาฏิหาริย์_ฟังพุทธวจนจากยูทูป เมื่อทำกาละ (ตาย) ๓ วันผิวยังผ่อง ตัวนิ่ม ไม่มีกลิ่น. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PNQ QKAQqgV0 [๑๓ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔].
_________. พุทธวจน*นิพพานคือช่องว่างในที่คับแคบ*. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=tiBBvJep3vY [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].
_________. พุทธวจน-เรื่องการฉันอาหาร การสละอาหาร. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=aaASqvW3Cdk [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔].
_________. พุทธวจน-เหตุผลว่าทำไมต้องฟังแต่คำตถาคตเท่านั้น. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https: //www.youtube.com/watch?v=e3scM8flbKQ [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].
_________. พุทธวจน-ภิกษุณีสามารถบวชได้หรือไม่?. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=fi5K0a6DWJA [๒๖ มกราคม ๒๕๖๔].
_________. พุทธวจน-สัตตานัง คืออะไร?. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com /watch?v=mWGar1sIPHo [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].
_________. พุทธวจน-อภิธรรมคืออะไร?ตามบัญญัติพระศาสดา #๑. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=1AQYGw3fB48 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑].
_________. *@วิญญาณเร่รอน ผีเร่รอนเป็นอย่างไรมีจริงหรือไม่? ผีเข้าสิงคนได้ใหม?. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=ZXgWAgUxRzM [๑ มกราคม ๒๕๖๔]. 
_________. *ให้แม่ภรรยาฟังอานาปานสติ เมื่อทำกาละ อินทรีย์ผ่องใสยิ่งนัก ตรงตามคำพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch? v=CWm2wSxCh0I [๑๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔].
_________. อภิธรรมตามบัญญัติพระศาสดาคืออย่างไร?. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=x85C1felH0E [๑๖ ธันวาคม ๒๕๖๑].
ศุภภัทร อินพุ่ม. พระอรหันต์ฝันมั้ย. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch ?v=RCK4jALtz6I [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑].
ศูนย์บริการมัลติมีเดีย. รักและศรัทธาตถาคต ๒๖ พ.ค. ๒๕๕๖. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// media.Watnapahpong.org/video/269XS2NRH777/รักและศรัทธาตถาคต-26-พค-2556 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].
สมาชิกหมายเลข ๖๘๖๖๘๑๖. เผยหลักฐาน ! ที่แท้..สมมุติภิกขุคึกฤทธิ์ไม่ได้บวชวัดบุญญาวาส แต่กลับประกาศว่าบวชที่วัดนั้น. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://pantip.com/topic/41 272097 [๖ เมษายน ๒๕๖๕].
อานาปานสติ พุทธวจน. ไม่เคยเชื่อเลย..!! ว่าเรื่องที่เขาบอกมาจะเป็นจริง อานาปานสติ พุทธวจน ๙ ธ.ค. ๒๐๑๗. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=gzpIz UYjVPw [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].
Aon Waraporn. พุทธวจน : เพียงรู้ลมเข้า-ออก ปัญญาทุกประเภทจะเกิดขึ้น. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=M7KZ-mO6w_8 [๘ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕].
ariya yano. โดน !!!!!! พระเรียน นักธรรม-บาลี ปริญญา วิจารณ์กถาพระคึกฤทธิ์. [ออนไลน์] แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=PDAXItCQD5o [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].
Buddhakoss. รายการพุทธวจน ๒๕๕๔/๙. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube. com/watch?v=3qgNo4JDKUg&index=8&list=PLdVIBNdVm3_Q_saqjV_451V1hfEVYYJGU [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 
_________. สัมภเวสี คือ สัตว์ผู้แสวงหาที่เกิด. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.you tube.com/watch?v=4dXcAEoTiBs [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑].
_________. อภิธรรม. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=s38 MHLcVGI8 [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].
Buddhawajana Bn.๓๑๒ Fanta Chaleeporn. ในเมื่อเป็นธาตุตามธรรมชาติทำไมดูมีชีวิต : สัต-ตานัง สังขตะ อสังขตะ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/wat ch?v=kkespm1tyAM [๑๓ ธันวาคม ๒๕๖๑].
_________. ภิกขุณีมีได้หรือไม่. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v =OalVURlTayo&list=PLec7p2FnU5r8EAbg37pJdRj0o5PgSq [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑].
Buddhawajana F. พุทธวจน faq กระเทยสามารถบวชได้หรือไม่. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=Gq7VdWK2L8w [๒๐ มกราคม ๒๕๖๔].
_________. พุทธวจน faq การทำพิธีศพที่ไม่เป็นไปตามพุทธวจนจะถือเสียว่าเป็นการทำตามประเพณีได้หรือไม่. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watc h?v=mvQpRmJJrug [๒๕ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๑]. 
_________. พุทธวจน faq การสำคัญผิดว่าตนเองเป็นโสดาบัน. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=8fsJt6HOYFk [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑].
_________. พุทธวจน faq การสืบค้นคำพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกและโปรแกรม. [ออนไลน์] แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=lyV3wHAGap8 [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].
_________. พุทธวจน faq ขอคำอธิบาย เกี่ยวกับปานะ_๑. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=xF81LaCGeDU&feature=youtu.be [๒๓ กรกฎาคม ๒๕๖๑].
_________. พุทธวจน faq ของกลืนล่วงลำคอ ๔ อย่าง (๑). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?time_continue=48&v=AaW9lBBw1bQ [๒๗ สิงหาคม ๒๕๖๑].
_________. พุทธวจน faq ต้องการเป็นโสดาบันต้องปฏิบัติอย่างไร. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=5NI8_b4rcX0 [๑๕ พฤษภาคม ๒๕๖๒].
_________. พุทธวจน faq ทำไมต้องศึกษาแต่พุทธวจน_๒. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=IUrM8FNHNNs [๑๑ กรกฎาคม ๒๕๖๑]. 
_________. พุทธวจน faq โทษของการแต่งคำของพระพุทธเจ้าขึ้นใหม่คือ นรกหนึ่งกัป. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=QR2RkIxHUMA [๓๑ ธันวาคม ๒๕๖๓].
_________. พุทธวจน faq พระภิกษุฉันอาหารวันละกี่มื้อ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=oVP-SgeX-oE [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔].
_________. พุทธวจน faq ภิกษุณีมีในพุทธวจนหรือไม่_๑. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=1tIkeLmyjp8 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑].
_________. พุทธวจน faq เมื่อได้โสดาปัตติมรรคแล้วทำอย่างไรจึงจะได้โสดาปัตติผล. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=kM48tLWf-7c [๒๙ ธันวาคม ๒๕๖๓].
_________. พุทธวจน faq วิธีละนันทิ (๒). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube. com/watch?v=u2BTQvjmJe8 [๑๓ กันยายน ๒๕๖๒]. 
_________. พุทธวจน faq สิกขาบท ๒๒๗ ข้อ มาจากไหน. ศีลของพระมีกี่ข้อ. เพิกถอนสิกขาบทได้หรือไม่_๓. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch ?v=evmYCTtDu5c [๒๐ มกราคม ๒๕๖๔].
BuddhaWajana๒๐๑๒. พุทธวจน สำหรับงานศพ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.you tube.com/watch?v=PId-aGdXhAw [๑๖ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕]. 
_________. หลักฐานที่มาของพุทธวจน. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/ watch?v=tucMUA9ndBM [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 
D.TELTHAI SYSTEM. livestreamHD medium Segment ๑. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=uSdbO3h2ysw [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 
Dhamma Talk. พระพรหมคุณาภรณ์ กรณีพระอาจารย์คึกฤทธิ์. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=gAfvcPJjziY [๓๐ เมษายน ๒๔๖๒].
_________. ศีล ๑๕๐ หรือ ๒๒๗ ข้อ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/ watch?v=gAfvcPJjziY [๓๐ เมษายน ๒๔๖๒].
DNNTHAILAND. ๑-๔-๕๖ ตรงไปตรงมา. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/ watch?v=QjrmEhMVON4 [๑๓ ตุลาคม ๒๕๖๑].
Googlemaps. พุทธวจนสถาบันเกษตรวิสัย. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.google.com /maps/contrib/102183098902888610096/photos/@15.6489493,103.6457759,17z/data= !3m1!4b1!4m3!8m2!3m1!1e1 [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].
HaPpY PaN. EP.๔ ตอบคำถามโดยใช้ถ้อยคำของพระศาสดา | พุทธวจน | พอจ.คึกฤทธิ์ โสตฺถิผ-โล. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=EyN_32BEZGA [๑๔ ธันวาคม ๒๕๖๓].
HiDhammaDotCom. ความสำคัญของพุทธวจน ธรรมบรรยาย(๑/๔). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=4Gt_Aw0Noyo [๙ มกราคม ๒๕๖๕].
Jaima Mama. คึกพุทธวจนปิฎก. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch ?v=zpP-r50n97E [๒๓ มิถุนายน ๒๕๖๑]. 
MGR ONLINE. เปิดพระลิขิต ๕ ฉบับ สมเด็จพระสังฆราชฯ ชี้ “ธัมมชโย” อาบัติปาราชิก. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://mgronline.com/onlinesection/detail/95800000 21845 [๒๖ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕].
Nanaly Chana. โซดาบันจิบเหล้า. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch ?v=RbkjuL6gJIk [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].
_________. สิกขาบท ๑๕๐/๒๒๗ : เสขิยวัตร ไม่มีปรับอาบัติ ที่ปรับอาบัติเป็นคำสาวก โดย อ. คึกฤทธิ์ โสติผโล. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v= 7aXgG9p39es [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑]. 
nirdukkha. "ความจริง" ต้องทราบศีลของพระมีกี่ข้อ-พระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=B3pqRuF6wBc#t=3513 [๓๑ มีนาคม ๒๕๖๒].
_________. พระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล_สนทนาธรรม ณ บ้านสุขพันธ์โพธาราม จ.ราชบุรี วันที่ ๙ พ.ย. ๖๐ HD ๑๐๘๐p. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube. com/watch?v=scsjh5Zdf9k [๒๔ กรกฎาคม ๒๕๖๑].
_________. พระอาจารย์คึกฤทธิ์-ธรรมบรรยาย วัดเนินพระ ระยอง-๒๐๑๔-๐๗-๒๘. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=L_sVaAdYs_U [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑].
_________. พระอาจารย์คึกฤทธิ์-พุทธวจน-ความเข้าใจผิดของชาวพุทธ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=sH0A-KqMJb4 [๑๓ ธันวาคม ๒๕๖๑].
_________. พระอาจารย์คึกฤทธิ์-พุทธวจนบรรยาย_วัดป่าบ้านผือ สุรินทร์. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=OG28EKR2Iis [๘ ธันวาคม ๒๕๖๑].
_________. พระอาจารย์คึกฤทธิ์-มศว.ประสานมิตร-ศีลของพระ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=G5zVJaIhR6s [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑].
_________. พุทธวจนสนทนา ช่วงหลังฉัน_๒๐๑๓-๐๖-๒๓. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=SnxoWkOUbWI [๗ สิงหาคม ๒๕๖๒].
_________. สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๐๒Jul๒๐๑๑_Full. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=9yo30CWeIzA [๓๐ สิงหาคม ๒๕๖๒]. 
_________. สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๒-๐๔-๒๑. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=leulIS-gcyU [๒๘ สิงหาคม ๒๕๖๒].
_________. สนทนาธรรมค่ำวันเสาร์_๒๐๑๒-๐๔-๒๘. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=XsqqnZ6SVbQ [๒ กันยายน ๒๕๖๒].
nirdukkha : นิรทุกข์ I พุทธวจน ธรรมะเข้าใจง่าย. ทำแท้งถือว่าฆ่าชีวิตไหม | พุทธวจน | พระอาจารย์คึกฤทธิ์ วัดนาป่าพง. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/ watch?v=C0u8NsLsbaQ [๒๗ ธันวาคม ๒๕๖๓].
Rattanan Rodthong. ศพที่ได้ฟังพุทธวจนก่อนตายจะมีสีขมิ้นและไม่เหม็นและเน่าเปื่อยเป็นลักษณะกายภาพของศพที่ละสังโยชน์ ๕ ได้. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=rz7L3HF7oII [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].
Rosesirin Media. #Buddhawajana #พุทธวจน (เมื่อผัสสะเกิด เวทนาฯลฯ) พอจ.ตอบคำถามปฏิบัติและทั่วไป. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=qEP 3PbNKADI [๒๓ สิงหาคม ๒๕๖๔]. 
_________. #Buddhawajana ๑๔ พุทธวจน เจาะลึกเรื่องพระอรหันต์ เรื่องสัตตานัง. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=T6wqrQAMkDQ [๑๙ กรกฎาคม ๒๕๖๔].
_________. #Buddhawajana ๑๕ สัตตานัง นิพพาน สังขตะ อสังขตะ ขันธ์ ๕. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=_QuAA5aBVCQ [๑๕ กรกฎาคม ๒๕๖๔].
siri muang. ป่าโคสิงคสาวัน ศูนย์ปฏิบัติพุทธวจนเชียงราย. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https:// www.youtube.com/watch?v=_2zxYz7Cm1c [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].
Sodaban Buddhist. ความเข้าใจผิดและความยึดมั่นใน “อรรถกถา”. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=3isd_WcBOqQ [๙ พฤศจิกายน ๒๕๖๑]. 
_________. พุทธวจน-ความเข้าใจผิดและความยึดมั่นใน “อรรถกถา”. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=3isd_WcBOqQ [๒๒ กรกฎาคม ๒๕๖๑].
Suwannachan. พุทธวจน ตอบปัญหาผู้ปฏิบัติธรรม ณ ยุวพุทธิกสมาคม ศูนย์ ๒ คลองสาม ปทุมธานี ๒๔/๐๑/๒๕๕๔. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/wat ch?v=bTGtMGT1lzI [๒๒ สิงหาคม ๒๕๖๔].
TamsabaiResort Chumphon. พุทธวจนสถาบันชุมพร. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=oEmgvuX2Avw [๑๔ มกราคม ๒๕๖๕].
Thai PBS News. เจ้าอาวาสวัดนาป่าพง ชี้แจงกรณีลดศีลเหลือ ๑๕๐ ข้อ. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=F_uw7bhs40E [๒๔ กันยายน ๒๕๖๐].
The Buddha Code. พุทธวจนปิฎก–ธรรมและวินัยจากพระโอษฐ์. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=C0UTxQ-UNdc [๒๗ ธันวาคม ๒๕๖๑].
Uncle Moo Buddhawajana. ภิกษุเป็นผู้ฉันมื้อเดียว. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=Fv-uLbfVRsc [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].
_________. ศีลของพระมีกี่ข้อ?. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch? v=adEGT_G7Mxk [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑].
_________. อรรถกถา-เหตุผิดเพี้ยนของคำสอนศาสดา. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=N-YwNKUXV-k [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑].

๒๘๔
[bookmark: _Toc941807][bookmark: _Toc1071716][bookmark: _Toc47929718]ภาคผนวก

[bookmark: _Toc47929719][bookmark: _Toc1071719]










ภาคผนวก ก.
ภาพข้อมูลการอุปสมบทและข้อมูลการเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
๑. ภาพข้อมูลการอุปสมบทของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล
๒. ข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ที่มีผลกระทบต่อพระธรรมวินัย
๒.๑ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย
๒.๒ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร
๒.๓ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม
๒.๔ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา








๑. ภาพข้อมูลการอุปสมบทของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล[footnoteRef:758] [758:  สมาชิกหมายเลข ๖๘๖๖๘๑๖, เผยหลักฐาน ! ที่แท้..สมมุติภิกขุคึกฤทธิ์ไม่ได้บวชวัดบุญญาวาส แต่กลับประกาศว่าบวชที่วัดนั้น, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://pantip.com/topic/41272097 [๖ เมษายน ๒๕๖๕].] 




๒. ข้อมูลการเผยแผ่คำสอนของพระคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล 
๒.๑ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัย
การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระวินัยมี ๓ ประเด็น ดังต่อไปนี้ 
๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน
๒. พระพุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว
๓. การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน
๑. การยกสิกขาบทภิกขุปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อขึ้นสวดทุกกึ่งเดือน 
หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ชื่อ “ศีลของพระมีกี่ข้อ?” ช่วงนาทีที่ ๐.๑๐-๒.๓๐ เป็นการสนทนาถาม-ตอบ ดังต่อไปนี้
อุบาสก : เดี๋ยวผมขออนุญาตถามนะครับ พระอาจารย์ครับ ก็ไม่ทราบว่าศีลของพระเนี่ยะมี ๒๒๗ ข้อรึเปล่าครับ?
พระคึกฤทธิ์ : ศีลของพระมีกี่ข้อนะเนี่ยะ เคยบวชกันมาแล้วมีกี่ข้อเน๊าะ ตอบ
กลุ่มอุบาสก : ๒๒๗ ข้อ 
พระคึกฤทธิ์ : ๒๒๗ เหรอ? ... ศีลของพระมี ๓ ระบบที่บัญญัติก่อนปาติโมกข์[๓๖๓ ข้อ] ปาติโมกข์ ๑๕๐ ข้อ อภิสมาจาริกธรรมว่าด้วยมารยาทมากกว่า ๑,๙๔๐ ข้อ ... เพราะนั้น ๒๒๗ โยมไปสแกนหาในซีดีแผ่นนี้ไม่มีนะในบาลีสยามรัฐไม่มีนะ ... ๓ ระบบนี้ พุดเจ้าให้เอาระบบนี้มาสวด คือ ๑๕๐ นะ สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต อนฺวฑฺฒมาส อุทฺเทส อาคจฺฉติ สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนนี้นำมาสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือนนะ นั้นถ้าเราไปดูพระสูตรนี้ เห็นมะ ร้อยห้าสิบ ๆ ๆ ๆ หมด สี่สำนัก [สยามรัฐ มหามกุฏฯ มหาจุฬาฯ พุทธทาส] ๔ พระสูตร [วัชชีปุตตสูตร ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตร ตติยสิกขาสูตร] ในบาลีสยามรัฐ ระบุว่า การสวดปาติโมกข์ของพระนั้นต้อง ๑๕๐ ข้อทั้งหมดเลยนะ แต่พระทุกวันนี้สวด ๒๒๗ เกินมา ๗๗ ข้อ คือ เสขิยวัตร ๗๕ ข้อ อนิยตอีก ๒ ข้อ ไม่รู้ใครไปบัญญัติเพิ่มขึ้นมานะ[footnoteRef:759] [759:  Uncle Moo Buddhawajana, ศีลของพระมีกี่ข้อ?, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.you tube.com/watch?v=adEGT_G7Mxk [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ชื่อ “พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒” ช่วงนาทีที่ ๕๐.๑๖-๑.๑๓.๔๔ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า
เราสแกนไปหา ๒๒๗ เนี่ยะ ไม่มี เราก็เลยสงสัยว่า ๒๒๗ นี้มาจากไหน ใครเป็นผู้บัญญัติ สมเด็จมหาสมณเจ้าก็บอกว่า สิกขาบทปาติโมกข์มีแค่ ๑๕๐ ข้อ ไม่ใช่อาตมาคนเดียว ท่านพุทธทาสก็บอกไว้ใน อริยสัจภาคปลายในร้อยสิบสี่แง่มุม ก็บอกว่าเมื่อศึกษาบาลีแล้วทำให้เรารู้ว่า สิกขาบทของพระที่สวดทุกกึ่งเดือนมีแค่ ๑๕๐ ข้อ ... เพราะว่าในบาลีสยามรัฐทุกสำนักในประเทศไทย แปลว่า ๑๕๐ ถ้วน อันนี้คือ ๑๕๐ ถ้วน [อ่านคำแปลจำนวนสิกขาบทในภิกขุปาติโมกข์ว่า ๑๕๐ จากพระไตรปิฎกฉบับแปลไทยทั้ง ๔ สำนัก คือ สยามรัฐ มหามกุฏฯ มหาจุฬาฯ ท่านพุทธทาส] ไปดูบาลีเนี่ยะ ... สาธิกมิท ภนฺเต ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต ... เค้าบอกว่าเราตีความเองว่า ๑๕๐ สิกขาบท ไม่ต้องตีความ คำว่า ทิยฑฺฒสิกฺขาปทสต แปลว่า ๑๕๐ เป็นภาษาบาลีที่แปลตรง ๆ ไม่ต้องตีความ .... 
ไปดูตัวเลขแปลก ๆ ... สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ สิกขาบทมาสู่อุทเทสทุกวันอุโบสถ [อ่านอรรถกถาพระไตรปิฎกแปลฉบับมหามกุฏฯ] อ้าว ทำไมคำพุทธเจ้าขัดกัน ปรากฏว่าอะไร อันนี้มาจากคัมภีร์อะไร มาจากวินัยปิฎกเล่ม ๘ คัมภีร์ปริวาร อรรถกถา สิกขาบทของภิกษุ ๒๒๐ สิกขาบทมาสู่อุทเทสทุกวันอุโบสถ ๒๒๐ อรรถกถา คัมภีร์ปริวารคือคัมภีร์ที่แต่งขึ้น เพราะฉะนั้นเวลาเราแต่งขึ้นอะไรขึ้น มันจะมาขัดกัน ขัดกันเอง ๒๒๐ ก็ขัดกันกับ ๒๒๗ อยู่แล้ว ไม่ตรงกัน แล้วขัดกับคำของพระพุทธเจ้าคือ ๑๕๐  ... 
ของไทยใช้คำว่า รากศัพท์คำว่า สาธะ หรือ สาธุ แปลว่า สำคัญ สำเร็จ ถ้วน เลิศ ดี ประเสริฐ นี่ใช้พจนานุกรมของหลวงเทพดรุณานุสิทธิ์ ซึ่งทำตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ ๕ ... ส่วนอีก ๒ คำ ก็คือ สาธิก แปลว่า สำเร็จ + มิทะ นี่ รักใคร่ไมตรี ก็คือความปรองดองกลมเกลียวของภิกษุสำเร็จได้ด้วยการสวด ๑๕๐ ข้อ แปลแบบอีกแบบหนึ่ง สห + อธิก + อิม กับ, ร่วม, นี้, ยิ่งไปกว่า อันนี้จากพระมหานายก ปธ.๗ เจ้าคุณชั้นสามัญที่วัดบวร ... 
เพราะฉะนั้นตัวเลขที่ได้ ๑๕๐ จะมีแค่นี้ ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคีย์ ๓๐ ปาจิตตีย์ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ อนิยตะ ๒ กับเสขิยวัตร ๗๕ ไม่ใช่ ซึ่งก็มีความเห็นเดียวกับสมเด็จมหาสมณเจ้าบอกว่าไม่ใช่ ๒ อันนี้ และเรามาดูเสขิยวัตรไม่มีเลยแน่ ๆ เสขิยวัตรไม่มีแน่ ๆ  ... บอกว่าเราไปตัด ๒๒๗ ตัวเริ่มต้นมันยังไม่มีเลยจะไปตัดยังไง มันไม่ได้มีให้ตัดนะ ... เสขิยวัตรยังไงก็เอามาสวดไม่ได้ ใช่มะ เพราะฉะนั้นยังไงก็ไม่ถึง ๒๒๗ แน่นอน[footnoteRef:760] [760:  พุทธวจน คําสอนจากพระโอษฐ์, พุทธวจน บรรยายธรรม ณ สาวิกาสิกขาลัย วันที่ ๒๖ ก.ค. ๒๕๕๒, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=02Rf2rzujBY&feature=youtu.be [๒๖ มีนาคม ๒๕๖๑].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ชื่อ “พุทธวจน faq สิกขาบท ๒๒๗ ข้อ มาจากไหน, ศีลของพระมีกี่ข้อ, เพิกถอนสิกขาบทได้หรือไม่_๓” ช่วงนาทีที่ ๐.๐๕-๖.๐๙ เป็นช่วงการตอบคำถาม ดังต่อไปนี้ 
พระมาร์คอ่านคำถาม : ประเด็นเรื่องสิกขาบท ๑๕๐ ... ได้มีคนนำเรื่องการสวดปาติโมกข์มาถกในเว็บพันทิปอีก ผู้ถามจึงส่งข้อมูลบางส่วนให้พระอาจารย์พิจารณา กรณีวัดนาป่าพงตัดปาติโมกข์ ๒๒๗ เหลือ ๑๕๐ สรุปว่า ๑๕๐ 
พระคึกฤทธิ์ : ... ตัดปาติโมกข์ ๒๒๗ ไม่มีในพุทธวจนะแล้วจะเรียกตัดได้ยังไง การตัดแสดงว่าสิ่งนั้นต้องมีฐานข้อมูลก่อนถึงจะเรียกว่าตัดฐานข้อมูลนั้น ในเมื่อฐานข้อมูลนี้ไม่มีจะบอกว่าตัดไม่ได้ 
พระมาร์คอ่านคำถาม : สรุปว่า ๑๕๐ พระพุทธองค์ตรัสไว้ในช่วงกลางพุทธกาล จากกระทู้ก่อน ศิษย์พระคึกฤทธิ์วัดนาป่าพงได้แสดงว่า ทางวัดได้ตัดปาติโมกข์ ๒๒๗ ข้อให้เหลือเพียง ๑๕๐ ข้อ เลยเอา ๗๗ ข้อทิ้ง ... ท่านเจ้าคุณประยุทธ์ได้อธิบายไว้ว่า มีปัญหาหลายฉบับภาษาไทยแปลไม่ตรงก็ควรยึดตามฉบับบาลีเป็นหลักสูงสุด ซึ่งสาธิกมิท แปลว่า เกินกว่า ๑๕๐ ... 
พระคึกฤทธิ์ : ... ประเด็นที่ว่าเกินกว่าเนี่ยะ ไม่ใช่ แปลได้ที่เขาแปลเนี่ยะตั้งหลายประเด็นและตรงเนี่ยะจริง ๆ แล้วเราไปเจออีกหลายพระสูตร มีอยู่พระสูตรหนึ่งคำว่า สาธิกมิท เนี่ยนะซึ่งสมาสคำว่า มิทกับสาธิกะเนี่ยะ ซึ่งไม่ใช่เป็นการสมาสแต่เป็นการเอาคำมาชนกันได้ มีตั้งหลายพระสูตร 
พระมาร์คอ่านคำถาม : มาถึงประเด็นที่เจ้าคุณประยุทธ์กล่าวไว้นะครับ บอกว่า วัดนาป่าพงหารู้ไม่ว่าในพระสูตรนี้เป็นบทสนทนาที่เกิดขึ้นช่วงกลางพุทธกาล ตอนพรรษาที่ ๒๕ ซึ่งตอนนั้นพุดเจ้าได้บัญญัติปาติโมกข์มาเรื่อย ๆ จนได้เพียง ๑๕๐ ข้อ แต่หลังจากนั้นพระพุทธองค์ก็ยังบัญญัติพระปาติโมกข์เพิ่มต่อมาเรื่อย ๆ จนได้ ๒๒๗ ข้อ (เมื่อสิ้นพุทธกาล)
พระคึกฤทธิ์ : ... ที่บัญญัติเพิ่มมา ๒๒๗ ข้อมันไม่มีในพุทธวจนะเลย มันมีแต่อรรถกถา ขอพระสูตรมาสิ เขายกพระสูตรไม่ได้หรอกเพราะมันไม่มี แค่นั้นเองง่าย ๆ 
พระมาร์คอ่านคำถาม : และก็มีข้อมูลเพิ่มเติมว่าฟังคลิปท่านเจ้าคุณ นาทีที่ ๓๓ วินาทีที่ ๐๖ และให้ดูอรรถกถาวัชชีปุตตสูตรครับ ปาติโมกข์นั้นมี ๒๒๗ ข้อ ดังที่แสดงในพระไตรปิฎก พระวินัยปิฎก เล่มที่ ๒ มหาวิภังค์ ภาค ๒ ข้อ ๘๘๑ ท่านทั้งหลายนิทานข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว ธรรมคือปาราชิก ๔ สิกขาบท ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว ... ธรรมคือเสขิยะทั้งหลาย ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้ว ธรรมคืออธิกรณสมถะ ๗ ประการ ข้าพเจ้ายกขึ้นแสดงแล้วแล สิกขาบทของพระผู้มีพระภาคของพระองค์นั้นมีเท่านี้มาในพระปาติโมกข์ นับเนื่องในพระปาติโมกข์มาสู่อุทเทสทุกกึ่งเดือน พวกเราทั้งหมดนี้แล พึงเป็นผู้พร้อมเพรียงกันร่วมใจกันไม่วิวาทกัน ศึกษาในพระปาติโมกข์นั้นเทอญ เสขิยวัตรมี ๗๕ 
พระคึกฤทธิ์ : ... คำเนี่ยะมันอยู่ในหนังสือที่ท่องปาติโมกข์ แต่มันเป็นคำที่แต่งขึ้นใหม่นะ มันไม่ใช่คำพระพุทธเจ้า ... สาธิกะ ก็คือแปลว่า สำเร็จ สาธิกะ เนี่ยะ ตัวมิท เนี่ยะ ก็คือ รักใคร่ไมตรี สามารถเอา ๒ คำมาชนกันได้ คือ ความสามัคคีปรองดองรักใคร่ไมตรีกลมเกลียวกันของภิกษุ สำเร็จด้วยการสวด ๑๕๐ ข้อ ตรง ๆ แค่นี้เอง ตรงนี้ก็แปลได้ ซึ่งเราไปเจอคำว่า สุญญตาแล้วก็บวกกับมิท และเจออีกหลายคำที่บวกกับมิท เป็นการชนคำเข้าไปเฉย ๆ[footnoteRef:761] [761:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq สิกขาบท ๒๒๗ ข้อ มาจากไหน, ศีลของพระมีกี่ข้อ, เพิกถอนสิกขาบทได้หรือไม่_๓, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=evmYCTtDu5c [๒๐ มกราคม ๒๕๖๔].] 



๒. พระพุทธบัญญัติให้ภิกษุฉันอาหารวันละมื้อเดียว 
หลักฐานการบรรยายที่ ๑ ในคลิปชื่อ “ภิกษุเป็นผู้ฉันมื้อเดียว” ช่วงนาทีที่ ๐.๐๑-๗.๒๒ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า 
พระคึกฤทธิ์ : อย่างบางทีก็จำมาว่า เพราะพุดเจ้าอนุญาตพระภัททาลิให้เอาอาหารมื้อเช้าไปฉันต่อรอบสองได้ แล้วเขาก็บอกนี่ไง เหตุผลของการพระฉันสองมื้อได้ ถ้าไปดูเต็มพระสูตรคนละเรื่องเลย เพราะว่าตรงเนี่ยะพุดเจ้ากำลังบัญญัติให้พระฉันมื้อเดียว แล้วภัททาลิแย้งพุดเจ้า บอกข้าพระองค์ทำไม่ได้ พุดเจ้าบอกว่า ภัททาลิเธอเก็บอาหารตอนเช้าไว้ฉันตอนสายละกัน เขาไม่เอามาต่อนี่ ต่อให้เต็มคือภัททาลิแย้งต่ออีกรอบ ๒ ข้าพระองค์ก็ทำไม่ได้ ... 
และพระในครั้งพุทธกาลก็คือฉันมื้อเดียวอย่างนี้ ถ้าฉันมื้อที่ ๒ จะฉันได้อาหารที่เป็นเดนคือเหลือจากพระองค์อื่นหรือพระภิกษุป่วยไข้เท่านั้น ถ้าไม่ฉันอาหารที่เป็นเดน ฉันมื้อสองที่ทั่วไป ก็คือจะถูกปรับอาบัติปาจิตตีย์ ซึ่งอาบัติข้อนี้มีอยู่ในปาติโมกข์ที่พระต้องสวดทุกกึ่งเดือนอยู่แล้ว อย่างนี้ จะบอกไม่รู้ก็ไม่ได้ แต่ก่อนเราก็เข้าใจว่าพระปฏิบัติฉันมื้อเดียว โดยธุดงค์วัตร เพราะมีข้อฉันอาสนะเดียว แต่พอไปดู ๖ พระสูตรสอดรับกันหมดเลย ตั้งแต่ลฑุกิโกปมสูตรที่พระอุทายีบรรยายนี่ กับภัททาลิสูตร แล้วพุทธวจนะที่ตรัสกับมหาราชะว่าภิกษุในธรรมวินัยนี้ฉันอาหารเพียงหนึ่งหน แม้นี้ก็เป็นศีลของเธอประการหนึ่ง แล้วก็พุทธวจนะที่บอกว่าการลุกจากอาสนะถือเป็นอันห้ามภัตด้วย ... หรืออีกกรณีนึงคือโยมฉันเดนของกันและกัน โยมก็บอกอาวุโสมาร์คเก็บไว้เยอะ ๆ อาวุโสมาร์ค อาจารย์เก็บไว้เยอะ ๆ นะ แล้วมาแลกเดนกัน อ้า [หัวเราะ] ใช่มะ เราก็ทานรอบสองได้ นี่มีช่องออกแต่ต้องออกอย่างถูกต้อง ใช่มะ ... ลุกจากอาสนะก็ได้ไง ใช่ แต่ต้องเป็นเดน เพราะมีครั้งนึงที่ภิกษุไข้ฉันอาหารเหลือ แล้วไม่มีใครกล้าฉันอีกเพราะว่าจะผิดระเบียบพระพุทธเจ้าผิดวินัย ก็เทอาหารทิ้งจนบูดเน่าส่งกลิ่นไปถึงพุดเจ้า พุดเจ้า มีอะไรทำไมมันเน่าเหม็น อ๋อ อาหารของพระป่วย ไม่มีใครกล้าฉันต่อเอาไปทิ้ง เห็นมะ มื้อสองฉันไม่ได้เลยมันมีเหตุมาหมดเลย มีเหตุตั้งแต่พระป่วยแล้วพุดเจ้าก็เลยอนุญาตให้ฉันอาหารของพระป่วยต่อได้ แล้วใครจะไปอยากฉันน้อ ... ยังไงพระก็ฉันมื้อสองไม่ได้นะ[footnoteRef:762] [762:  Uncle Moo Buddhawajana, ภิกษุเป็นผู้ฉันมื้อเดียว, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www. youtube.com/watch?v=Fv-uLbfVRsc [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].] 

หลักฐานการบรรยายที่ ๒ ในคลิปชื่อ “พุทธวจน-เรื่องการฉันอาหาร การสละอาหาร” ช่วงนาทีที่ ๔.๓๐-๑๐.๑๔ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า 
เมื่อฉันเสร็จลุกแล้วห้ามภัตแล้ว อาหารนั้นตัวภิกขุไม่มีสิทธิ์ในอาหารแล้ว ... ฉันอีกก็ไม่ได้ ถูกปรับอาบัติ อนึ่งใด ภิกขุฉันเสร็จห้ามเสียแล้ว เคี้ยวก็ดีฉันก็ดี ซึ่งของเคี้ยวก็ดีของฉันก็ดี อันมิใช่เดนเป็นปาจิตตีย์ ... แค่ตักมาฉันเสร็จลุกจากอาสนะก็คือจบละ กลับไปฉันอีกไม่ได้ ... แต่พุดเจ้าบอกว่า การลุกขึ้นจากอาสนะถือเป็นอันห้ามภัตด้วย ถือเป็นอันบอกว่าพอแล้ว ห้ามภัต คือ การบอกว่าพอแล้ว จะบอกด้วยวาจา จะบอกด้วยกายก็ได้ ยกมือห้าม ละมือออกจากบาตร แต่ถ้าไม่ได้แสดงด้วยกายด้วยวาจา แต่ลุกจากอาสนะที่นั่งฉัน หมดสิทธิ์ฉันละ ... 
ดังนั้นถ้าภิกขุลุกขึ้นจากอาสนะแล้ว ก็ถือว่าถึงตนเองจะไม่ได้กล่าวเอ่ยปากว่าพอหรือไม่ได้ยกมือบอกห้ามก็ถือว่าเป็นอันห้ามภัตแล้ว กลับมาฉันอีกไม่ได้ในวันนั้น หลังจากเวลาที่ลุกแล้วจัดว่าเป็นวิกาลคือไม่ใช่กาลในกลางวัน ภิกขุเนี่ยะพุดเจ้าห้ามฉันวิกาลในกลางวันและห้ามฉันในราตรี ราตรีนับตั้งแต่ดวงอาทิตย์ตกถึงดวงอาทิตย์ขึ้น วิกาลก็คือหลังจากการภัตแล้วฉันภัตหรือภัต แปลว่า อาหาร อาหารเสร็จแล้วก็คือตรงนั้นชื่อว่าวิกาล สมมติว่า ๗ โมง ภิกขุฉันเสร็จ หลังจากฉันเสร็จ ๗ โมงก็เป็นวิกาล แต่ถ้าภิกขุนั้นฉัน ๑๐ โมง ฉันเสร็จหลังจาก ๑๐ โมง หลังจาก ๑๐ โมงที่ฉันเสร็จก็เวลานั้นชื่อว่าวิกาล ไม่ได้กำหนดตายตัวว่าเป็นเวลาไหนที่กำหนดว่าเที่ยงอะไรเนี่ยะ ห้ามฉันเลยเที่ยงเนี่ยะไม่มีบอกไว้[footnoteRef:763] [763:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-เรื่องการฉันอาหาร การสละอาหาร, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=aaASqvW3Cdk [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔].] 

หลักฐานการบรรยายที่ ๓ ในคลิปชื่อ “พุทธวจน faq พระภิกษุฉันอาหารวันละกี่มื้อ” ช่วงนาทีที่ ๔.๔๘-๘.๑๓ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า 
ทีแรกเรานึกว่าการฉันหนเดียวเป็นแค่ธุดงควัตร ไม่ใช่ เป็นโดยศีลด้วย แล้วธุดงควัตรข้อฉันอาสนะเดียวหรือฉันมื้อเดียว มันไม่ทับซ้อนกับศีลเหรอ เพราะว่าการฉันมื้อเดียวโดยศีลเนี่ยะ ฉันอะไรได้อีก ฉันอาหารที่เป็นเดนได้ ไปดูวินัยข้อนี้บอก “อนึ่ง ภิกษุใดฉันเสร็จห้ามเสียแล้ว เคี้ยวก็ดีฉันก็ดี ซึ่งของเคี้ยวก็ดีของฉันก็ดี อันมิใช่เดน เป็นปาจิตตีย์” โดยศีลภิกษุยังฉันอาหารที่เป็นเดน เดน คืออะไร คือ อาหารที่ภิกษุรูปอื่นฉันเหลือ ภิกษุปกติหรือภิกษุไข้ฉันเหลือ อยากทานมื้อสองใช่มั้ย ทานอาหารเดนได้ แต่มื้อสองทุกวันนี้ประเคนใหม่หมดใช่มั้ย ไม่ใช่อาหารเดนนิ ก็โดนปาจิตตีย์น่ะสิ ... เก็บของตนเองก็ไม่ได้นะเดนคือคนอื่นต้องให้ เดนตัวเองไม่ได้นะมือซ้ายมาให้มือขวาไม่ได้นะ อย่างงี้ก็สบายน่ะสิ ใช่มะ พุดเจ้าบัญญัติอาหารเป็นเดนแก่อุบาลีด้วย เดนมีลักษณะอาการอย่างไร การฉันยังปรากฏอยู่ เขาน้อมมาให้ บอกว่าทั้งหมดเนี่ยะเขาพอละ นี่เหลือเขาน้อมให้เรา อย่างนิ บัญญัติชัดเจน อย่าเดาเอาไม่ได้ เห็นมะ ไม่ใช่เดนตัวเอง ... ถ้าโยมบอกว่าพุดเจ้าฉันสองมื้อ พุดเจ้าเนี่ยะฉันมื้อเดียวตลอด แต่ภิกษุทั้งหลายรอบนั้นรอบแรกเนี่ยะ ภิกษุทั้งหลายฉัน ๓ มื้อ เพราะยังไม่ได้บัญญัติ แต่พุดเจ้า ๑ มาตลอด ไม่มีการฉันมื้อสอง ... และถ้าพุดเจ้าฉันสองมื้อหรือภิกษุฉันสองมื้อ ข้อมูลการฉันหนเดียวก็ขัดแย้งกัน คำตถาคตขัดแย้งกันแล้ว ขัดแย้งไม่ได้ ต้องมีอันใดจำมาผิดซักอันนึง เข้าใจมะ นี่วิธีตรวจสอบคำตถาคต คำพุดเจ้าขัดแย้งกันไม่ได้ หลักการนี้เราต้องจำให้แม่น[footnoteRef:764] [764:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq พระภิกษุฉันอาหารวันละกี่มื้อ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=oVP-SgeX-oE [๒๒ มกราคม ๒๕๖๔].] 



๓. การอุปสมบทสตรีเป็นภิกษุณีเถรวาทในปัจจุบัน 
หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ชื่อ “พุทธวจน faq ภิกษุณี มีในพุทธวจน หรือไม่_๑” ช่วงนาทีที่ ๐.๐๓-๗.๐๙ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า 
ภิกษุณียังมีอยู่มั้ย ก็ต้องถามว่าใครบอกว่าหมดไป เพราะพุดเจ้าบัญญัติไว้เรื่องภิกษุณี บัญญัติแล้วใช้ได้ตลอดกาล ไม่เคยมีบัญญัติอะไรใช้ได้แบบชั่วครั้งชั่วคราวนะ คำพุดเจ้าอกาลิโก เราไปบัญญัติกันเองว่าภิกษุณีไม่มีถามว่าเป็นคำพูดของใคร ของอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้ารึเปล่า มีใครสำรวจป่าทั่วโลกว่า ไม่มีภิกษุณีอีกแล้ว มีใครกล้ายืนยันได้ ไม่มี มีใครกล้ายืนยันได้ว่า ๒,๕๐๐ กว่าปี ไม่มีการสืบทอดภิกษุณีมา ไม่มีใครไปสำรวจทั่วโลกโยม ใช่มะ เพราะนั้น ถ้าปัจจุบันภิกษุณีประพฤติปฏิบัติตามครุธรรม ๘ ประการ ที่พุดเจ้าบัญญัติ ปฏิบัติตามศีลวินัยที่พุดเจ้าบัญญัติก็สมบูรณ์ในความเป็นภิกษุณี ไม่มีอะไร บวชในสงฆ์ ๒ ฝ่าย บวชจากภิกษุณีสงฆ์บวชในภิกษุสงฆ์ … เราไปบัญญัติกันเองไปห้ามกันเองทั้งนั้นเลย ไม่ได้มีพุทธวจนะ อาตมาก็ไม่ได้ชอบให้มีภิกษุณี แต่หาเหตุแย้งพระพุทธเจ้าไม่ได้ ก็ไม่รู้จะแย้งยังไง ... 
เราต้องเชื่อในภูมิปัญญาของสัพพัญญูว่า ถ้าพุดเจ้าป้องกันแก้ไขไว้แล้ว นั่นคือสมบูรณ์แล้ว อย่าไปนั่งกังวลเอง อย่าไปนั่งคิดเองแค่นั้น เราก็มีไปมีก็มีไป[ถ้าจะมีภิกษุณีก็มีไป] แต่ขอให้ทำตามบัญญัติศาสดา ทุกวันนี้ภิกษุณีที่มีอยู่ยังไม่ได้ทำตามครุธรรม ๘ ประการอย่างถูกต้องเลยโยม เราให้ภิกษุณีทำตรงนี้ดีกว่าที่มีอยู่เนี่ยะ ภิกษุณีต้องอยู่จำพรรษาในอาวาสที่มีภิกษุ ถามว่ามีภิกษุณี ณ วันนี้ จำพรรษาในอาวาสที่มีภิกษุมั้ย ไม่ มีสำนักตัวเอง ... มันก็ไม่แท้ ๆ นะ แต่ถะนี้ไม่แท้ก็ทำให้ท่านแท้ขึ้นมาได้ด้วยการที่ทำให้ท่านอยู่ในร่องในรอยที่ศาสดาบัญญัติ หรืออย่างที่ ๒ อีกอันที่เขาไม่ทำกัน คือ ภิกษุณีต้องอยู่ฟังโอวาทของภิกษุทุกกึ่งเดือน ทุกสองอาทิตย์ภิกษุณีต้องขวนขวายมาฟังโอวาสของภิกษุ ไม่ใช่ง่ายเนาะ แต่มีใครทำมั้ยไม่ค่อยเห็น เพราะเขาก็เป็นเจ้าสำนักเองทั้งนั้นและก็ไม่ได้ฟังโอวาทของภิกษุรูปใด นับตั้งแต่วันนี้เป็นต้นไป ปิดทางภิกษุณีไม่ให้ว่ากล่าวตักเตือนสั่งสอนภิกษุทุกกรณี เพราะนั้นภิกษุณีไม่มีสิทธิ์ในการที่จะว่ากล่าวอบรม ติเตียน เพ่งโทษอะไรแก่ภิกษุทั้งสิ้น และจากวันนี้ไปเช่นเดียวกัน อนุญาตให้ภิกษุอบรมสั่งสอนภิกษุณีได้ฝ่ายเดียว[footnoteRef:765] [765:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq ภิกษุณี มีในพุทธวจน หรือไม่_๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=1tIkeLmyjp8 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ชื่อ “ภิกขุณีมีได้หรือไม่” ในช่วงนาทีที่ ๐.๐๑-๒.๔๕ เป็นการสนทนาถาม-ตอบ ดังต่อไปนี้
อุบาสิกา : ขออนุญาตกราบเรียนพระคุณเจ้านะคะ ขอเรียนถามว่าทำไมประเทศไทยยังไม่มีภิกษุณี ทั้ง ๆ ที่หลายประเทศในอาเซียนก็มีแล้ว
พระคึกฤทธิ์ : ก็จริง ๆ แล้วมีได้ ภิกษุณีเราก็มีอยู่เหมือนกันนะ ถะนี้เราเพียงอย่าไปทำตามกฎระเบียบที่ตั้งขึ้นใหม่เท่านั้นเอง ใครจะตั้งกฎระเบียบอะไรใหม่เราไม่สนใจ เราสนใจแต่ธรรมวินัยของพุดเจ้า ถ้าเขาบวชมาตามธรรมวินัยที่ถูกต้องที่พุดเจ้าบัญญัติไว้ก็ถูก เพราะคำพุดเจ้าเป็นอกาลิโก ในเมื่อพุดเจ้าบัญญัติภิกษุณีแล้ว ภิกษุณีก็มีอยู่ไปตลอดกาลอกาลิโก ... ภิกษุณีปัจจุบันยังไม่ได้ทำตามครุธรรม ๘ ประการนี้เลย ถ้าไม่จำพรรษาในอาวาสที่มีภิกษุ ก็ต้องนิมนต์ภิกษุไปอยู่จำพรรษาในอาวาสนั้น เพื่อให้ครุธรรม ๘ ประการไม่ถูกละเมิด ... ถ้าภิกษุณีทำได้ครบเนี่ยะนะ ไม่พึงด่าบริภาษภิกษุ นับตั้งแต่วันนี้เป็นต้นไป ปิดทางไม่ให้ภิกษุณีทั้งหลายสอนภิกษุ เปิดทางให้ภิกษุสอนภิกษุณีฝ่ายเดียวเลย เพราะนั้นพุทธเจ้าจัดระเบียบสังคมของพระองค์ ว่าภิกษุสูงสุด รองลงมาภิกษุณี อุบาสก และก็อุบาสิกา พุทธบริษัทมี ๔ แค่นั้น ไล่ตามลำดับอย่างนี้ มีได้โยมมีได้นะ ส่วนใคร ๆ เขาบอกไม่มีอันนั้นก็เรื่องที่เขาแต่งเอง เขาบัญญัติเองเราก็ไม่ไปยึดถือเอาไว้[footnoteRef:766] [766:  Buddhawajana Bn.๓๑๒ Fanta Chaleeporn, ภิกขุณีมีได้หรือไม่, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=OalVURlTayo&list=PLec7p2FnU5r8EAbg37pJdRj0o5PgSq [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ชื่อ “พุทธวจน-ภิกษุณีสามารถบวชได้หรือไม่?” ช่วงนาทีที่ ๐.๐๑-๓.๓๔ เป็นการสนทนาถาม-ตอบ ดังต่อไปนี้
อุบาสก : กราบเรียนถามพระอาจารย์เรื่องเกี่ยวกับภิกษุณีครับ
พระคึกฤทธิ์ : ภิกษุณีว่ายังไงเอ่ย
อุบาสก : ... เรื่องของภิกษุณีเนี่ยะสามารถบวชได้หรือไม่สามารถบวชได้ครับ
พระคึกฤทธิ์ : เราเชื่อว่าคำพระศาสดาเป็นอกาลิโกมั้ย เชื่อ พระศาสดาบัญญัติการบวชภิกขุนีมาแล้ว ต้องอกาลิโกมั้ย จริง ๆ ก็แค่นั้นแหละ และคำของพระศาสดาไม่มีสมณะ พราหมณ์ เทพ มาร พรหม หรือใคร ๆ ในโลกคัดง้างหรือติเตียนได้ ใครจะคัดง้างพระศาสดาว่า บวชไม่ได้ เอาคำของใครมาคัดง้างล่ะ เอาหลักฐานทางประวัติศาสตร์ เอาคำพูดของใคร ศาสดาเคยพูดคำนั้นไว้หรือ ไม่เคย ก็ยกเอาอันโน้น ยกเอาอันนี้มาคัดง้างคำศาสดา ตกลงแล้วจะฟังคำของใคร จะใช้เหตุผลของใคร นี้แหละเรื่องง่ายที่สุดเลย ส่วนใหญ่เขามักจะยกกันว่า ภิกขุนี อะไรนะ เขาเหตุผลเขาคืออะไรกัน ที่ว่าจะบวชไม่ได้ โยมมีเหตุผลมั้ย 
อุบาสก : จำไม่ได้เหมือนกันครับ บังเอิญว่าเห็นอยู่ใน อยู่ในข่าวก็เลยเรียนกราบเรียนถามพระอาจารย์ แต่เหมือนกับมีอ้างว่าอะไรซักอย่างว่า เหมือนกับ เอ่อ เมื่อไม่มีคนนี้แล้วหายสาบสูญไปจากเมืองไทยเท่านี้แล้ว เลยบวชไม่ได้อะไรอย่างเงี่ยะครับ
พระคึกฤทธิ์ : มันไม่มีใครสามารถบอกได้หรอกว่า อะไรหายสาบสูญไปจริง อันนี้มันคือคำพูดใครว่าหายสาบสูญ ไม่ใช่คำพูดศาสดาเรานะ ศาสดาบัญญัติแล้วใช้ได้ตลอดกาล และบัญญัติเรื่องภิกขุนียังมีในปาติโมกข์ด้วย พระศาสดาเล็งเห็นแล้วว่าเป็นเรื่องสำคัญ บรรจุเรื่องการเกี่ยวข้องกับภิกขุกับภิกขุนีไว้ในปาติโมกข์ ... นั้นใครเป็นคนรู้จริงสำรวจจริงว่า ขาดสูญไปแล้ว ไม่มีใครวัดได้หรอก ในภูเขาหิมาลัย ในซอกถ้ำที่โน้นที่นี่มีเยอะแยะ ใช่มะ พุดเจ้ามีพระญาณล่วงรู้นี่ คือ เราต้องเชื่อในญาณหยั่งรู้ของพระพุทธเจ้า แล้วเราจะไปบัญญัติอะไรเพิ่มเติมมันไม่ได้ ก็แค่ทำตามพุดเจ้าไป[footnoteRef:767] [767:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-ภิกษุณีสามารถบวชได้หรือไม่?, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=fi5K0a6DWJA [๒๖ มกราคม ๒๕๖๔].] 

๒.๒ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตร
การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระสูตรมี ๒ ประเด็น ดังต่อไปนี้ 
๑. บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า
๒. การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต
๑. บุคคลผู้ใกล้เสียชีวิตอินทรีย์จะแก่กล้า
หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ชื่อ “๑-๔-๕๖ ตรงไปตรงมา” ช่วงนาทีที่ ๑๖.๒๕-๑๗.๓๖ เป็นการสนทนาถาม-ตอบ ดังต่อไปนี้
พิธีกรที่ ๒ : ท่านพระคุณเจ้าท่านกรุณาบอกว่า อธิบายบอกว่าแม้บางครั้งหรือบางคนจะปฏิบัติได้รับผลเพราะไม่ทันต่อเวลาอะไรก็แล้วแต่ แต่การที่รู้พระพุทธวจนะ จำพระพุทธวจนะและเข้าใจก็ยังมีอานิสงส์ที่จะส่งไปก็ไม่ใช่เล่น ๆ เหมือนกัน คือพูดง่าย ๆ ว่าต้องรู้ทฤษฎีละว่างั้นดีกว่า รู้ภาคทฤษฎีก่อนจะไปถึงการปฏิบัติ ที่นี้เรายังไม่ได้ปฏิบัติแล้วไม่รู้ทฤษฎีด้วย
พิธีกรที่ ๑ : ไม่ Learning by doing เหรอ Learning by doing
พระคึกฤทธิ์ : อันนั้นเป็นดีที่สุด แต่นี่เรากำลังจะพูดว่าน้อยที่สุดคือยังไง เราก็จะมีน้อยกว่านั้นอีกสองอัน คือ แค่ได้ฟังคำตถาคตก่อนสิ้นชีวิต จากเดิมไม่ได้อะไรเลย แต่ก่อนสิ้นชีวิตปุ๊บ ได้ฟังคำตถาคตพอดี คนนี้จะละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำได้ คือ ได้อนาคามีบุคคล เพราะอินทรีย์ภาวนาของคนใกล้จะตายเนี่ยะมันจะแก่กล้า พุดเจ้าจะรู้จังหวะของอินทรีย์ภาวนาแต่ละคน ดังนั้นคนก่อนตายเนี่ยะเอาคำพุทธเจ้าไปให้เขาฟัง[footnoteRef:768]  [768:  DNNTHAILAND, ๑-๔-๕๖ ตรงไปตรงมา, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube. com/watch?v=QjrmEhMVON4 [๑๓ ตุลาคม ๒๕๖๑].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ชื่อ “การได้ฟังธรรมก่อนทำกาละ” ช่วงนาทีที่ ๑.๑๖-๔.๑๐ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า
ดูก่อนอานนท์ อานิสงส์ในการฟังธรรมะโดยกาละอันควร ในกาลใคร่ครวญเนื้อความแห่งธรรมะโดยกาละอันควร ๖ ประการ ๖ ประการ เป็นไฉน ก็เริ่มไล่ตั้งแต่ข้อที่ ๑ ข้อที่ ๒ เมื่อกี้อาตมาก็ไล่ข้อหนึ่งไปละ ได้ฟังจากตถาคตโดยตรง วันนี้เราไม่ได้ข้อที่ ๑ ละ เหลือข้อที่ ๒ เขาไม่ได้เห็นตถาคตแต่เขาได้เห็นสาวกตถาคต สาวกตถาคตแสดงธรรมอันงามในเบื้องต้น ท่ามกลาง ที่สุดให้ฟัง คือเอาคำพุดเจ้ามาแสดงให้เขาฟัง เหมือนโยมอ่านพระสูตรให้เขาฟังไปเรื่อย ๆ เท่ากับโยมอ่านคำตถาคตไม่ใช่คำพูดของโยม ไม่ใช่คำพูดของคน ๆ นั้น คุณมีหน้าที่อ่านคำศาสดาให้คนใกล้ตายฟัง ... มาลองคำพุดเจ้า ช่วงก่อนตายเนี่ยะ ขอซักนิดได้มั้ย แค่นี้ไม่ได้ขออะไรมากเลย ใช่มะ มันจะเอาทิฏฐิของมันมาปิดกั้นขนาดไหน จริงมะ 
ดังนั้นเราก็วางความเห็นเรา ให้โอกาสคุณ ขอ ๕ นาทีพอก็ได้ [หัวเราะ] ใช่มะ ขอน้อย ๆ คือ ขอให้ได้ฟัง พอฟังปุ๊บเนี่ยะเข้าล็อกละ โยมจะรู้เลยว่าคนที่กำลังนอนดิ้นทุรนทุรายหยุดดิ้นทันทีเลย อาการจะเกิดทันทีแล้วจะสงบ เริ่มสงบ เริ่มหยุด เริ่มนิ่ง แต่ต้องช่วงใกล้ตายจริง ๆ นะ แต่ถ้ายังมีแรงอยู่วิทยุขว้างทิ้งหมด ไอ้นี่ยังมีแรงปล่อยมันไปก่อน อย่าไปยุ่งกับมัน อินทรีย์ยังอ่อน ในช่วงเวลาใกล้ตายเนี่ยะมันจะเริ่มอินทรีย์แก่กล้า เราเห็นว่าเขาคงจะขาดสติใช้อะไรไม่ได้ สัมปชัญญะไม่มี วางความเห็นเรา มีหน้าที่เชื่อพระพุทธเจ้า เนี่ยะแหละถึงว่าศรัทธางะ ถามว่าศรัทธาอะไร พยัญชนะ พยัญชนะของศาสดา ... แล้วมันคือคำศาสดาเรา ใช่ม้า นั่นแหละ นี่คือข้อสอง สังโยชน์ ๕ ก็จะสิ้นเหมือนกัน[footnoteRef:769] [769:  พุทธวจนทีวี, การได้ฟังธรรมก่อน ทำกาละ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube. com/watch?v=VbM5CYQQBac [๗ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ชื่อ “*@แชร์ประสบการณ์-การตอบแทนคุณมารดาอย่างสูงสุด ได้นำพุทธวจนให้ท่านฟังก่อนสิ้นชีวิต” ช่วงนาทีที่ ๓.๕๗-๕.๑๑ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า 
ใครที่มีญาติสาโลหิตที่ใกล้จะเสียชีวิต ให้เปิดให้ฟังเลยคำของตถาคต บทอานาปาเนี่ยะ แผ่นอานาปาดีมาก คำของพระศาสดาบทใดก็ได้ เป็นคำที่ออกจากปากพระองค์แท้ ๆ ที่ทรงจำมาไว้ อย่างมั่นคงไม่ผิด คนใกล้จะเสียจะสิ้นชีวิตจะเสียชีวิตทำไมถึงบรรลุได้เร็ว ความเร็วในการบรรลุเนี่ยะพระองค์วัดจากอะไร วัดจากอินทรีย์ ๕ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา อินทรีย์เขาแก่กล้าละ ช่วงจังหวะนี้จังหวะเดียว ช่วงเรายังไม่ตายอย่างเนี่ยะ ก็อินทรีย์แก่กล้าบ้างอ่อนบ้าง แต่ละคน แต่พอช่วงจังหวะจะตายจริง ๆ ช่วงจะตายจริง ๆ นะ ถ้ายังไม่ตายเนี่ยะจะยังไม่ค่อยเท่าไหร่ ถ้าจะตายปุ๊บเนี่ยะฟังคำพุดเจ้าเข้าหมด[footnoteRef:770] [770:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *@แชร์ประสบการณ์-การตอบแทนคุณมารดาอย่างสูงสุด ได้นำพุทธวจนให้ท่านฟังก่อนสิ้นชีวิต, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=aLesNX 87hSY&index=21&list=PLsc91aJ1_crNY_WQfUIMFlM_wGdSiqffP [๗ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔].] 

๒. การพยากรณ์มรรคผลและคติที่ไปผู้เสียชีวิต
หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ชื่อ “*ให้แม่ภรรยาฟังอานาปานสติ เมื่อทำกาละ อินทรีย์ผ่องใสยิ่งนัก ตรงตามคำพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร)” ช่วงนาทีที่ ๐.๓๓-๕.๔๐ เป็นการสนทนาระหว่างอุบาสกกับพระคึกฤทธิ์ ดังต่อไปนี้
อุบาสก : พอดีอยากจะมาแชร์เหมือนกันครับพระอาจารย์
พระคึกฤทธิ์ : เหรอ
อุบาสก : คือว่าแม่ภรรยาพึ่งเสียเมื่อคืนครับ
พระคึกฤทธิ์ : แม่ภรรยาเสียเมื่อคืน
อุบาสก : ก็ป่วยอยู่ประมาณ ๑ เดือนอะครับ 
พระคึกฤทธิ์ : เหรอ เดี๋ยว ๆ ๆ ๆ ๆ แป้บนึง
อุบาสก : ได้ครับ ... ก็ดูแลประมาณ ๑ เดือน หรือ ๒ เดือนเนี่ยะครับผม ไม่แน่ใจนะครับ และก็เปิดปฏิจจสมุปบาทให้ฟัง
พระคึกฤทธิ์ : ได้ฟังนาน นานมั้ยอันนี้
อุบาสก : ก็ฟังอยู่ทุกวันครับ คือ ภรรยาก็เปิดให้ฟังอานาปานสติตลอดเวลาที่แกนอน
พระคึกฤทธิ์ : เหรอ นาน ๆ ประมาณเท่าไหร่ เป็นเดือนมั้ย
อุบาสก : ก็เป็นเดือนอะครับ ... ฟังมาเรื่อย ๆ ตั้งแต่ป่วยอะครับ และก็พอตอนแกจะเสีย เอาโทรศัพท์ไปจ่อไว้ที่หู พอตอนสิ้นลมครับ ก็ฟังอานาปานสติครับ
พระคึกฤทธิ์ : อื่อ
อุบาสก : ที่เป็นคลิปบนยูทูบ ๓ ชั่วโมงกว่าตอนนั้นน่ะครับ แล้วก็พอ พอแกเสีย ทีแรกก็ผิวปกติครับ พอยิ่งเสียไป ๆ ก็จะเหลืองขึ้น ๆ ๆ
พระคึกฤทธิ์ : เหลืองขึ้น ๆ ๆ ใช่
อุบาสก : ใช่ครับ คือ แล้วก็มือ เมื่อเช้าไปอีกทีก็ ๑๒ ชั่วโมง จับมือยังบิดนิ้วบิดอะไรได้ปกติ เหมือนคนนอนหลับ 
พระคึกฤทธิ์ : นอนหลับธรรมดา ใช่ ๆ ละสังโยชน์ ๕ ได้
อุบาสก : ครับผม ครับ ผมจะกราบขอบพระคุณพระอาจารย์ที่เปิดธรรมะให้ได้ศึกษาได้ช่วยเหลือเศษดินเล็บ [หัวเราะ] 
พระคึกฤทธิ์ : ใช่
อุบาสก : ครับ ขอบพระคุณครับ
พระคึกฤทธิ์ : นะ เยี่ยมเลย นะ อันเนี่ยะก็คือพูดตามพุดเจ้าได้เลยว่า ญาติเราละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำได้ ส่วนคนที่ละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำ คติก็จะมี ๕ ห้าทางก็คือ ถ้าอินทรีย์เขาแก่กล้าก็จะเป็นอันตราปรินิพพายีก็คือปรินิพพานในระหว่าง ... [ช่วงตั้งแต่นาทีที่ ๔.๓๑ เอาคลิปวิดีโอศพแม่ภรรยาที่เสียชีวิตของอุบาสกที่มีอาการตัวเหลืองมาขึ้นหน้าจอโปรเจคเตอร์ให้อุบาสกอุบาสิกาดู] โอ้โฮ เหลืองมาก พุดเจ้าเรียกผิวพรรณผ่องใส นี่เมื่อคืนเองใช่มะ ๑๒ ชั่วโมง
อุบาสก : ๑๒ ชั่วโมงครับ เสียตอน ๓ ทุ่มเมื่อคืนนี้ ไปเมื่อเช้าตอน ๙ โมง
พระคึกฤทธิ์ : อันนี้ต้องกล้องดีแน่เลย
อุบาสก : ซัมซุงครับ 
พระคึกฤทธิ์ : ซัมซุง ขอโฆษณาซักหน่อย [หัวเราะ] ชัดเลยนะสีชัดเลย คนละเรื่องเลยเห็นมะมือคนเป็นคนตายเนี่ยะ เนี่ยะสังโยชน์ ๕ สิ้น แย่ที่สุดคือไปเกิดในชั้นอกนิษฐา สุทธาวาสชั้นที่ ๕ อายุประมาณ ๕๐๐ กัปถึง ๒ หมื่นกัป อยู่ระหว่างนี้ แล้วหลังจากกายแตกทำลายที่ชั้นสุทธาวาสชั้นอกนิษฐาก็จะปรินิพพาน ดังนั้นพวกนี้ปรินิพพานหมด[footnoteRef:771] [771:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *ให้แม่ภรรยาฟังอานาปานสติ เมื่อทำกาละ อินทรีย์ผ่องใสยิ่งนัก ตรงตามคำพระศาสดา(ผัคคุณะสูตร), [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=C Wm2wSxCh0I [๑๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ชื่อ “พระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล_สนทนาธรรม ณ บ้านสุขพันธ์โพธาราม จ.ราชบุรี วันที่ ๙ พ.ย. ๖๐ HD ๑๐๘๐p” ช่วงนาทีที่ ๑.๒๖.๑๒-๑.๒๙.๑๘ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า 
พระผู้มีพระภาคบอกใครฟังคำตถาคตก่อนสิ้นชีวิตในช่วงมรณกาเลสังโยชน์ ๕ จะสิ้น ได้เป็นอริยบุคคลถึงขั้นอนาคามีนะ อริยบุคคลขั้นที่ ๓ ถ้าฟังธรรมะก่อนสิ้นชีวิต เห็นมะ สัจจะความจริงอย่างเงี้ยะเป็นอกาลิโก แล้วส่งผลให้ยังไงศพจะผิวพรรณผ่องใส ใครมีญาติใกล้ตายไปลองเลยอย่าสงสัยอยู่นะ อย่าสงสัย เอาไปลอง เอาช่วงจะตายนะ ยังไม่ตายนี่ขว้างทิ้งเลยนะบางคนเนี้ยะนะไม่ศรัทธา แต่พอช่วงจะตายแล้วโยมก็วัดเลยนะ ไม่ต้องฉีดยาอย่าไปฉีดวัดกันไปเลย เอาให้ฟังก่อนตาย วันนี้ได้รับแจก ๑ แผ่นใช่มะ เสียงอ่านคำพระศาสดาพุทธวจนะล้วน ๆ อย่ามัวสงสัยอยู่ เอ้ ได้ผลหรือเปล่า ลองเลย ๆ ถ้ามี ๒ ศพนี่เปรียบเทียบยิ่งดีเลยนะ ศพหนึ่งไม่ต้องฟังวัดดวงไป อีกศพหนึ่งฟังของพุดเจ้าดูซิศพไหนจะผิวผ่อง ศพไหนจะผิวดำ ศพไหนจะแข็งทื่อต้องงัดกันเลยใส่เสื้อใส่ผ้า ศพไหนจะตัวนิ่มผ่านไป ๗ วันยังตัวนิ่มอยู่ ไม่ผ่านอาการแข็งทื่อ ใช่มะ นี่ ๗ วันเนี่ยะโยมลองเลย สภาพศพยังเหมือนเดิม สภาพศพยังเหมือนเดิม ลองแล้วใช่มะ ลองแล้ว หลายคนในที่นี้ลองแล้ว หลายคนยังไม่ได้ลอง หลายคนยังสงสัยเคลือบแคลงในคำสอนของตถาคต [หัวเราะ] ไปทดลองซะ แล้วจะหายสงสัย ของเหล่านี้ทดลองได้ตรัสไว้ในผัคคุณสูตร ที่พระอานนท์บอกภิกขุผัคคุณะนอนดิ้นทุรนทุรายกำลังจะตายทูลขอให้พระผู้มีพระภาคไปแสดงธรรมให้ พุดเจ้าก็ไปแสดงแสดงธรรมเสร็จปุ๊บพระพุทธเจ้าก็จากไป .. พระอานนท์บอกหลังจากพระผู้มีพระภาคจากไปได้ไม่นาน ผัคคุณะก็ทำกาละลง แต่ฉวีวรรณผ่องใสยิ่งนัก พระพุทธเจ้าบอกว่าอานนท์ไม่ผ่องใสได้อย่างไร ก่อนฟังธรรมผัคคุณะยังละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำไม่ได้เลย แต่หลังจากฟังธรรมะตถาคตแล้ว ผัคคุณะละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำได้แล้ว เห็นมะ[footnoteRef:772] [772:  nirdukkha, พระอาจารย์คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล_สนทนาธรรม ณ บ้านสุขพันธ์โพธาราม จ.ราชบุรี วันที่ ๙ พ.ย. ๖๐ HD ๑๐๘๐p, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=scsjh5Zdf9k [๒๔ กรกฎาคม ๒๕๖๑].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ชื่อ “*อนุสาสนีปาฏิหาริย์_ฟังพุทธวจนจากยูทูป เมื่อทำกาละ (ตาย) ๓ วันผิวยังผ่อง ตัวนิ่ม ไม่มีกลิ่น” ช่วงนาทีที่ ๐.๑๖-๔.๐๒ เป็นการสนทนาระหว่างอุบาสกกับพระคึกฤทธิ์ ดังต่อไปนี้
พระคึกฤทธิ์ : อะเชิญ
อุบาสก : พอดีมีญาติเป็นกรณีที่คล้าย ๆ กัน ก็คือฟัง แต่ไม่ได้ฟังขณะตาย คือฟัง ผมเอาไปให้ฟัง เข้าใจว่าจะไม่ตายง่าย พอดีป่วยมาร่วม ๖ เดือน ป่วยมา ๖ เดือนเป็นมะเร็งในกระดูก เอา ๆ โหลดเทศน์ที่พระอาจารย์เทศน์ในยูทูบไปให้ฟังก่อน แล้วก็อธิบายว่าให้อยู่กับลม แต่วันที่เสียเนี่ยะไปไม่ทันนะครับ ก็เลยอยากจะให้ดูรูปนิดนึงว่า ใช่มั้ยนะครับ
พระคึกฤทธิ์ : เหรอ อันไหนดูซิ
อุบาสก : คือ ผมไม่แน่ใจ ก็เลยอยากจะกราบเรียนถามพระอาจารย์ครับ
พระคึกฤทธิ์ : โยมเห็นเขาผิวผ่องนี่ตาย ของเคสโยมนี่ตายเมื่อไหร่
อุบาสก : ตายวันเข้าพรรษาเลยฮะ
พระคึกฤทธิ์ : วันเข้าพรรษา
อุบาสก : ครับ
พระคึกฤทธิ์ : อ๋อ 
อุบาสก : และก็เผาจากนั้นมาประมาณซักสอง
พระคึกฤทธิ์ : เก็บ แล้วเก็บไว้ประมาณกี่วัน
อุบาสก : ๓ วัน
พระคึกฤทธิ์ : เก็บไว้ ๓ วัน แล้วเป็นไงเนื้อตัว
อุบาสก : เนื้อตัวนิ่ม วันเผานี่จับดูนิ่มและข้อศอก
พระคึกฤทธิ์ : ๓ วันยังนิ่มอยู่ ยังไม่เน่าใช่มั้ย
อุบาสก : หน้านี่เหมือนคนไม่ตาย 
พระคึกฤทธิ์ : หน้าเหมือนคนไม่ตายปกติใช่มะ
อุบาสก : ครับ ก็คือไปจับดูนิ่มหมดเลยครับ นิ่มหมดเลย
พระคึกฤทธิ์ : นี่มีภาพเดียวเหรอ
อุบาสก : มี ๓ ภาพ รบกวนให้ดูแขนดูมือด้วย จะมีดูมือด้วย อันนี้เขามีรดน้ำเหมือนทางอีสาน
พระคึกฤทธิ์ : ละอะไรติดอยู่ในปาก เอาสตังค์เข้าไปเหรอ
อุบาสก : อย่างนั้นฮับ ทางอีสานเขาจะมีสตังค์มีอะไรใส่ปากให้ด้วย 
พระคึกฤทธิ์ : อ๋อ นิ่ ๆ 
อุบาสก : อันนี้นิ่ม มือนิ่มหมดเลย
พระคึกฤทธิ์ : อ่อ ๆ 
อุบาสก : แต่ไม่แน่ใจว่ากรณีอย่างนี้จะได้มั้ยหรืออะไรต่าง ๆ พวกเนี่ยะน่ะครับ
พระคึกฤทธิ์ : ได้โยม เพราะส่วนใหญ่เนี่ยะวันเดียวก็ไม่เหลือแล้วล่ะ มันจะดำปี๋แข็งทื่อหมดแล้วอะ ๑ ถึง ๒ วัน แล้ว ๓ วันนี้ก็ ถ้าตามที่พระศาสดาบอกเนี่ยะศพ ๒-๓ วัน ขึ้นอืด เขียวคล้ำ ดำหมดละ แต่นี่นี่ยังดำรงสภาพเดิมอยู่ได้นี่ก็
อุบาสก : ไม่มีกลิ่นด้วย ไม่มีกลิ่น แล้วก็ดูเหมือนนิ่ม ขาเขอจับนิ่มหมดเลยไม่แข็ง ก็คือเหมือนพับได้เลย
พระคึกฤทธิ์ : ใช่ ๆ นั่นแหละ เป็นเหมือนกันหมดเลย เป็นเหมือนมาตรฐานเดียวกัน 
อุบาสก : แล้วกรณีอย่างนี้คือเขาได้? 
พระคึกฤทธิ์ : เขาละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำได้ที่พระศาสดาตรัสไว้นะ คน ๆ เนี่ยะละสังโยชน์ ๕ เบื้องต่ำได้ ... ดังนั้นเท่ากับพวกเนี่ยะที่ตายแล้วผิวพรรณผ่องใส [ฟังเสียงอ่านพุทธวจนะแล้วตายตัวเหลือง] พวกนี้เป็นพระอริยบุคคลทั้งหมด[footnoteRef:773] [773:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, *อนุสาสนีปาฏิหาริย์_ ฟังพุทธวจนจากยูทูป เมื่อทำกาละ (ตาย) ๓ วันผิวยังผ่อง ตัวนิ่ม ไม่มีกลิ่น, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v= PNQQKAQqgV0 [๑๓ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๔].] 

๒.๓ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรม
การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อพระอภิธรรมมี ๒ ประเด็น ดังต่อไปนี้ 
๑. พระอภิธรรมเป็นคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่
๒. สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์
๑. พระอภิธรรมเป็นคำสอนของสาวกที่แต่งขึ้นมาใหม่ 
หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ชื่อ “อภิธรรม” ช่วงนาทีที่ ๐.๐๐-๓.๒๙ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า 
อภิธรรม อภิธรรมพระพุทธเจ้าบอกยังไง เดี๋ยวจะทำมาให้เป็นเล่ม ที่พระองค์ตรัสเองมีแค่ ๑๐ กว่าพระสูตร อันนี้คณะสงฆ์ พระไพบูลย์เป็นคนไปเจอ สแกนคำว่าอภิธรรมนี้หา เอ้ อภิธรรมที่เรียนกันอยู่มันก็ไม่ใช่พุทธวจนะ แต่อภิธรรมจริง ๆ มันคืออะไร นั่งหากันอยู่ตั้งนาน เพิ่งเจอเมื่อต้นปี พระศาสดาตรัสไว้เองเลย เวลาพระศาสดาตรัสเรื่องอภิธรรม พระองค์จะพูดอภิธรรมอภิวินัยคู่กันมาตลอดเลยทุกพระสูตรเลย จะมีพระสูตรเดียวในสิบกว่าพระสูตร ที่พูดอภิธรรมคำเดียวโดยไม่มีอภิวินัย ก่อนพูดอภิธรรมคำเดียวนี้ได้พูดหมวดธรรมขึ้นมาอันนึง คือ สติปัฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธิบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ โพชฌงค์ ๗ อริยมรรคมีองค์ ๘ มันคืออะไร โพธิปักขิยธรรม ๓๗ เพราะฉะนั้นอภิธรรมในความหมายของพระศาสดา คือ ตัวโพธิปักขิยธรรม ๓๗ แค่นั้นเอง ครั้งแรกไปสแกนในภาษาไทยทั้งหมด ไม่เจอคำว่าโพธิปักขิยธรรม ๓๗ ก็นึกว่าคำ ตัวคำพูดพระโพธิปักขิยธรรม ๓๗ ไม่ใช่พุทธวจนะ นั้นเวลาสแกนต้องเช็คกับบาลีทุกครั้ง ไปสแกนไล่ในบาลีอีกทีนึงเจอจนได้ เจอคำว่าโพธิปักขิยธรรม ๓๗ อยู่ ๑ พระสูตร ตัวพระสูตรนี้เอง ก็เลยทราบว่าโพธิปักขิยธรรม ๓๗ มีรายละเอียดอะไรบ้าง และเป็นพุทธวจนะ และมันคือตัวอภิธรรม 
เพราะฉะนั้นถ้าจะเปิดสอนอภิธรรมต้องเปิดสอนโพธิปักขิยธรรม ๓๗ ไม่ใช่อย่างที่เรียนกันอยู่ทุกวันนี้ อันนี้คือแต่งขึ้นใหม่ เป็นคำที่สาวกปรุงแต่งขึ้น เพราะฉะนั้นถ้าเราสแกนพวกอะไร จิต เจตสิกอะไรอย่างนี้นะ อย่างเจตสิกเนี้ยะ เขามี ๕๐ ดวง ๘๐ ดวง อะไร ๑๐๐ ดวงอะไรอย่างนี้ สแกนหาในพุทธวจนะโยมจะไม่เจอ เจตสิก พระโตโต้เป็นคนสแกนไปเจอมีทั้งหมดในบาลีที่เป็นพุทธวจนะมี ๙ คำหมดแล้ว ไม่ต้องไปนั่งเรียนกันเป็นปี ๆ โยม นั่งท่องไม่กี่วันก็จำได้แล้ว นี้คือเจตสิก ๙ คำ ... หมดแล้วโดยพุทธวจนะมี ๙ คำแค่นี้ นี่คือคำพระศาสดาโยม โยมไปนั่งเสียเวลาเรียนในสิ่งที่คนแต่งขึ้นใหม่[footnoteRef:774]  [774:  Buddhakoss, อภิธรรม, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=s38 MHLcVGI8 [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ชื่อ “พุทธวจน-อภิธรรมคืออะไร?ตามบัญญัติพระศาสดา #๑” ช่วงนาทีที่ ๐.๑๔-๒๐.๒๔ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า 
อภิธรรมคืออะไร มันซับซ้อนนึดนึง ... คือมันมีทั้งเป็นคำพระศาสดาแล้วก็เป็นคำที่คนเอาคำพระศาสดามาเป็นคำเรียกใหม่แต่งใหม่อีก มันก็เลยซ้อนกันหลายเงื่อน อย่างพระไตรปิฎกปัจจุบัน วินัยปิฎก สุตตันตปิฎก อภิธรรมปิฎก อภิธรรมปิฎกอย่างของพระไตรปิฎกที่มี ๑๒ เล่มอย่างหรือกี่เล่มก็ตามเพราะแต่ก่อนก็เป็นผูกใบลานกี่ผูกกี่ผูก ซึ่งตัวอภิธรรมตรงเนี่ยะ ก็ไม่ตรงกับอภิธรรมของพระศาสดาที่บัญญัติ และคำว่าอภิธรรมปิฎกเนี่ยะก็มีมาในยุคหลัง เดิมไม่ได้เรียกอภิธรรมปิฎกอีก ดังนั้นคำแต่งใหม่กลุ่มนี้เดิมเรียก ปรมัตถปิฎก ก็จะรวบรวมทำหลักฐานไว้ให้ อย่างเงี้ยะเราก็จะถ่ายหน้าหนังสือเขามาให้ [พร้อมยกหลักฐานจากการถ่ายเอกสารให้อุบาสกอุบาสิกาดู] ซึ่งจะบอกว่า เอกสารโบราณเนี่ยะเมื่อราว ๆ ๑๒๕ ปี ตรงกับรัชกาลที่ ๔ จะทำให้เราทราบว่าสมัยนั้นอภิธรรมปิฎก ถูกเรียกว่า พระปรมัตถ์ปิฎก ... ดังนั้นแต่ก่อนไม่มีหรอกอภิธรรมปิฎก เป็นปรมัตถ์ และก็มาเรียกอภิธรรมในภายหลัง แล้วก็ตรงกับอภิธรรมของพระศาสดามั้ย ไม่ตรง เพราะในสิบกว่าเล่มของอภิธรรมก็จะมีพวกคำของสกวาที ปรวาที สาวกที่โต้กันไปโต้กันมา หลายเล่มอยู่ ดังนั้นก็ไม่ใช่คำพระศาสดา ... เพราะในพระไตรปิฎกปัจจุบันในส่วนอภิธรรมปิฎกถูกแต่งใหม่ขึ้นมา ... 
ในความเห็นของพระสังฆราชรูปนึงของไทยก็บอกว่า ในอภิธรรมปิฎกไม่มีนิทานะเลย คือไม่มีกล่าวว่าพระพุทธเจ้าได้ทรงปรารภกับใคร ตรัสแก่ใคร ที่ไหน เมื่อไหร่ และโดยเฉพาะก็ไม่มีกล่าวว่าพระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ คือขั้นต้นก็แสดงธรรมทีเดียว ไม่มีเรื่องประกอบ ฉะนั้นจึงไม่อาจจะหาประวัติได้จากหนังสือที่เป็นตำราชั้นบาลีคือชั้นดั้งเดิมว่า อภิธรรมปิฎกนี้ได้เกิดขึ้นได้เป็นมาอย่างไร ... ท่านก็บอกต่ออีกว่า ในวินัยปิฎกเองที่เล่าถึงเรื่องสังคายนาครั้งที่ ๑ ที่ทำเมื่อหลังพุทธปรินิพพานไม่นานนัก และสังคายนาครั้งที่ ๒ ที่ทำเมื่อหลังจากพุทธปรินิพพาน เมื่อประมาณ ๑๐๐ ปี ก็เล่าแต่เพียงว่าได้ทำสังคายนาพระวินัยและพระธรรม ... ไม่ได้กล่าวถึงอภิธรรมปิฎก เมื่อพระพุทธเจ้าจะปรินิพพานก็ทรงแสดงเพียงว่า ธรรมที่ทรงแสดงแล้ว วินัยที่ทรงบัญญัติแล้วเป็นศาสดาแทนพระองค์ ก็ไม่ได้มีพูดอภิธรรมอีกเหมือนกัน ... ซึ่งพระไตรปิฎกก็เป็นคำใหม่ที่ที่มาในภายหลังอีกเช่นกัน เพราะว่าในยุคแรกก็มีแต่สังคายนาพระธรรมและวินัย[footnoteRef:775] [775:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน-อภิธรรมคืออะไร?ตามบัญญัติพระศาสดา #๑, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=1AQYGw3fB48 [๑๕ ธันวาคม ๒๕๖๑].] 


หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ชื่อ “อภิธรรมตามบัญญัติพระศาสดาคืออย่างไร?” ช่วงนาทีที่ ๐.๐๒-๒.๔๐ เป็นการสนทนาถาม-ตอบ ดังต่อไปนี้
พระคึกฤทธิ์ : อภิธรรมในความหมายของพระศาสดา พระองค์ตรัสไว้คือ สติปัฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ คือ ความเพียร ๔ อย่าง อิทธิบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ โพชฌงค์ ๗ อริยมรรคมีองค์ ๘ เราพูดเรื่องมรรค ๘ คือเราพูดเรื่องอภิธรรม เราพูดเรื่องการปรารภความเพียร คือเราพูดเรื่องอภิธรรม เราพูดเรื่องกายคตาสติ ก็คือเรากำลังพูดเรื่องอภิธรรม อภิธรรม คือ ๗ หมวดธรรมเหล่านี้ที่เป็นพุทธวจนะที่พระองค์ตรัสไว้ คือ มันคนละอย่างกับอภิธรรมที่ที่เขาเข้าใจกันในปัจจุบัน อภิธรรมในปัจจุบันเป็นคำแต่งใหม่ทั้งหมดเลย แล้วก็เขาคิดว่านี้นี่คือธรรมะพระศาสดา แต่มันไม่ได้ออกจากปากศาสดา มันออกจากปากบุคคลอื่นที่ไม่ใช่สัมมาสัมพุทธะ ... คำว่าอภิธรรมก็เลยกลายเป็นคำที่ใช้เหมือนกัน แต่คนนึงไปเข้าใจความหมายของอภิธรรมผิดไป ไปคิดว่าเป็นคำแต่งใหม่ที่เขาแต่งกันมามากมาย แต่จริง ๆ อภิธรรมก็คือเนื้อธรรมที่ว่าด้วย ๗ หมวดธรรม คือ สติปัฏฐาน ๔ สัมมัปปธาน ๔ อิทธบาท ๔ อินทรีย์ ๕ พละ ๕ โพชฌงค์ ๗ อริยมรรคมีองค์ ๘ นี่คืออภิธรรมที่ตถาคตได้บัญญัติเอาไว้[footnoteRef:776] [776:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, อภิธรรมตามบัญญัติพระศาสดาคืออย่างไร?, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=x85C1felH0E [๑๖ ธันวาคม ๒๕๖๑].] 

๒ สภาพอนุปาทิเสสนิพพานหลังการดับขันธ์ของพระอรหันต์
หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ชื่อ “#Buddhawajana ๑๕ สัตตานัง นิพพาน สังขตะ อสังขตะ ขันธ์ ๕” ในช่วงนาทีที่ ๑.๑๖-๘.๔๓ เป็นการสนทนาถาม-ตอบ ดังต่อไปนี้
พระคึกฤทธิ์ : แล้วเวลาพระศาสดากำลังบอกว่าฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหาอันใด มีอยู่ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ การติดแล้วข้องแล้วซึ่งสิ่งนั้นพระองค์ เรียกว่า สัตว์ สัตว์ใช่ขันธ์ ๕ มะ ไม่ใช่ ก็แสดงว่ามี ๒ สิ่งใช่มะ มีสิ่งที่ถูกยึดกับสิ่งที่ไปยึดใช่มั้ย ... แต่การที่เข้าไปยึดสิ่งเนี่ยะ มันยึดภายใต้อวิชชาความไม่รู้ พระองค์ก็เลยเรียกว่า ผู้ยึดติด เพราะยึดแล้วมันออกไม่ได้ ... ขันธ์ ๕ พระอรหันต์ตายดึงออกได้สบาย ๆ ไม่ติด อรหันต์ใช้ขันธ์ ๕ ไป แต่พอขันธ์ ๕ แตกทำลายไม่ติด ใช่มะ แต่ขันธ์ ๕ นาย ก. ติดหนึบเลย พระองค์จึงบอกว่า เมื่อรูปตายเธอจะตายไปตามรูป เมื่อเวทนาดับเธอจะดับไปตามเวทนา ไล่ไปเมื่อวิญญาณดับเธอก็ดับไปตามวิญญาณ เห็นมะ ตายไปตามขันธ์ ๕ เพราะอะไร เพราะอุปาทาน ... สิ่งที่เข้าไปยึดขันธ์ ๕ พระองค์ว่า เรียกว่า ผู้ยึดติดหรือสัตตานัง 
ดังนั้นสัตตานังจึงไม่ใช่สังขตธาตุ ไม่ใช่สังขตธรรม ไม่ใช่ขันธ์ ๕ แต่กำลังเข้าไปยึดขันธ์ ๕ ... ขันธ์มี ๕ นะ ตรงที่สัตว์ยึดอยู่นะ เพราะนั้นเราต้องตีกรอบ แล้วก็ตัวเนี่ยะคือสังขตธรรมหรือสังขตธาตุ แล้วมีธรรมชาติอันนึง อะไรก็ไม่รู้ล่ะ กำลังมีฉันทะ ราคะ นันทิใน ๕ ตัวเนี่ยะ แล้วมันก็กำลังแล่นไป ท่องเที่ยวไป แล่นไป ท่องเที่ยวไปในสังสารวัฏ เมื่อหมดอวิชชาความไม่รู้แล้ว ความยึดติดไม่มี เมื่อขันธ์ ๕ แตก ผู้ยึดไปยึดต่อมั้ย ไม่ยึดต่อ เมื่อไม่ยึดต่อตัวเองก็อิสระอยู่กะของมันเอง ... 
ธรรมชาติเดิมที่พระพุทธเจ้าบอกเมื่อเธอปล่อยวางขันธ์ ๕ แล้ว สิ่งนี้ยังคงดำรงอยู่ ในพระสูตรที่ตรัสบอกถึงอรหันต์ เธอไม่ขว้างทิ้งอยู่ ไม่ถือเอาอยู่ แต่เป็นอันว่าขว้างทิ้งแล้วดำรงอยู่ เห็นมะ เธอทำให้กระจ่ายอยู่ ไม่ทำให้เป็นกองอยู่ แต่เป็นอันว่าทำให้กระจายแล้วดำรงอยู่ ทำให้มอดอยู่ไม่ทำให้ลุกโพลงอยู่ แต่เป็นอันว่าทำให้มอดแล้วดำรงอยู่ มีความดำรงอยู่แต่ความดำรงอยู่ อย่าไปพูดว่าเป็นตัวตน เพราะความดำรงอยู่ตรงนี้ก็บอกแล้วมันไม่ใช่ขันธ์ ๕ โยมต้องแยกดี ๆ มันกำลังปล่อยวางขันธ์ ๕ และขันธ์ ๕ มีแต่การเกิดดับ อีกฝั่งนึงไม่มีเกิดไม่มีดับ ดังนั้นการดำรงอยู่ของฝั่ง [นิพพาน] แม้พูดว่าเป็นความดำรงอยู่ แต่มันไม่ใช่เกิดปรากฏ ดังนั้นหลายคนพอบอกระวังอัตตานะ ระวังว่าเป็นตัวตน ไม่เข้าใจ มันเป็นเพียงแค่บัญญัติศัพท์เพื่อใช้เรียกให้เกิดการเปรียบเทียบระหว่างสิ่ง ๒ สิ่ง และสิ่ง ๒ สิ่งเนี่ยะใหญ่สุดละ สังสารวัฏทั้งระบบเลยคือสังขตธาตุที่สัตว์ท่องเที่ยวอยู่กับสิ่งที่เข้ามายึดใช่มะ ดังนั้นฝั่งเนี่ยะ พระองค์บอก อสังขตธาตุอสังขตธรรมก็คือนิพพาน ชื่อแทนนิพพาน อสังขตะความคงที่ ธรรมชาติที่ไม่มีอะไรไปปรุงแต่งมันได้ นิ่งสนิท ... นั่นคือหน้าตาเดิมของพวกเรา เวลาเราถึงอรหันต์แล้ว เราก็จะไปสัมผัสสภาพนั้นแหละ ซึ่งจริง ๆ สภาพนั้นมันมีอยู่แล้วขณะเนี่ยะ แต่เราเหมือนเรารู้จักสภาพนั้นไม่ได้ เพราะเราดันมาพอใจไอ้สภาพนี้ [ขันธ์ ๕] นี่ปัญหา แล้วพอพอวิญญาณมันดับปุ๊บ เราก็ดันพอใจวิญญาณ ความพอใจในวิญญาณยังมีอยู่ เราก็ดันจับตัวใหม่อีก นี่แหละคือปัญหา เลยทำให้เราเหมือนเข้าไปสู่สภาพเดิมเราไม่ได้ซักที เพราะมีแต่การเข้าไปจับยึดจับยึดจับยึดตลอดเลย ... คือปล่อยไม่เป็น นั่นแสดงว่าอรหันต์ปล่อยเป็น[footnoteRef:777] [777:  Rosesirin Media, #Buddhawajana ๑๕ สัตตานัง นิพพาน สังขตะ อสังขตะ ขันธ์ ๕, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=_QuAA5aBVCQ [๑๕ กรกฎาคม ๒๕๖๔].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ชื่อ “พุทธวจน*นิพพานคือช่องว่างในที่คับแคบ*” ช่วงนาทีที่ ๒.๕๕-๓.๓๘ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า
เพราะนิพพาน คือ ช่องว่างในที่คับแคบตรงนี้ ที่จิตดวงนึงดับไป แล้วจิตดวงใหม่ยังไม่เกิดขึ้น ณ ที่นั้นไม่มีวิญญาณ วิญญาณดวงที่เกาะลมหายใจดับไปแล้ว ลมก็ดับ โยมต้องมีความรู้อีกว่า ถ้าวิญญาณดับ รูปจะดับ ถ้าวิญญาณดับ นามจะดับ เพราะมันอิงอาศัยกันเกิดขึ้น โยมต้องมีความรู้พระสูตรนี้ก่อน ดังนั้นเมื่อวิญญาณดับ ลมจะดับ วิญญาณดับไปแล้ว วิญญาณดวงใหม่ยังไม่เกิด ณ เสี้ยววินาทีนี้ ตรงนี้คืออะไร ตรงนี้คือสุญญตา ความว่าง ที่ไม่มีวิญญาณ ไม่มีนามรูป ใครหยุดสภาวะตรงนี้ได้ นิพพาน วิชาวิมุติปรากฏ[footnoteRef:778] [778:  ศากยบุตร โอรสอันเกิดโดยธรรม, พุทธวจน*นิพพานคือช่องว่างในที่คับแคบ*, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=tiBBvJep3vY [๕ สิงหาคม ๒๕๖๑].] 


หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ชื่อ “#Buddhawajana ๑๔ พุทธวจน เจาะลึกเรื่องพระอรหันต์ เรื่องสัตตานัง” ช่วงนาทีที่ ๑.๓๗-๕.๑๔ เป็นการสนทนาถาม-ตอบ ดังต่อไปนี้
อุบาสก : พระอาจารย์เอาคำว่าสัตว์หรือสัตตานังขึ้นมาอธิบายที่พระพุทธเจ้าแสดงธรรม ก็หลายคนก็จะเข้าใจว่าสอน พระพุทธเจ้าหรือพระอาจารย์กำลังพูดให้เข้าใจว่ามีตัวตนอะไรอย่างหนึ่ง ที่พุดเจ้าบัญญัติว่าสิ่งนั้นไม่ใช่ตัวตน แต่จริง ๆ ไม่ได้ เราไม่ได้หมายความว่ากำลังสอนว่ามันมีตัวตน เป็นตัวตัวของสัตว์แล้ววิ่งมายึดขันธ์ ๕ ไม่ใช่อาการอย่างนั้นถูกมั้ยครับ
พระคึกฤทธิ์ : คือมันมีสิ่ง ๆ หนึ่งละกัน แต่ไอ้สิ่ง ๆ เนี่ยะจะเรียกว่าตัวตนได้มั้ย ใช่ม้า มันก็ต้องไปลงรายละเอียดอีกว่า สิ่ง ๆ นั้นคืออะไร เพราะอย่างพอพระพุทธเจ้าไม่ได้พูดประธานของประโยค ทุกสำนักที่แปลก็ไม่รู้จะแปลยังไง ใช่มะ ก็ไปใส่บัญญัติกันเอาเองแหละ สิ่ง ๆ หนึ่ง, ธรรมชาติอันนึง, ธรรมชาตินี้อะไรก็ว่ากันไป เพราะพระพุทธเจ้าไม่ลงรายละเอียด แต่ความรู้สึกของเรามันต้องมีอะไรอยู่ใช่มะ มันต้องมีอะไรอยู่ อย่างน้อยมันมีอาการที่ไปมีฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหา ถ้าไม่มีอะไรเลยแล้วถามว่า ใครมีอาการนี้ล่ะ ใครมีอาการนี้ ใช่มะ เราก็ต้องถามไอ้คนนั้นไปอีก ใช่ม้า ซึ่งคนที่อาการนี้ไม่ใช่ตัวนี้ เพราะมันมายึดตัวนี้
อุบาสก : จะแสดงให้เห็นว่าคนละตัวกัน
พระคึกฤทธิ์ : แสดงให้เห็นว่าคนละตัวกัน ละไอ้ตัวนี้เป็นใคร ในเมื่อระบบที่ใหญ่ที่สุดที่สามารถบัญญัติได้คือสังขตธาตุ หมดการบัญญัติละ ระบบบัญญัติมีแค่นี้ละ คือวิญญาณทำงานกับนามรูป นอกเหนือนั้นไม่อยู่ในระบบบัญญัติที่จะบัญญัติได้
อุบาสก : ครับ
พระคึกฤทธิ์ : แต่มีอาการมาพอใจ กำหนัด เพลิน อยากในสังขตธาตุ สิ่งเนี่ยะอยากจะบัญญัติเรียกอะไรซักอย่างมั้ย พุดเจ้าก็บอกว่าอสังขตธาตุ นี้สังขตะปรุงแต่งได้ พุดเจ้าก็ปฏิเสธอีกไม่ปรุงแต่ง ปรุงแต่งไม่ได้ เข้าใจมะ ย้อนกลับมาบัญญัติฝั่งนี้ ปฏิบัติฝั่งเนี่ยะตรงข้ามกับฝั่งนี้ละกัน สรุปก็ไม่ได้บัญญัติฝั่งนี้ละ แต่เท่ากับฝั่งเนี่ยะ [นิพพาน] มีอะไรอยู่ แล้วก็ถูกเรียกสุญญตาบ้าง ความว่างบ้าง โดยว่างจากอะไรว่างจากอันนี้ [ขันธ์ ๕] อื้ม เห็นมะ
อุบาสก : งั้นก็คือว่าพระพุทธเจ้ากำลังอธิบายว่ามันมีฝั่งอสังขตะ มันมีธรรมธาตุอยู่ แต่ไม่ใช่ตัวตน บัญญัติว่ากำลังอธิบายเราว่า ไม่ใช่ตัวตนนะ แต่ไม่ใช่สูญ มันมีอยู่ ถูกมั้ยครับ ถ้าเข้าใจให้ตรงกับพระพุทธเจ้า
พระคึกฤทธิ์ : ไม่อยากบอกว่าไม่ใช่ตัวตน คือ ต้องบอกว่าไม่ปรากฏการเกิด ไม่ปรากฏการเสื่อมเลย
อุบาสก : อ๋อ ครับ
พระคึกฤทธิ์ : พอเดี๋ยวคำว่าไม่ ไม่ใช่ตัวตนปุ๊บคนก็ไปปรุงแต่งกันอีกเรื่องนึงไปอีก ไม่เอาดีกว่าคือพูดสั้น ๆ แค่ของพุดเจ้า คือ ฝั่ง ๆ เนี่ยะไม่ปรากฏการเกิด ไม่เสื่อม เมื่อตั้งอยู่ไม่มีภาวะอย่างอื่นปรากฏ 
อุบาสก : แต่ก็ไม่ใช่ว่าสูญ
พระคึกฤทธิ์ : อื้ม 
อุบาสก : ไม่ใช่ว่าไม่มีอะไรเลย
พระคึกฤทธิ์ : ยังมีอาการที่ฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหาได้หรือไม่มีอาการนี้ได้ คือ ฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหาไปปราศแล้ว ได้ ...[footnoteRef:779] [779:  Rosesirin Media, #Buddhawajana ๑๔ พุทธวจน เจาะลึกเรื่องพระอรหันต์ เรื่องสัตตานัง, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=T6wqrQAMkDQ [๑๙ กรกฎาคม ๒๕๖๔].] 

๒.๔ การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบต่อคัมภีร์อรรถกถา
การเผยแผ่คำสอนที่มีผลกระทบคัมภีร์อรรถกถามี ๑ ประเด็น คือ 
๑. ตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายของสาวกที่ขัดแย้งกับพระพุทธพจน์
๑. ตัดคัมภีร์อรรถกถาทิ้งเพราะเป็นคำอธิบายของสาวกที่ขัดแย้งกับพระพุทธพจน์
หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๑ ชื่อ “อรรถกถา-เหตุผิดเพี้ยนของคำสอนศาสดา” ในช่วงนาทีที่ ๐.๐๓-๔.๕๔ เป็นการสนทนาถาม-ตอบ ดังต่อไปนี้
อุบาสิกา : พระอาจารย์คะ เกี่ยวกับอรรถกถาน่ะค่ะเป็นไปได้ไหมคะว่า พุทธองค์บัญญัติไว้ในกาลก่อนโน้นนานมาแล้ว พอมายุคปัจจุบันอะไรต่าง ๆ มันเปลี่ยนแปลงไปเยอะ รายละเอียดต่าง ๆ มันเพิ่มขึ้นเยอะ อีกอย่างหนึ่งการตีความ เพราะว่าคำพูดของพุทธองค์ค่อนข้างตีความลำบาก ใช่มั๊ยคะ แล้วพอมีการยึดมั่นถือมั่นในการตีความของตัวเองว่า ตัวเองตีความถูกมันก็เลยกลายเป็นว่า อรรถกถาบัญญัติขึ้นมาเพิ่ม ๆ ๆ ขึ้นมาตามที่พระพุทธองค์บัญญัติไว้ แล้วมันจะแก้ปัญหายังไงเจ้าคะ เพราะว่าการตีความที่ถูกต้องตรงตามพุทธพจน์จริง ๆ เนี้ยะค่ะ …
พระคึกฤทธิ์ : คำพุดเจ้าเป็นอกาลิโก พุดเจ้าเนี้ยะสัพพัญญูมองทะลุเป็นกัป เป็นแสนกัป เป็นอสงไขย ไม่ใช่แค่สองพันกว่าปีแค่นี้ จุ๋มจิ๋มมาก เพราะพุดเจ้าวางระบบทุกอย่างไว้หมดแล้ว วางไว้ครอบคลุมแล้ว ตรงนี้ไม่ต้องห่วงเลยและส่วนเรื่องการตีความ จริง ๆ ธรรมะที่ต้องตีความนั้นมันมีไม่กี่พระสูตรหรอก หรือที่มีปัญหาข้อถกเถียงสงสัยเนี้ยะ มันมีไม่กี่พระสูตร นั้นพระสูตรที่ชัดเจนมันมีเยอะแยะไปหมด เราเอาแค่ข้อที่ชัดเจนโดยไม่ต้องตีความอะไร อย่างพระสูตรที่เหมือนกันทั่วโลก และแทบไม่ต้องตีความเลยอย่าง “สุตตันตะเหล่าใดที่นักกวีแต่งขึ้นใหม่” ไม่เห็นต้องตีความอะไรเลยอันนี้ หรือศีล ๕ ก็ไม่ต้องตีความอะไร ไม่ฆ่าสัตว์ตรง ๆ ไม่ลักทรัพย์ ไม่ประพฤติผิดในกาม ไม่พูดโกหก ไม่ดื่มสุรายาเมา ก็ตรง ๆ หมด นั้นพระสูตรตรง ๆ พวกเนี้ยะมันเยอะแยะไปหมด เป็นหลักพระสูตรที่เป็นหลักเป็นประธาน มันตรง ๆ มันไม่ต้องยากในการตีความเลย ... อาตมาไปดูเนี่ยะมันไม่ค่อยมีอะไรที่ต้องตีความเลย มีไม่กี่อัน ... อาตมาว่าไม่ถึง ๑ หรือ ๒ เปอร์เซ็นต์ของพระสูตรทั้งหมด พระสูตรส่วนใหญ่ชัดเจน ๆ ๆ นั้นตรงนี้เรามักจะไปดิสเครดิตคำพุดเจ้าด้วยด้วยอย่างงี้ก่อนเลยว่า เอ้ย คงต้องตีความมั้งอะไรต่ออะไร แต่จริง ๆ แล้วพอเข้าไปดูจริง ๆ ไม่มีอะไรที่ต้องตีความเยอะมากมาย ... 
อุบาสิกา : แม้แต่พระกับพระด้วยกันเอง ไม่ทราบว่ามีการตีความผิดพลาดบ้างหรือเปล่าคะ เพราะว่ามาถึงโยมคงจะยากยิ่งกว่าใช่มั้ยคะ เพราะว่าไม่ได้ ๆ ศึกษามากเท่าพระอะค่ะ
พระคึกฤทธิ์ : ตรงนี้จริง ๆ ก็ก็ไม่ได้ยากในในเรื่อง ๆ ที่ถกกันไม่ลงตัวทั้งหลายเนี่ยะ จริง ๆ ถ้าใช้พุทธวจนะ อันดับแรกต้องใช้พุทธวจนะก่อน ไอ้ที่ถกกันไม่ลงทุกวันนี้เพราะถืออรรถกถา ถืออาจารย์รุ่นหลังไอ้ตรงนี้ยังเคลียร์กันไม่ออกเลย ถ้าใช้พุทธวจนะแล้ว โอ้โห่ ทุกอย่างมันชัดเจนใส ๆ เลย เยอะ ...[footnoteRef:780]  [780:  Uncle Moo Buddhawajana, อรรถกถา-เหตุผิดเพี้ยนของคำสอนศาสดา, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=N-YwNKUXV-k [๘ สิงหาคม ๒๕๖๑].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๒ ชื่อ “พระอาจารย์คึกฤทธิ์-มศว.ประสานมิตร-ศีลของพระ” ช่วงนาทีที่ ๗.๕๐-๑๐.๑๐ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า
เพราะฉะนั้นหลักฐานที่เราทำอยู่ในหนังสือพุทธวจนปิฎกตัวนี้ ที่เขาโจทก์ว่าทำลายศาสนา อาตมาใช้ข้อมูลจาก ๒ ตัวนี้ [ใช้นิ้วชี้ไปที่พระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับสยามรัฐและพระไตรปิฎกแปลภาษาไทย] ถ้าตัวนี้ทำลาย ๒ ตัวนี้ก็ทำลายเหมือนกัน ใช้ข้อมูลเดียวกันไม่ไปปรับเปลี่ยนทั้งสิ้น เพียงแต่ดึงเอาคำที่พุดเจ้าไม่ได้บัญญัติไว้ออก เพราะหน้าปกเขาก็เขียนอยู่แล้วว่า พระสูตรและอรรถกถา พระสูตรคือคำพุดเจ้า อรรถกถาคือคำแต่งใหม่ที่สาวกรุ่นหลังอธิบายขึ้น เช่น ถ้าโยมไปอ่านในพระสูตร พอพระสูตรจบไป ๑ หน้า อรรถกถาเขาก็จะบอกว่า ที่พุดเจ้าพูดอย่างเนี่ยะขออธิบายว่าอย่างนี้ คำที่ต่ำกว่าพุดเจ้าเนี่ยะเราดึงออก ซึ่งเขาแยกไว้แล้ว เรารวบรวมแต่คำศาสดามาอย่างนี้ ... ถ้าใครคนนึงศรัทธาศาสดาอยากจะหาหนังสือที่มีแต่คำศาสดาล้วน ๆ ไม่มีความเห็นคนอื่น คือมาหาตรงนี้ [ชี้ไปที่หนังสือพุทธวจนปิฎก] ใช่มะ
และในช่วงนาทีที่ ๔๗.๐๐-๔๙.๔๔ เป็นการสนทนาถาม-ตอบ ดังต่อไปนี้
พระคึกฤทธิ์ : มีคำถามอีกมั้ย เชิญอะเชิญ ขอ ๆ ไมค์หน่อย
อุบาสิกา : ค่ะ คือดิฉันก็สงสัยนะคะ คือเพราะว่าในสมัยพระพุทธเจ้าเนี่ยะมันไม่มีภาษาเขียนไงคะ เป็นแค่ภาษาพูด ถะนี้ก็อยากสงสัยคำว่า อรรถะและพยัญชนะเนี่ยะ เป็นคำพูดที่เราใช้อธิบายหลังพุทธกาลหรืออย่างไร เพราะว่าสมัยก่อน สมัยพระพุทธเจ้าไม่มีภาษาเขียน พอดีท่านอาจารย์ยกตัวอย่างว่า อย่างนี้ [แสดงทำท่ามือกำลังเขียน] คนก็จะบอกว่านี่คือภาษาเขียนพยัญชนะก็อยากจะรบกวนท่านอาจารย์ อธิบายคำว่า อรรถกถาและพยัญชนะ เท่าที่ดิฉันฟังเหมือนสมัยเมื่อ เมื่อ ๆ สมัยพุทธกาลใช่มั้ยคะว่า คล้าย ๆ เหมือนพยัญชนะเป็น ๆ เป็นคำพูด แต่ว่าอรรถกถานี่คืออธิบาย อธิบายโดยพุทธเจ้าหรืออรรถกถาทั่ว ๆ ไป อย่างเงี่ยะค่ะ
พระคึกฤทธิ์ : มันไม่ใช่หรอกโยม
อุบาสิกา : พอดีท่านอาจารย์ยกคำว่าพยัญชนะเนี่ยะ คือคำเขียนไงคะ ดิฉันก็สงสัยว่าทำไมพระพุทธเจ้าไม่มีคำเขียนมีเฉพาะคำพูด
พระคึกฤทธิ์ : อ๋อ ไม่ใช่ 
อุบาสิกา : ประมาณนั้นน่ะค่ะ ขอรบกวนคำอธิบายตรงนี้นิดนึงค่ะ
พระคึกฤทธิ์ : เข้าใจ พยัญชนะของพุดเจ้าคือพยัญชนะคือคำพูดทุกคำพูด ถ้าอิมัสมิง สติ อิทัง โหติ จะเป็นอิมัสหมาไม่ได้ อิมัสโมไม่ได้ อิมัสมิง สติ อิทัง โหติ นี่คือพยัญชนะโดยพยัญชนะ ส่วนอรรถะก็คือประกอบด้วยพยัญชนะที่มาอธิบายบทพยัญชนะของพระองค์อันนี้ โดยพระองค์ ไม่ใช่คนอื่น โดยพระองค์เอง นี่คือคำพูดเดียวของคนในโลกที่ไม่ต้องรอใครมาอธิบายเพิ่ม
อุบาสิกา : ค่ะ ๆ ถ้าตรงนั้นคือชัดเจน ก็คือโดยพระองค์เอง
พระคึกฤทธิ์ : โดยพระองค์เอง
อุบาสิกา : นะคะ แล้วคำอธิบายต่อเนื่องโดยคนอื่นก็เป็นอรรถกถาจารย์ที่มาอธิบายอะไรอย่างนี้ ใช่มั้ยคะ
พระคึกฤทธิ์ : ถูกต้อง
อุบาสิกา : ที่เราบอกว่า ไม่ใช่พุทธวจนะ 
พระคึกฤทธิ์ : ถูกต้อง 
อุบาสิกา : นะคะ อันนี้ชัดเจนค่ะ
พระคึกฤทธิ์ : เหตุผลตรงนี้ก็เป็นเหตุผลของพระพุทธเจ้าที่ไม่ให้ฟัง เพราะพุดเจ้าตรัสไว้ว่ายังไง ... พุดเจ้าตรัสว่า สุตตันตะเหล่าใดที่นักกวีแต่งขึ้นใหม่ จะเป็นคำร้อยกรองประเภทกาพย์กลอน มีอักษรสละสลวย มีพยัญชนะอันวิจิตร เป็นเรื่องนอกแนวเป็นคำกล่าวของสาวก เมื่อมีผู้นำสุตตันตะเหล่านั้นมากล่าวอยู่ เธอจักไม่ฟังด้วยดี ไม่เงี่ยหูฟัง ไม่ตั้งจิตเพื่อจะรู้ทั่วถึง และจักไม่สำคัญว่าเป็นสิ่งที่ตนควรศึกษาเล่าเรียน[footnoteRef:781]  [781:  nirdukkha, พระอาจารย์คึกฤทธิ์-มศว.ประสานมิตร-ศีลของพระ, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=G5zVJaIhR6s [๓๐ ธันวาคม ๒๕๖๑].] 

หลักฐานการบรรยายในคลิปที่ ๓ ชื่อ “พุทธวจน faq โทษของการแต่งคำของพระพุทธเจ้าขึ้นใหม่คือ นรกหนึ่งกัป” ช่วงนาทีที่ ๕.๐๓-๖.๑๔ พระคึกฤทธิ์กล่าวว่า 
คำที่แต่งขึ้นใหม่ คำอธิบายใหม่ อรรถะใหม่ พยัญชนะใหม่ อรรถกถาจารย์ต่าง ๆ หาที่สุดไม่ได้ ในพระไตรปิฎกที่เป็นอรรถกถา ถามว่าใครแต่ง ขอทราบชื่อหน่อย อรรถกถามีใครอะไรอีกในพระไตรปิฎก เมื่อไม่รู้ก็เขียนว่า พระโบราณจารย์รจนาไว้ว่า อ่า มีอะไรอีก พระสังคีติกาจารย์รจนาไว้ว่า แล้วชื่ออะไรอะ นาย ก. นาย ข. ภิกขุ ก. ภิกขุ ข. ไม่รู้ก็ตีคลุม ๆ รวม ๆ ไป อย่างเนี่ยะ อ่าว แล้วหาตัวได้มั้ยเวลาเกิดมีคำผิด รับผิดชอบจะหาใครรับผิดชอบ ไม่รู้ แล้วคนที่ทำคำพูดได้ไม่ผิด กำหนดสมาธิทุกครั้งไม่ให้พลาดแม้แต่คำเดียว มีพุดเจ้าคนเดียว อ่าว ที่เหลือก็ต้องมีข้อผิดสิแต่งมา ๑๐๐ กว่าหน้าเนี่ยะ ใช่มะ พุดเจ้าพูดไปหน่อยนึงอธิบายไป ๓๐ หน้า พูดหน่อยนึงอธิบาย ๕๐ หน้า พูดหน่อยนึงอธิบาย ๑๐๐ หน้า แล้วไม่มีข้อผิดเลยเหรอ โดยหลักการพระพุทธเจ้าพูดไม่ผิดอยู่คนเดียว แสดงว่าที่เหลือต้องมีผิดพลาด ตกลงข้อมูลนั้นมีข้อผิดพลาดแน่นอน[footnoteRef:782] [782:  Buddhawajana F, พุทธวจน faq โทษของการแต่งคำของพระพุทธเจ้าขึ้นใหม่คือ นรกหนึ่งกัป, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.youtube.com/watch?v=QR2RkIxHUMA [๓๑ ธันวาคม ๒๕๖๓]. ] 














ภาคผนวก ข.
เอกสารที่เกี่ยวข้อง
๑. แถลงการณ์คณะสงฆ์วัดหนองป่าพงตัดวัดนาป่าพงออกจากการเป็นสาขา
๒. พระลิขิตสมเด็จพระญาณสังวรถึงผู้กล่าวหาว่าพระไตรปิฎกบกพร่อง
๓. ประกาศมติมหาเถรสมาคม เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล 
๔. ลำดับความเป็นมาและลำดับการสืบทอดพุทธวจนะ











๑. แถลงการณ์รายงานการประชุม
คณะสงฆ์วัดหนองป่าพงตัดวัดนาป่าพงออกจากการเป็นสาขา[footnoteRef:783] [783: 	 ผู้จัดการสุดสัปดาห์, ว่าด้วยเรื่อง “พระคึกฤทธิ์” กับวิวาทะ “ปาฏิโมกข์ ๑๕๐-๒๒๗ ข้อ”, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://mgronline.com/daily/detail/9570000096351 [๑ มกราคม ๒๕๖๕].] 





๒. พระลิขิตสมเด็จพระญาณสังวรถึงผู้กล่าวหาว่าพระไตรปิฎกบกพร่อง[footnoteRef:784] [784: 	 MGR ONLINE, เปิดพระลิขิต ๕ ฉบับ สมเด็จพระสังฆราชฯ ชี้ “ธัมมชโย” อาบัติปาราชิก, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://mgronline.com/onlinesection/detail/9580000021845 [๒๖ กุมภาพันธ์ ๒๕๖๕].] 



๓. ประกาศมติมหาเถรสมาคม เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล
หน้าที่  ๑๘๑ 
เล่ม  ๑๓๑  ตอนที่  ๑๓๐  ง               ราชกิจจานุเบกษา                           ๔ ธันวาคม ๒๕๕๗
[bookmark: _Hlk98532744]ประกาศมติมหาเถรสมาคม
เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาป่าพง จังหวัดปทุมธานี
________________
	ในการประชุมมหาเถรสมาคมครั้งที่ ๑๗/๒๕๕๗ เมื่อวันที่ ๒๐ สิงหาคม ๒๕๕๗ เลขาธิการมหาเถรสมาคมเสนอว่า มีผู้ร้องเรียนผ่านศูนย์ฮอตไลน์ เมื่อวันที่ ๑๗ และวันที่ ๒๐ กรกฎาคม ๒๕๕๗ กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาป่าพง จังหวัดปทุมธานี มีพฤติกรรมไม่เหมาะสมหลายประการ สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ขอนมัสการดังนี้ 
	๑. วัดนาป่าพง ตำบลลำลูกกา อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี เป็นสาขาของวัดหนองป่าพง ตำบลโนนผึ้ง อำเภอวารินชำราบ จังหวัดอุบลราชธานี ต่อมาวัดหนองป่าพงได้มีแถลงการณ์รายงาน การประชุมครั้งที่ ๑/๒๕๕๓ วันพุธที่ ๑๖ มิถุนายน ๒๕๕๓ เรื่อง วัดนาป่าพง ตำบลลำลูกกา อำเภอลำลูกกา จังหวัดปทุมธานี โดยมี พระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล เป็นเจ้าอาวาส ได้กระทำสังฆกรรมทางพระวินัย โดยสวด พระปาติโมกข์เพียง ๑๕๐ ข้อ โดยเป็นที่ทราบกันแล้ว จวบจนปัจจุบัน พระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้กระทำสังฆกรรมทางพระวินัย โดยสวดพระปาติโมกข์ ๑๕๐ ข้อ เหมือนเดิม ไม่สามารถที่จะกระทำตามมติของ คณะสงฆ์วัดหนองป่าพงได้ ที่ประชุมมีมติให้ตัดวัดนาป่าพง ออกจากสาขาวัดหนองป่าพง ถือว่าการกระทำใด ๆ ของพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล อันจะก่อให้เกิดความเสียหายทางคณะสงฆ์ วัดหนองป่าพงจะไม่รับผิดชอบใด ๆ ทั้งสิ้น 
	๒. กรณีวัดนาป่าพง สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติได้รับการร้องเรียนจาก นายบรรพต ทรัพย์ธรณี ที่อยู่ ๔๑๓/๑ ซอยชานเมือง แขวงดินแดง เขตดินแดง กรุงเทพมหานคร จดหมาย เปิดผนึกนมัสการมหาเถรสมาคม ลงวันที่ ๕ กันยายน ๒๕๕๔ เรื่อง ขอให้พิจารณาแก้ปัญหาเรื่อง การสวดปาติโมกข์เพียง ๑๕๐ ข้อ ของวัดนาป่าพงซึ่งสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติได้มอบให้สำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดปทุมธานีประสานเจ้าคณะผู้ปกครองสงฆ์จังหวัดปทุมธานี พิจารณาทางการปกครองคณะสงฆ์ดังกล่าวเรียบร้อยแล้ว ตามการให้ปากคำของพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ลงวันที่ ๒๘ มีนาคม ๒๕๕๕ 
	๓. มีผู้ร้องเรียนผ่านศูนย์ฮอตไลน์ จำนวน ๒ ราย เมื่อวันที่ ๑๗ และวันที่ ๒๐ กรกฎาคม ๒๕๕๗ ว่ามีพฤติกรรมไม่เหมาะสมหลายประการ เช่น 


หน้าที่  ๑๘๒ 
เล่ม  ๑๓๑  ตอนที่  ๑๓๐  ง               ราชกิจจานุเบกษา                           ๔ ธันวาคม ๒๕๕๗
	- สั่งสอนประชาชนทั่วไปว่า พระไตรปิฎกเชื่อถือได้เฉพาะส่วนที่เป็นพุทธพจน์ ส่วนอรรถกถาเป็นของสาวกเชื่อถือไม่ได้ 
	- รับพระวินัยเพียง ๑๕๐ ข้อ ส่วนที่เกินพระพุทธเจ้ามิได้บัญญัติไว้ กรณีนี้เป็นเหตุ ให้ผู้ถูกร้องเรียนถูกขับออกจากวัดหนองป่าพง 
	- รวบรวมพระไตรปิฎกเหลือเพียงปิฎกเดียว เป็นต้น 
ผู้ร้องเห็นว่า ผู้ถูกร้องเรียนมีพฤติกรรมเป็นอันตรายต่อพระพุทธศาสนาบิดเบือนคำสอนของสมเด็จ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจึงขอให้สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติพิจารณา สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติได้แจ้งให้ ผู้อำนวยการสำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดปทุมธานีดำเนินการแล้ว โดยตรวจสอบข้อเท็จจริงร่วมกับ เจ้าคณะผู้ปกครองสงฆ์ ประกอบด้วย เจ้าคณะอำเภอลำลูกกา เจ้าคณะตำบลทุกตำบลในเขตอำเภอลำลูกกา และเจ้าหน้าที่สำนักงานพระพุทธศาสนาจังหวัดปทุมธานี เมื่อวันที่ ๑๓ สิงหาคม ๒๕๕๗ สรุปดังนี้ 
	๑. กรณีสั่งสอนประชาชนทั่วไปว่าพระไตรปิฎกเชื่อถือไม่ได้เป็นบางส่วน เชื่อถือได้เฉพาะ ส่วนที่เป็นพุทธพจน์ ส่วนอรรถกถาที่เป็นของสาวกเชื่อถือไม่ได้ พระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ชี้แจงว่า ได้พูดตามคำสอนของพระศาสดาและเป็นไปตามพระสูตรทุกประการ 
	๒. กรณีรับพระวินัยเพียง ๑๕๐ ข้อ ส่วนที่เกินพระพุทธเจ้ามิได้บัญญัติไว้ กรณีนี้เป็นเหตุให้ ผู้ถูกร้องเรียนถูกขับออกจากวัดหนองป่าพง พระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ชี้แจงว่า รับพระวินัยทั้งหมดที่พระศาสดาทรงบัญญัติ ที่มีอยู่ในพระวินัยปิฎก จำนวน ๘ เล่ม ซึ่งมีมากกว่า ๒,๔๐๐ ข้อ จากพระไตรปิฎกฉบับสยามรัฐและฉบับหลวง การรักษานั้นได้รักษาทั้งหมด 
	๓. กรณีรวบรวมพระไตรปิฎกเหลือเพียงปิฎกเดียว ผู้ร้องเห็นว่า ผู้ถูกร้องเรียนมีพฤติกรรม เป็นอันตรายต่อพระพุทธศาสนา บิดเบือนคำสอนขององค์สัมมาสัมพุทธเจ้า พระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ชี้แจงว่า ได้รวบรวมคำสอนจากพระโอษฐ์ของพระศาสดาทั้งชีวิตที่มีอยู่ในพระไตรปิฎก ฉบับสยามรัฐ ภาษาบาลีอักษรสยาม และฉบับหลวงที่เป็นภาษาไทยไว้ในหนังสือพุทธวจนปิฎก ซึ่งมีจำนวน ๓๓ เล่ม นำมาจัดระเบียบให้เรียบร้อย โดยไม่มีการดัดแปลงแก้ไขแต่อย่างใด 
	เจ้าคณะอำเภอลำลูกกาและเจ้าคณะตำบลได้ให้คำแนะนำ ให้พระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล ได้ปฏิบัติตามกฎ ระเบียบ คำสั่ง มติ ประกาศมหาเถรสมาคม ซึ่งท่านก็รับฟังด้วยดี และได้น้อมรับคำแนะนำจากคณะกรรมการฯ เพื่อนำไปสู่ความเป็นเอกภาพของคณะสงฆ์ไทย 



หน้าที่  ๑๘๓
เล่ม  ๑๓๑  ตอนที่  ๑๓๐  ง               ราชกิจจานุเบกษา                           ๔ ธันวาคม ๒๕๕๗
	ส่วนพระปาติโมกข์ที่พระสงฆ์สวดทุกวันพระ ๑๔ และ ๑๕ ค่ำ มี ๒๒๗ ข้อ แต่พระอธิการ คึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล รับพระวินัยเพียง ๑๕๐ ข้อ ประกอบด้วย ปาราชิก ๔ สังฆาทิเสส ๑๓ นิสสัคคียปาจิตตีย์ ๓๐ ปาจิตตีย์ ๙๒ ปาฏิเทสนียะ ๔ อธิกรณสมถะ ๗ ส่วนที่พระคึกฤทธิ์ ไม่รับ คือ อนิยต ๒ และเสขิยวัตร ๗๕ หากยังให้มีการทำสังฆกรรมทางพระวินัย โดย สวดพระปาติโมกข์เพียง ๑๕๐ ข้อ อาจลุกลามเป็นการแตกแยกความสามัคคีของสงฆ์และก่อให้เกิด วิวาทะระหว่างพุทธศาสนิกชนไม่รู้จบ อันอาจลุกลามการแบ่งแยกเป็นฝักฝ่าย ซึ่งอาจส่งผลกระทบ ต่อความมั่นคงของพระพุทธศาสนาในแผ่นดินไทยได้ จึงเห็นควรนำเสนอมหาเถรสมาคมเพื่อ โปรดพิจารณา รายละเอียดตามเอกสารที่แนบถวายในที่ประชุม 
	ที่ประชุมพิจารณาแล้วเห็นว่า ประเพณีการสวดพระปาติโมกข์ของคณะสงฆ์ไทย ได้กำหนดให้สวด ๒๒๗ สิกขาบท ตามที่ปรากฏหลักฐานยืนยันในพระวินัยปิฎกทั้ง ๘ เล่ม โดยเฉพาะพระวินัยปิฎกเล่มที่ ๑ และเล่มที่ ๒ ที่ชื่อว่ามหาวิภังค์ ได้แสดงรายละเอียดของการที่พระพุทธเจ้า ทรงบัญญัติสิกขาบท ๒๒๗ ข้อ พร้อมด้วยต้นบัญญัติและอนุบัญญัติ พระวินัยปิฎกเล่มที่ ๒ ได้สรุป ไว้ชัดเจนว่า สิกขาบทในพระปาติโมกข์ที่มาสู่อุเทศคือการสวดทุกครึ่งเดือนมีจำนวน ๒๒๗ ข้อ ซึ่งรวมอนิยต ๒ และเสขิยวัตร ๗๕ ไว้ด้วย 
	การกล่าวอ้างว่า สิกขาบทในพระปาติโมกข์มีเพียง ๑๕๐ ข้อ โดยตัดอนิยต ๒ และเสขิยวัตร ๗๕ ออกจากการสวดพระปาติโมกข์นั้น เป็นการอ้างอิงจากพระสุตตันตปิฎก โดยเฉพาะพระสูตร ๔ สูตรคือ วัชชีบุตรสูตร ปฐมสิกขาสูตร ทุติยสิกขาสูตรและตติยสิกขาสูตร ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกเล่มที่ ๒๐ อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต มีข้อความที่กล่าวถึงสิกขาบทในพระปาติโมกข์จำนวน ๑๕๐ ข้อ 
	ประเด็นที่ต้องวินิจฉัยก็คือสิกขาบทในพระปาติโมกข์มีเพียง ๑๕๐ ข้อตามที่ระบุไว้ ในพระสูตรดังกล่าว เมื่อตรวจสอบหลักฐานพระไตรปิฎกฉบับที่แปลเป็นภาษาต่าง ๆ แล้วพบว่า มีการแปลแตกต่างกันออกไป คือมีทั้งฉบับที่แปลว่า “สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนมาสู่อุเทศทุกกึ่งเดือน” และฉบับที่แปลว่า “สิกขาบทเกินกว่า ๑๕๐ ข้อมาสู่อุเทศทุกกึ่งเดือน” คำในต้นฉบับภาษาบาลี ที่เป็นเหตุแห่งการแปลว่า “ถ้วน” และ “เกินกว่า” ก็คือคำว่า “สาธิกํ” ซึ่งอรรถกถาหลายแห่งกำหนดให้แปลว่า "เกินกว่า" เช่น คำว่า “สาธิกนวุติ” ให้หมายถึง “อติเรกนวุติ” แปลว่า “เกินกว่า ๙๐” ดังนั้น การแปลที่ว่า “สิกขาบทเกินกว่า ๑๕๐ ข้อ” ถือว่ายึดตามการแปลตามแนวอรรถกถา และแสดงว่าสิกขาบทในพระปาติโมกข์ตามแนวแห่งพระสูตรทั้งสี่มีมากกว่า ๑๕๐ ข้อ แม้จะยึดตาม แนวการแปลพระสูตรทั้งสี่ที่ว่า "สิกขาบท ๑๕๐ ถ้วนมาสู่อุเทศทุกกึ่งเดือน" ก็ไม่สามารถสรุปได้ว่าสิกขาบทที่มาใน



หน้าที่  ๑๘๔ 
เล่ม  ๑๓๑  ตอนที่  ๑๓๐  ง               ราชกิจจานุเบกษา                           ๔ ธันวาคม ๒๕๕๗
พระปาติโมกข์ทั้งหมดมีเพียง ๑๕๐ ข้อเท่านั้น ทั้งนี้เพราะอรรถกถาของวัชชีบุตรสูตรระบุว่า เป็นการกล่าวถึงจำนวนสิกขาบทเท่าที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติไว้ในเวลาที่แสดงพระสูตรนี้เท่านั้น นั่นหมายถึงว่า หลังจากที่ทรงแสดงพระสูตรนี้ ก็ได้มีการบัญญัติสิกขาบทในพระปาติโมกข์เพิ่มเติมจนครบ ๒๒๗ ข้อ ดังที่พระวินัยปิฎกเล่มที่ ๘ คัมภีร์บริวารบันทึกไว้ว่า พระอุบาลีได้ทูลถามพระพุทธเจ้าว่าสิกขาบทในพระปาติโมกข์มีจำนวนเท่าไร พระพุทธเจ้าตรัสตอบว่า มี ๒๒๐ ข้อ เมื่อรวมกับ อธิกรณสมถะตามคัมภีร์มหาวิภังค์อีก ๗ ข้อ ก็ได้สิกขาบทในพระปาติโมกข์จำนวน ทั้งสิ้น ๒๒๗ ข้อ ซึ่งพระสังคีติกาจารย์ผู้ทำการสังคายนาครั้งที่ ๑ ได้ให้การรับรองตามนั้นและได้มีมติยืนยัน ในการสังคายนาครั้งที่ ๒ และครั้งที่ ๓ ว่าสิกขาบทในพระปาติโมกข์มี ๒๒๗ ข้อ โดยถือเป็นประเพณีปฏิบัติในการสวดพระปาติโมกข์สืบต่อกันมาจนทุกวันนี้ในประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนาเถรวาท 
	ที่ประชุมจึงมีมติดังนี้ 
	๑. อาศัยอำนาจตามมาตรา ๑๕ ตรี (๔) แห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. ๒๕๐๕ แก้ไขเพิ่มเติมโดยพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ (ฉบับที่ ๒) พ.ศ. ๒๕๓๕ ที่กำหนดให้มหาเถรสมาคม มีอำนาจหน้าที่รักษาหลักพระธรรมวินัยของพระพุทธศาสนา จึงให้คณะสงฆ์ไทยถือปฏิบัติตามพระวินัยปิฎก
ด้วยการสวดพระปาติโมกข์ ๒๒๗ สิกขาบท 
	๒. เพื่อการนี้ ให้ทำเป็นประกาศมติมหาเถรสมาคมและมอบให้สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติแจ้งเจ้าคณะใหญ่ เจ้าคณะภาคเพื่อทราบ แจ้งเจ้าคณะจังหวัดทั้งสองฝ่ายเพื่อแจ้งวัด ในเขตปกครองทราบและถือปฏิบัติอย่างเคร่งครัดและให้ดำเนินการได้ทันที โดยไม่ต้องรอรับรองรายงานการประชุม 
	จึงประกาศให้ทราบทั่วกัน
ประกาศ ณ วันที่ ๒๗ สิงหาคม พ.ศ. ๒๕๕๗
นพรัตน์ เบญจวัฒนานันท์
ผู้อำนวยการสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ
เลขาธิการมหาเถรสมาคม[footnoteRef:785] [785: 	 ประกาศมติมหาเถรสมาคม, เรื่อง กรณีพระอธิการคึกฤทธิ์ โสตฺถิผโล วัดนาป่าพง จังหวัดปทุมธานี, [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: http://www.ratchakitcha.soc.go.th/DATA/PDF/2557/D/130/181.PDF [๑ ธันวาคม ๒๕๖๔]. ] 


๔. ลำดับความเป็นมาและลำดับการสืบทอดพุทธวจนะ[footnoteRef:786] [786:  พุทธวจน, วัดนาป่าพง: ลำดับการสืบทอดพุทธวจน (สั้น), [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://download.watnapahpong.org/data/poster/timeline-short.pdf [๒๓ มีนาคม ๒๕๖๕].] 

[bookmark: _Toc941826][bookmark: _Toc966167][bookmark: _Toc1071735][bookmark: _Toc47929721]
ประวัติผู้วิจัย
	ชื่อ ฉายา/นามสกุล
	:
	พระเกรียงไกร านวุฑฺโฒ (สุวรรณคำ)

	วัน เดือน ปีเกิด
	:
	๕ กันยายน พ.ศ. ๒๕๒๗

	ภูมิลำเนาที่เกิด
	:
	๗๐/๒ หมู่ ๒ บ้านน้ำพี้ ต.น้ำพี้ อ.ทองแสนขัน จ.อุตรดิตถ์

	การศึกษา
	:
	พ.ศ. ๒๕๕๗ สอบไล่ได้นักธรรมชั้นเอก สนามสอบวัดระฆังโฆสิตารามวรมหาวิหาร

	
	:
	พ.ศ. ๒๕๕๑ สำเร็จการศึกษาระดับปริญญาตรี วิทยาศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาสัตวศาสตร์ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลล้านนาพิษณุโลก/ลำปาง

	
	:
	พ.ศ. ๒๕๕๗  สำเร็จการศึกษาระดับปริญญาโท พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการพัฒนาสังคม มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

	อุปสมบท
	:
	ณ วัดร้องลึกศรีชุมภรณ์ ต.ผักขวง อ.ทองแสนขัน จ.อุตรดิตถ์ 
เมื่อวันที่ ๖ พฤษภาคม พ.ศ. ๒๕๕๔ 
โดยมีพระครูวรกิจจาภิมณฑ์ เป็นพระอุปัชฌาย์  
พระครูปิยวาทสังฆกิจ เป็นพระกรรมวาจาจารย์
พระบุญมา ปสนฺตจิตฺโต เป็นพระอนุสาวนาจารย์

	ปีที่เข้าศึกษา
	:
	มิถุนายน ๒๕๕๙

	ปีที่สำเร็จการศึกษา
	:
	พฤษภาคม ๒๕๖๕

	ที่อยู่ปัจจุบัน
	
	วัดพระยาทำวรวิหาร (หอสมุดสมเด็จโตฯ) เลขที่ ๔๗ ซอยอรุณอมรินทร์ ๑๕ (ซอยวัดพระยาทำ) ถนนอรุณอมรินทร์ แขวงบ้านช่างหล่อ เขตบางกอกน้อย กรุงเทพมหานคร ๑๐๗๐๐



image3.jpeg
e
gl

(o.m-mw rn Rl
' mﬂm_nmnfmﬁﬁm___
N'm’“‘\mﬁ i 2

# 7 )Y Q‘A -
ﬂfﬂl{ I, W

adi(uunmnmq ﬂg_ﬁ P A
wou e nAudnD o Do.d7 u
in OIS ﬂ‘mhﬂ =

mun mmm dum wmlum

rin '({ﬂm

Tumw_‘;_ ¥iins Srconon_nd oBmb





image4.jpeg
waamsainuamsszg
ﬂi"-ﬁla ellod&a
Furyot o5 fipuou na. eado
w Ammniosiim . lud e 3usis quanynil

auszBoumzsmibzdot o dor Saurling adgom odgnm g
G A V s
Tofi wszoBnnsingns Teadule dhadrornr Wmshdsnssumamssii Tomans
thiTundifin ezzo 40 Tandfuinnfudaiy

vsuilsqiiu wszofnsfingnit TanSula Idnszhdwnssumanssiio Tavma
nszahund oo Fu mioudy hinwnadeznizinuuivomuzsFmieamald

Filseqpediuasums wieil

Wadaudms adrgnm o.digam sahpusiii Taoi wszeBnsfngns Tandnla

dhudrema senvinaraianusaitms fetinsnszilag vos mzeBaufingni Teafula

Suvziolfifamundonie menmzmesd Tanmusadmass bifuRayoulag Vi





image5.jpeg
DA LUE]‘J'Iﬁ“‘MﬁE"' THAT

\ﬁumsvn‘\umsamaqwa sbncion uan

i datans sowsisunnseii unsy

Wustusdunasn Tvisitafagi  avaunen

T i & +
. tnEldunnese
rlumsithmay  Widn

e T l'!("v"ﬂiﬂ\.LuﬂhJ STenlii

« adfmeeinumenaia um:.':m:a’u‘l*n

sz Iuntn Husnciaed “M'Na*t,ﬂhs'x:'\

Fansiaiaad Wlesas wvn-mwsm«%am f Wiinundedhimsomesen

FluiR naqnnnm'\samdmﬂmﬂ lm\ﬂﬂ"ﬂdk.)ﬂ%‘“\;ﬁakl\.“m* feminh

P rie 710/»:69 o
(g

© g fawszdensnd Anamadaiionen

Feisfivadimns. .

26 Lusng M. 1.2582





image6.jpeg
A1 UNIIAUNIANNTIIU Wn529u-Ugn-551

nszlastgn wszlastgn wszlastgn uuda wazlaslgn S
atuunasauna atuiungsvivende  atuinpnanselneivends  ynanwsslowy 5 wau Aaamznnsiauannsglasign
Mwineg 45 18 Mmwineg 91 18y Mwing 45 18y Tnennsyaing udsmumansTsn Tuuszidusingeg
w.a. 2549 w.a. 2525 w.a. 2535 w.A. 2521 w.a. 2553 25

WNGIIN

g

v -

7
a .

WNsUUAN 33 i

FTWHTTRUTIAINNsElasUgn

w.A. 25655

nszlasgn
alu 3.f.00l
adeSyniai &
w.a. 2436
+
nszlaslgn
atuaeusy
MeA
anYsTALW

.. 2468

A
a3nluau
(dnnTaau)

LeEniualan
(Buiie)

w.e. 234

NWN5IIU APP
(smartphone / tablet)

w.a. 2565

E-TIPITAKA APP
(smartphone / tablet)

.. 2554

e
CEES ey

,d\ll
h | surnal
mh —— Eﬁmﬂcmé
e Bk L B wszlaslgn Digital
(Uszwndlng) ddpsuniail o (PC / Mac / Web)
w.e. 1200-1400 w.e. 2331 w.e. 2554

w.a. 1500

P

5 Lo o X 4 n , P N v v PR o Y o ; - v oo . M - a4 o R
A953IUTU &E.SJéﬁrﬁwdnm&ﬂm_&.m._\_ga:)mmmdiqmmJMJmeﬁﬁrﬂﬁmmmﬁﬁqﬁ mémSm&ﬁQﬁﬂddﬁHEMdDJmma\uﬁﬁu _ﬁw_madﬁmémn\_mnﬁﬁDJmﬂE.SJ&JDE,ES,C,CSZQFEQFE.TLSDDME ﬂﬁ:gmﬂﬁﬁgﬁmmr?_m_FFEEQMAéEQJEmurQEEMOdEQdS\‘@MDQJEQJEMHDE@“&@“Q@ME




image2.jpeg
TaudinIne1ds I Ivendeumgnnadinsausyivends sudflmivinetidnusises
“AnwndAsiginiseiAdourswssasd lneNilnanssnusnonssssuids : Anwianie
nstiwszAngyd landwla” Wudwniwwesnsfing sundngasuTayaunsamansundadio

anudnselastgndny

s a

(wszavnauysal udinls, A A%.)

q

AMIZNTIUNTATIVABUINYNDNUS ! 4 U3861UnITUANT

(WSBLsNIYYTd, 5A. 95.)

D K\>§
....... e\ S5IUANS

GRIGITEATE @% 39U UTTUSA)

.................. ){ R O U

(WAl 0196839 Jauue)

AENTINNITAIVANIVENTNUS  AT.0BWIN NI UTes1UNTINNT
HA. AT.LE9 dauiuy NTTUAS

4 vaw qdﬂf%‘w ;’,"Qf) %‘

vORINY s | che

(wszin3ealng sruyelal (F3350uA0)




image1.jpeg




